
 



  ISSN:1676-563X 
 
 

Núcleo de Estudos da Antiguidade 
 

 

 
 
 

Vida, Morte e Magia no Mundo Antigo 

    

    

Anais da VII Jornada de História Antiga 
Suplemento II 

 
 
 
 
 
 
 
 

2ª edição 
2008 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 2 

Copyright©2008: Todos os direitos desta edição estão reservados ao Núcleo de Estudos 
da Antiguidade - NEA, da Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 2008. 
             
    
                         Capa: Equipe NEA 

Medee, Sarah Bernhardt, 
Poster de Alphonse Mucha 

 
              Revisão: Gabriel Soares de Souza          
     
               Editoração Eletrônica: Equipe NEA 

                            www.nea.uerj.br  
                  Ficha Catalográfica 
     CANDIDO, M. Regina, GRALHA, Julio César, BISPO, Cristiano Pinto, PAIVA, José R.   
(orgs). Vida, Morte e Magia no Mundo Antigo. Rio de Janeiro: NEA/UERJ, 2008.  
 
                   135 páginas  
                  ISSN: 1676-563X 
                                                   CDD: 930 

 1. Antiguidade; 2. Religião e Magia;    
3. Cultura e Sociedade 

 
   
Núcleo de Estudos da Antiguidade 
site:   www.nea.uerj.br   e-mail: nea_hist@uerj.br 
Tel: (021) 2587-7295 
 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 3 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro 

Reitor: Ricardo Vieiralves de Castro 

Vice-Reitor: Christina Maioli 
Extensão e Cultura: Nádia Pimenta Lima 
 

Instituto de Filosofia e Ciencias Humanas 
José Augusto Souza Rodrigues 
 
Departamento de História 
Maria do Carmo Parente       
 

Conselho Editorial 

Alexandre Carneiro Cerqueira Lima 

Ana Livia Bomfim Vieira 

Cristiano Bispo 

Julio César Mendonça Gralha 

José Roberto de Paiva Gomes 

Maria Regina Candido 

 

Assessoria Executiva 

Alair Figueiredo Duarte 

Carlos Eduardo da Costa Campos 

Felipe Nascimento 

Fabricio de Moura Nascimento  

Junio César Rodrigues Lima 

Ronald Wilson Marques Rosa 

Trícia Magalhães Carnevale 

 
  
 

 
 

Dirigido por  
Profª Drª Maria Regina Candido   

 
 
 
 
 
 
 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 4 

Apresentação 
 

Esta publicação é o resultado da VII Jornada de História Antiga realizada  de 
20 a 24 de agosto de 2007 na UERJ, cujo tema foi Vida, Morte e Magia no Mundo 
Antigo, evento de extensão realizado pelo Núcleo de Estudos da 
Antiguidade/NEA que mais uma vez ultrapassou, em muito, os limites do Rio de 
Janeiro ao entrar em contado com participantes: ouvintes de Brasília, Goiás, 
Minas Gerais, Rio Grande do Sul e São Paulo e expositores da 
UnB,UMESP,UNESP, USP, UNICAMP, Univ. Católica de Goiás, UFRJ, 
UFF,UNIRio, UNIBENNETT, UNIANDRADE, ASA,  PUC. 

A participação de integrantes de diversas Universidades, Centro Universitário e 
Faculdades demonstram a viabilidade, a comunicação e a interação entre 
pesquisadores que desenvolvem temas em sociedades antigas no Brasil.  O evento 
também ratifica a possibilidade de realizar pesquisas de excelência em história 
antiga no Brasil assim como consolida o NEA/UERJ: Núcleo de Estudos de 
História Antiga como centro produtor de saber em antiguidade. A VII Jornada de 
História Antiga proporcionou a realização de contatos “transregionais” de modo 
a unir graduandos, mestrandos, doutorandos, pesquisadores e professores de 
diferentes IES.  

O evento contou com a exposição de conferências, mesas de debates, palestras 
e sessões de comunicação livre - não simultâneas - uma das características dos 
eventos do NEA/UERJ que visa possibilitar ao ouvinte participar de todas as 
apresentações ao longo de cinco dias do evento de extensão. 

Os temas de pesquisa foram bem diversificados e alguns de caráter 
transversais.  Os pesquisadores contribuíram com esse evento abordando áreas do 
conhecimento tais como Egito Antigo, Grécia, Roma, Cosmogonia indiana e 
persa, Filosofia, Africanos na Antiguidade, Cristianismo, Judaísmo, Celtas, 
Germanos, Escandinavos e Literatura Copta. 

Além disso, gostaríamos de mencionar que tais temas foram levados a efeitos 
por especialistas e pesquisadores das áreas de Arqueologia, Filosofia, Letras e 
História tomando por base diversos recortes temáticos, teóricos e metodológicos o 
que denota a amplitude de horizontes do contato e da interação. Igualmente, deve-
se destacar a participação dos ouvintes nos debates e questionamentos assim como 
a capacidade de respostas dos expositores uma vez que essa relação contribui em 
muito para o desenvolvimento da pesquisa visando atingir a excelência na 
qualidade.  

Gostaria finalmente de agradecer em nome da Equipe NEA/UERJ a 
participação dos pesquisadores, dos ouvintes e dos monitores e voluntários que 
colaboraram na realização do evento. A Equipe NEA expressa a sua satisfação em 
realizar o evento de extensão e de viabilizar a presente publicação como forma de 
democratização do saber realizado pela academia e resultado da VII Jornada de 
História Antiga de 2007.  

 
Julio César Mendonça Gralha - jgralha@attglobal.net 

Pesquisador Colaborador do NEA/UERJ/ Mestre em História Antiga 
UFF/Doutorando em História Cultural pela UNICAMP 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 5 

EDITORIAL 
 

VIDA, MORTE E MAGIA: ONTEM E HOJE 
 Maria Regina Candido NEA/UERJ 
Professora Adjunta de História Antiga 

www.nea.uerj.br 
 
O cenário religioso no Ocidente aponta para um mundo muito mais plural diante 

da multiplicidade de seitas, cultos e movimentos religiosos não convencionais.  Formas 
de neo-sincretismo contribuíram para diferenciar acentuadamente o atual ambiente 
religioso acerca dos sistemas tradicionais de crença. O termo sincretismo (1) aplicado as 
news religions traz uma visão negativa de impureza, contaminação de ritos e símbolos 
apreendidos das religiões tradicionais. O fato traz ao debate a tese da secularização - que 
aponta para a dessacralização do mundo diante do processo de modernização. O fato nos 
leva ao tema desta VII Jornada de História Antiga: Vida, Morte e Magia no Mundo 
Antigo de forma a repensar se o predomínio da razão e a supremacia da ciência seriam, ou 
não, incompatíveis com o pensamento religioso e se a trilogia sociedade primitiva/magia–
em desenvolvimento/ religião – na modernidade/o império da ciência estariam em fase de 
se realizar na sociedade industrial em processo de modernização ou da pós-modernidade.  

A diversidade de fenômenos religiosos com a qual nos deparamos hoje na atual 
modernidade ou pós-modernidade, nos coloca diante de vários questionamentos e 
dificuldades de orientação metodológica para a análise desses fenômenos, como também 
nos exige uma cuidadosa elaboração de argumentos que, para nós, tem os seus 
fundamentos e semelhança com o passado helênico. Os cientistas sociais debatem se o 
pluralismo de crenças e ritos desgasta a religião ou destoe o poder hegemônico da fé nos 
deuses, semeando o ceticismo e a dúvida. Em meio ao debate desponta também o 
interesse em identificar o lugar de fala da religião, da superstição e da magia diante do 
pensamento racional. 

Acreditamos que o contato com a diversidade de culturas promove a 
fragmentação da vida levando a emergência de ações individuais sobrepondo à idéia de 
coletivo. Um dos resultados é o pouco interesse na participação política e o pouco 
envolvimento como a baixa freqüência nos ritos das religiões tradicionais. Octavio Ianni 
(2) afirmou que o mundo tem sido e continua a ser um emaranhado de tradições, 
superstições, magia e religiões impregnando o modo de ser, pensar, sentir e agir de 
indivíduos e suas comunidades. 

Afinal o mundo moderno deixou de lado a religiosidade e a crença na magia ou se 
tornou mais politeísta? 

O questionamento não é novo, a matriz remota ao século das luzes com o 
processo de elaboração do pensamento liberal como a doutrina de tolerância de Voltaire, 
as garantias contra o estado de Montesquieu e as idéias de progresso e supremacia da 
ciência como norteadora da razão (Rouanet, 2004: 200) preconizando, inclusive, o fim da 
religião. No século XIX, Augusto Comte ratifica a fé indestrutível na ciência sendo essa a 
responsável pela regeneração ética da humanidade, pois uma sociedade reconstruída pela 
ciência assegurava a felicidade das massas. O império da razão e da ciência afeta 
diretamente as ações religiosas, as crenças na magia e na superstição e passam a ser 
considerados pensamento de sociedades primitivas, em estágios primários da evolução 
humana.  

Mary Douglas aponta Sir James G. Frazer como o autor da mais remota 
classificação (3) da magia ao defini-la como o primeiro estágio; a religião seria o segundo 
e a ciência como o terceiro estágio evolutivo da humanidade. O argumento segue a 
dialética hegeliana ao definir a magia como pensamento primitivo a ser vencida pela sua 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 6 

própria insuficiência e, suplantada pela religião. Da tese que da magia primitiva emergia a 
antítese ou seja a religião resultando na síntese, a ciência considerada um estágio seguro, 
moderno e eficaz (M. Douglas,1980:34).   

A historiografia do período afetou diretamente os estudos clássicos pois  os 
humanistas, os iluministas e os pesquisadores do século XIX (4), sempre recorriam e 
convocavam a Antiguidade grega e romana para ratificar as argumentações políticas e 
filosóficas do seu tempo.  

Embora deixam transparecer que buscam no contato com os gregos a salvação e a 
manutenção da cultura do ocidente, deixam transparecer que colocam a religião, a magia 
e a narrativa mítica na categoria do pensamento irracional cuja base é a fé e a emoção. 
Por outro lado, não podemos esquecer da dinâmica do século XIX para os estudos da 
religião, revitalizada pelas descobertas e traduções de clássico, de textos, de cultos 
orientais, de achados arqueológicos e do crescimento da filologia e lingüística como áreas 
de saber. No meio acadêmico, o resultado surge com a oficialização da disciplina 
Ciências da Religião que fomentou a criação da cátedra universitária História das 
Religiões promovendo a realização de teses, congressos e publicações (5). 

A identificação dessa problemática torna-se interessante para nós helenista e 
pesquisadores das práticas mágico-religiosas na Antiguidade Clássica. As críticas a 
multiplicidade de crenças e de comportamento em relação ao contato com as novas 
religiões deixam transparecer semelhanças com o período do IV século na polis dos 
atenienses.   O fato se deve a ampliação da complexidade do ambiente religioso em 
Atenas, assim como na Modernidade, que pode ser lida de modos diferentes e 
complementares. De um lado, tornaram-se mais débeis as referências simbólicas dos 
sistemas de crenças da religião oficial poliades, assim como na atualidade o cristianismo 
não consegue mais controlar suas fronteiras, diante do contato com a diversidade cultural 
dos imigrantes. Em Atenas esse grupo estava presente no porto do Pireu, aumentando a 
sua presença com a instalação do exército de mercenários sob a liderança dos 
macedônios. 

Como resultado, percebe-se que símbolos sagrados da polis e das religiões 
tradicionais passam a ser utilizados por outros atores religiosos, por líderes de novos 
cultos a divindades estrangeiras.  A religião oficial poliades e a crenças nos deuses 
continuam ainda a alimentar a raízes da identidade cultural do ser ateniense, mas não 
estão mais em condições de padronizar os significados, definir atitudes e controlar 
comportamentos dos cidadãos e o mesmo processo pode ser identificado na atualidade. 

 Vejamos como a historiografia da ciência da religião responde aos desafios 
científicos do período do século XIX, período em que os fenômenos mágicos eram visto 
dentro de uma categoria evolucionista, na qual se acreditava na superioridade – biológica 
e cultural – dos europeus frente às sociedades chamadas de primitivas.  

A sociologia da religião com Emile Durkheim defende que a religião não é só um 
sistema movido pela fé como afirmava Max Weber, mas um sistema unificado de crenças 
associados às práticas e cerimônias simbólicas que fomentam a solidariedade e a coesão 
social. A existência do fenômeno religioso se deve a distinção e oposição entre o sagrado 
e o profano sendo que a sua definição é construída pela sociedade. No campo da 
etnologia britânica o debate transitava junto à relação de tensão magia - religião – ciência. 
Na qual ciência definia-se como um conhecimento verificável através de experimentos 
empíricos, a religião pertencia à categoria de saber dogmático cuja verdade era aceita sem 
contestação e a magia era uma espécie de saber primitivo relacionado à crença em 
controlar os fenômenos da natureza. 

A escola sociológica francesa buscou definições alternativas para a magia ao 
afirmar que os seus atos mantêm-se pelas crenças e ritos, por outro lado, assim como a 
religião, a prática da magia detém cerimônias e rituais de sacrifícios, de purificação com 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 7 

cânticos e danças. Os seres que a magia evoca são os mesmos aos quais se dirige a 
religião. Max Weber afirmava que tanto a magia quanto a religião se identificam  
enquanto conjunto de práticas e ações que se constroem em torno do extraordinário – do 
carisma. A religião nunca se isenta da magia e essa se mantém sempre integrada a 
religião. 

A retomada das questões religiosas no campo das publicações, no final do século 
XIX, tem em Fustel de Coulange um marco ao contrapor a idéia da irracionalidade da 
religião entre os gregos e romanos. Na obra A Cidade Antiga o autor aponta que as 
sociedades clássicas que praticavam ritos de sacrifícios, no nascimento, nos funerais e nos 
casamentos e tais ritos emergiram em períodos bem remotos e seguiam regularmente a 
evolução da inteligência. Mesmo seguindo a vertente evolucionista, o autor identifica que 
foi em torno da religião que os gregos se organizaram como cultura, da família extensiva 
em torno do fogo sagrado e depois como uma associação maior, a comunidade poliade.  

Outro marco junto aos estudos de religião e magia foi Arnoul van Gennep com a 
obra Ritos de Passagem de 1909 que apresenta alternativa a tese evolucionista ao 
demarcar e destacar o social como categoria autônoma e associada ao fenômeno coletivo, 
resultado do dialogo com Emile Durkheim. O autor abandona as vertentes biológicas, 
geográficas e psicológicas de explicação ao estudar os ritos como um fenômeno 
autônomo e separado das práticas mágico-religiosas. O sagrado e o profano deixam de ser 
categorias estáticas e localizadas nos extremos para se tornarem próximas, dinâmicas e 
em constantes movimentos alternativos. Gennep concebe o sistema social como 
determinado por etapas distintas, cujas passagens ocorrem em deslocamentos constantes 
ao longo da existência humana, a saber: ritual de separação, ritual de liminaridade e ritual 
de agregação.  

Aplicados à sociedade grega e a modernidade, cujas bases mágico-religiosas são 
marcantes, podemos afirmar que os integrantes dessas comunidades têm a sua existência 
regida por ritos de passagem desde o nascimento até ao funeral. Junto às etapas da vida, o 
sagrado e o profano tornam-se próximos e dinâmicos diferentes das considerações de 
Emile Durkheim que considera a sociedade como um sistema coercitivo cujas regras 
religiosas colocam o sagrado e o profano em lados extremos e oposto. 

 A questão trouxe ao debate o historiador das religiões Rodolf Otto com Das 
Heilige (1917), The Idea of the Holy, obra de repercussão mundial que em lugar de opor a 
magia com a religião, o autor traz a abordagem do racional e do irracional como 
categorias presentes na religião. Rodolf Otto afirma que a religião não se esgota nos 
enunciados racionais, afinal o sagrado só existe na religião e essa é uma categoria de 
interpretação. Com tal afirmativa, o autor se afasta do conceito de religião coletiva e se 
aproxima do conceito de experiência religiosa indivídual diante do sagrado identificada 
como uma experiência com o numinoso, o mysteruim tremedum para em seguida formar o 
culto que se estende à coletividade (M.Eliade, 1960:23). O termo tem como qualidade 
positiva o temor definido como uma reação emotiva muito particular semelhante ao 
deima panicon ou o sebastos dos gregos; o awe do inglês e heiligen do alemão, ou seja, 
algo próximo ao terror sagrado, ao extraordinário ( R.Otto,1992: 22).  

Mircea Eliade retoma o tema no Das Heilige und Das Profane (1957) mostrando 
o sagrado e o profano como categorias lingüísticas e a hierofania como manifestação do 
sagrado. O pesquisador das religiões analisa o sagrado não apenas no que ele comporta de 
irracional, mas na sua plenitude, em algo que se mostra como as manifestações do 
sagrado presente em objeto concreto que interagem com o mundo profano 
(M.Eliade,1992:25). O autor reintera a teoria da secularização ao afirmar que o mundo 
profano na sua totalidade, tem no cosmo dessacralizado, uma descoberta recente na 
história do espírito humano. Não nos incumbe mostrar por que processos históricos e em 
conseqüência de que modificações de comportamento espiritual, o homem moderno 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 8 

dessacralizou o seu mundo e assumiu uma existência profana (M.Eliade, 1992:27). Para o 
nosso propósito basta constatar na sociedade moderna a dificuldade cada vez maior de 
reencontrar as dimensões existenciais do homem religioso, o contato com os rituais 
mágicos, a dificuldade de entender a morte e a aceitação do irracional das sociedades 
antigas. 

De acordo com G.E.R. Lloyd, é evidente a presença do irracional nas diferentes 
formas complexas e difusas do pensamento helênico como nos indica a documentação 
grega. As crenças nas práticas mágicas são atestada desde Homero passando pelo período 
clássico e se prolongando na Idade Media (Lloyd, 17) acrescentamos que chegaram aos 
tempos atuais.  

Na obra Os gregos e o Irracional, 1951, Eric Robertson Dodds defende a 
presença da experiência do irracional junto aos gregos através da religião, mitos, 
superstição e magia e as considerada como a matriz do comportamento religioso do 
homem ocidental. O autor ressalta que as condições de insegurança da vida podem ter 
favorecido o desenvolvimento de crenças no sobrenatural, ou seja, a dependência do 
homem a necessidade de manifestação de um poder supremo e, por seu turno, encoraja as 
práticas da magia, afinal essa tem por função aliviar sentimentos de frustração e de 
marginalização que não encontram nenhuma saída racional (Dodds,55).  

O tema torna-se pertinente para analisar tanto as sociedades antigas quanto as 
atuais no qual emergem diferentes praticas mágico-religiosas e rituais de mistérios. 
Consideramos que a complexidade da modernidade ou pós-modernidade impôs aos 
sistemas de crenças tradicionais e seculares, estilos de comunicação que apontam para a 
formação de liderança carismática já experimentada pelos novos movimentos religiosos.  

Ao mesmo tempo, estabelecer a denominação para o fenômeno tornou-se 
problemática nos dias atuais. Tais movimentos são identificados como novos movimentos 
religiosos expressão utilizada pela literatura de língua anglo-americana, New Age 
moviments na Europa e a evangelização na América Latina. Os primórdios de formação 
podem ser identificados na década de 70, momento em que estudos sobre as religiões 
emergentes configuram-se como uma nova disciplina especializada, sendo necessário à 
separação da tradicional sociologia da religião ou estudos da religião. 

 Novas religiões é o outro termo usado para analisar o fenômeno atual indo de 
encontro com as religiões consideradas tradicionais como, por exemplo, o cristianismo. O 
embate, conhecido como descristianização, tem suscitado controvérsias. O pesquisador 
Rodrigo Portella nos alerta que o processo em curso não precisa aliar a perda de espaço 
com a fragilidade que apresentam os elementos constitutivos da tradição cristã (R. 
Portela, 2006) (6), ou seja, há outras religiões tradicionais instituídas como o 
protestantismo, o budismo que também agravam o mesmo processo de sincretismo ou  
dessacralização. 

A outra problemática do tema na atualidade advém do acentuado número de 
publicações na área da sociologia da religião que provem mais da experiência norte 
americana à européia ou latina. Abordam os novos cultos e ritos de grupos religiosos 
específicos afastados dos pressupostos durkheimiano, ou seja, as novas religiões não têm 
como função a coesão sócio-cultural, não visam integrar os indivíduos à sociedade. 
Stephan Warner afirma que a existência de tais grupos religiosos atuam dentro da lógica 
de mercado e não podem ser considerados como uma degeneração da religião (Stephan 
Warner, 1993) (7). 

 Como podemos observar o tema religião e magia ainda permanecem polêmico e 
tem despertado o interesse de pesquisadores na atualidade e deixa transparecer que 
estamos em meio à interseção de duas perspectivas teóricas em relação à religiosidade, a 
saber: o conceito de modernidade e da pós-modernidade.  



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 9 

Analisando com o olhar da pós-modernidade percebemos a fragmentação e a 
dessacralização das antigas instituições religiosas, cuja ruptura torna-se necessária para a 
emergência de espaços religiosos alternativos de acordo com as preferências dos 
consumidores de mercado da economia religiosa (8) nos quais os cultos e ritos competem 
entre si na oferta de culto~benefício.  

Optando pelo viés da modernidade, as novas manifestações religiosas reordenam 
a existência humana acentuando o caráter pessoal e autônomo de contato com o sagrado. 
Usam da reatualização de ritos antigos produzindo novos significados e novos sentidos 
através da crença nas potencias sobrenaturais das quais se acredita manipular, coagir e 
subordinar, reforçando assim o caráter místico, mágico e religioso de atuação. As novas 
práticas religiosas incorporam o mito e as práticas de ritos tomando por empréstimo 
elementos das tradicionais religiões já existentes como ponto de referência ao interagir, 
ao religar com as divindades e crenças particulares de significados específicos nos quais 
transitam os conceitos de vida, morte e magia.  

 Consideramos que a inovação em torno do termo religio emerge em meio ao 
processo de mundialização diante da diversidade de culturas e de contatos próximos 
promovidos pelas migrações e manifestações plurais. O fenômeno do religio da 
atualidade nos traz à memória as dificuldades que as religiões monoteístas têm em 
compreender as práticas religiosas politeístas; a não aceitação de cultos que interagem 
com rituais de sacrifícios e o contato direto através da possessão com as potências 
sobrenaturais assim como a dificuldade em refletir sobre práticas religiosas que não 
apresentam hierarquia, dogmas e classe sacerdotal definida como a religião grega. 
Entretanto, devemos afirmar que o caráter politeísta, o contato próximo com as 
divindades e os rituais de sacrifícios configuram-se como fatores marcantes das culturas 
gregas e romanas na Antiguidade.  

Concluímos que na atualidade as idéias religiosas estão sendo relativisadas (9) 
como nunca haviam sido antes, tornando-se objeto de convicção subjetiva e fortemente 
emotiva diante da possibilidade da experiência religiosa que estabelece o contato direto 
com o divino através de tipo possessões dionisíacas e as incubações entre outras. 
Emergem novas formas de práticas mágico-religiosas ligadas as divindades estrangeiras 
mais liberais, pragmáticas e tolerantes diante da espiritualidade, ou seja, religiosidades 
que demarcam a cultura ocidental na elaboração do ideal de humanidade o que nos 
permite repensar tanto o conceito de vida, morte e magia no mundo antigo quanto na 
atualidade.  

 
Notas 
(1) A European Association of Social Anthropologist/EASA inaugurada em Janeiro de 
1989 busca estabelecer uma conotação positiva para o conceito de sincretismo ao 
considerá-la como forma de resistência a dominação cultural, a luta por um lugar de fala 
de uma história reprimida, a reafirmação de a sua identidade em meio ao mundo 
multicultural. Ver Charles Stewart e Rosalinde Shaw no livro  Syncretism / Anti- 
syncretism: The politics of Social Antrthropologists. Routledge, 1994. 
(2) Em Conferência realizada na UNICAMP, 2000. 
(3) O erudito helenista  francês Louis Moulinier. Lê pur et l´impur dans lê pensée dês 
grecs, d´Homere à Aristote, Paris, 1952 contestou as noções de puro e impuro entre os 
gregos e definidos por J.G. Frazer, ao afirma que o autor encontrava-se em desvantagem 
pois  não parece que os gregos tenham se preocupado muito com a poluição ritual no 
período descrito por Homero. 
(4) De acordo com a pesquisadora Regina M. Bustamante/PPGHC-UFRJ a historiografia 
européia do século XVIII ao início do XX (Bossuet, Montesquieu, Mommsen) foi 
fortemente influenciada pela própria historiografia antiga, reproduzida pelo pensamento 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 10 

humanista clássico e o pós-clássico. Ver Cap.V, pág. 109 do livro Repensando o 
Império Romano, Editora Mauad, 2006. 
(5) A cadeira universitária de História das Religiões foi criada em Genebre em 1873 e em 
Pais em 1879 no Collège de France e em 1885 organizou-se na Ecole dês Hautes Études 
da Sorbonne. A primeira publicação foi fundada em Paris com a Revue de L´ Histoire 
dês Religions seguida do primeiro congresso internacional das ciências das religiões em 
Estocolmo em 1897 e em 1900 teve lugar em Paris o Congrès d‘ Histoire dês Religions. 
(6) Rodrigo Portella. ISSN 1677-1222 
 www.pucsp.br/rever/rv2_2006/p_portella.pdf   
(7) Stephen Warner. Work in progress toward a new paradigm for the sociological study 
of religion in the United States. Amercan Journal of Sociologiy 98, 1993, pag. 1044-1093, 
1. 
(8) A economia religiosa define-se como um conjunto de cultos religiosos que visa 
atender a demanda de acordo com o modelo das economias comerciais, essa consiste em 
ter um mercado constituído por um conjunto de potenciais clientes cujas necessidades 
precisam ser satisfeitas. Ver Pippa Norris Shorenstein no artigo Sacred and Secular no 
Site http:// www.ksghome.harvard.edu/~pnorris.shorenstein.ksg 
(9) A situação da antropologia grega contemporânea está estritamente relacionada à 
recente história da Grécia depois da guerra de independência. O resultado esta na 
historiografia produzida pelos gregos identificada como laografia ao qual retoma a 
Antiguidade dos gregos como fator de identidade atual; em seguida temos a vertente 
antropologia anglo-saxônica que dialoga com a arqueologia e por fim a vertente 
sociológica francesa que analisa os resultados com certa historicidade. Ver Terrain, 
revista francesa de etnologia criada em 1983. http://terrain.revues.org/ artigo de 
Genevieve Zoïa em L´anthropologie em Grèce, Terrain nº14, março de 1990. 

 
Bibliografia 
BERGER, Peter. El dosel sagrado. Buenos Aires: Amorrotu, 1971. 
BURKE, Peter. Sociologia da Religião. Porto: Ed. Afrontamento, 1980. 
DURKHEIM, Emile. As Formas Elementares da Vida Religiosa. São Paulo: Martins 

Fontes, 2003. 
FINKE, Roger. Pluralism and religious participation. American Sociological Review, 

1996. 
FRIGERIO, Alejandro. Secularización y nuevos movimientos religiosos. Lecturas 

Sociales y   Economicas 7, 1995. 
IANNACCONE, Laurence. The Economic of Religion. A survey of recent work. Journal 

of Economic Literature, 1998. 
OTTO, Rodolph. O Sagrado. Lisboa: Ed 70, 1992. 
ROUANET, Paulo Sérgio. As Raízes do Iluminismo. São Paulo: Cia das Letras, 2004. 
STARK, Rodney. A Theory of Religion. New Brunswick: New York, 1987. 

 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 11 

A MORTE PELAS ARMAS E  
A MORTE POLITICA 

Alair Figueiredo Duarte (NEA / UERJ) 
 

Quando falamos sobre a sociedade helênica, é comum lembrar da 
conquista da fortaleza de Ílion (1), na qual Aquiles foi um dos grandes 
protagonistas assim como os feitos de Odisseu na sua viagem de retorno oikos. 
Isto porque Homero, autor de Ilíada e Odisséia, retrata através desses clássicos, 
não só a cultura, mas também o modelo político vigente no período arcaico dos 
gregos.  Homero vive no século VIII a.C., porém nas obras citadas, o poeta retrata 
o século XIII e XII a.C., período em que os?eupatridas ocupavam o topo da 
hierarquia social, acumulando as funções  religiosas, administrativas, econômicas, 
políticas e militares (2).  

Como nos informa Yvon Garlan, nesse período predominava, entre os 
helenos, a aristocracia guerreira cujo modelo de luta estão presentes nas imagens 
dos vasos do período geométrico e arcaico contendo iconografias de lutas, 
combates ou de rituais fúnebres, “estas figuras eram o centro através dos quais, 
se articulavam as relações internas do oikos (3)”.  

Como podemos perceber que não haveria maior valor social a um homem, 
se não igualar-se aos heróis míticos, como deixa transparecer Aquiles ao morrer 
em ação no campo de batalha. O herói busca obter a Bela-Morte e manter-se vivo 
na memória das gerações posteriores. Em relação aos demais segmentos sociais 
existentes nesse período, restava apenas acatar as decisões dos eupatridas, 
admirar seus feitos através das narrativas míticas e canções, aceitando a ausência 
da participação ativa nas decisões políticas (4). 

 A Ilíada deixa transparecer o período anterior a Homero, destacando de 
maneira singular o caráter do guerreiro, pois nos apresenta ações heróicas 
helênicas baseadas no pathos – paixão individual de dominação e subjugação do 
exercito troiano. Em seu outro poema, Odisséia, Homero representa a ligação do 
homem com a terra dos seus ancestrais, pois o maior desejo de Ulisses, o 
protagonista da obra, é retornar a Itáca, terra de seus ancestrais e encontrar seu pai 
Laertes, sua esposa Penélope e seu filho Telêmaco.  

Essa ligação de philía com o solo paterno se deve ao fato de ser a terra o 
grande provedor de subsistência ao homem, além de ser herança dos seus 
ancestrais obtida através lutas e conquistas. Consideramos ser um modelo 
emergente no período homérico que será legado as gerações posteriores.  
Supomos também que a aproximação do homem com a terra e com o cultivo da 
agricultura, será utilizada como recurso pedagógico preparatório para a guerra. 
Observemos a citação de Xenofonte: De todas as condições sociais predispostas 
para desempenhar as atividades militares, a mais valorizada é a de agricultor. 
Antes do mais, porque a posse da terra incita a defesa do território pelas armas, 
[...] Depois porque nos ensina a comandar os outros, desenvolvendo o sentido da 
ordem, da oportunidade da justiça e da piedade; por fim, porque torna o corpo 
vigoroso (5).  
    

Jean Pierre Vernant, declara que a formação de cidades iniciadas no século 
VIII, conduziu progressivamente ao estabelecimento de novas relações 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 12 

comunitárias. Porém essas inovações não alteravam o princípio da repartição das 
funções militares entre os membros do corpo cívico (6) pertencente à elite.  Nestas 
novas relações comunitárias, a vida social apontava para uma unificação da 
participação da vida política. As movimentações políticas gradativamente 
deixavam de circular ao redor do palácio, no qual somente os eupátridas possuíam 
acesso, para se centralizar no centro da ágora, praça de mercado (7). Diante disso, 
até mesmo a população comum passa a ter ao conhecimento dos problemas 
políticos e a criarem mecanismos para exigir soluções aos seus governantes. Por 
tais meios, estruturava-se e emergia uma koinóthes – comunidade poliades, 
comunhão da força da população de poucos recursos.  

Percebemos que por uma necessidade de defesa de território, esses 
agricultores e pequenos proprietários, adquiriram armas, aumentaram o seu 
prestígio social e força política resultando na falange hóplita, composta em sua 
maioria por cidadãos do segmento médio -  zeugita (8).  

Os hóplitai representavam diretamente essas mudanças, pois de maneira 
distinta às hordas guerreiras que lutavam de maneira individual, como nos 
descreve Homero na Ilíada; os hóplitas combatiam a pé e tinham sua força 
estruturada na disciplina e na ordem unida resultando na coesão da falange.  Na 
guerra, a técnica do uso do veiculo de combate, por se mostrar ineficiente em 
romper as fileiras compactas de hóplitas praticamente desaparece. Entretanto, a 
cavalaria, que também se mostrava ineficaz em enfrentar isoladamente fileiras de 
lanças compactamente perfiladas, mantém o privilégio de representar a elite 
militar. O grupo se destaca dos demais segmentos censitários, devido ao prestigio, 
grande proprietária de terras, nome de família e como descendentes da aristocracia 
guerreira cantada por Homero (9).     

Todas as inovações emergentes, tanto político-administrativo quanto 
político-militar, que se realizaram no plano funcional motivadas pelo espírito 
agonístico helênico, contribuíram em determinadas proporções para uma radical 
mudança na teoria política vigente à época. A palavra deixou de possuir um 
caráter de verdade absoluta como nos tempos em que o anax (10) a pronunciava 
soberanamente, para  torna-se a palavra-debate entre idéias muitas vezes 
contraditórias que deveriam ser calcadas na argumentação lógica e racional. O 
público para qual ela seria dirigida, tornava-se seu grande juiz (11).        

Assim podemos demonstrar em linhas gerais, como se estruturou na 
sociedade helênica, sobretudo na comunidade ateniense, a participação do cidadão 
na vida política e da guerra.  Entendemos que em se tratando dos helenos, não há 
meios de dissociar a política da guerra assim como o legado que os antigos gregos 
deixaram às gerações ocidentais. Fato observado na sentença de Clausewitz ao 
afirmar que: “a guerra era a continuação da política com a entre mistura de 
outros meios (12)”. 

Ao falar em política não há como deixar de citar Aristóteles em sua 
clássica definição de: “o homem é um animal político (13)”, aonde político vem 
do verbo politizo- civilizar, referindo-se a vida dedicada a polis..  Na comunidade 
dos atenienses do século V a.C, essa relação entre guerra e política era bastante 
tênue, uma vez que os hóplitas em combate eram os mesmos cidadãos que 
votavam nas ekklésias. Para os atenienses do período clássico, não haveria mal 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 13 

maior que impedi-los de guerrear em defesa da terra dos ancestrais ou impedi-lo 
de contribuir nas deliberações da comunidade poliades. 

O homem que tombasse no fragor da batalha em nome da sua comunidade 
poderia estar tornando-se um imortal. Observemos estes versos do poeta Tyrtaios: 
E ele que caiu entre os campeões e perdeu sua doce vida, faz seu tributo para 
honrar sua Cidade, seus pais e seus pares (compatriotas) com lanças 
transpassadas ao peito. Assim, o largo tórax, aguarda o choque do combate 
semelhante aos seus antepassados, que lamentaram pelos órfãos deixados.  
Sua tumba imponente é motivo de orgulho para todas as suas gerações 
posteriores, e suas crianças posteriormente correram para honrá-lo.Sua brilhante 
Glória é que seu nome não saia da memória do seu povo e seja sempre lembrado. 
Ele é um imortal ainda que esteja caído e morto sobre o chão. 
Quando alguém perguntar quem ali está? Ouvirá como resposta de que: ali jaz 
um homem bravo que lutou duramente com a fúria digna dos deuses por suas 
crianças e por sua Terra (14).  
 

As citações como no poema apresentado, nos permitem compreender a 
necessidade que os helenos tinham em resgatar o cadáver do soldado morto em 
ação de combate. Necessidade que pode ser atribuída a dois pontos fundamentais: 
primeiramente garantir a possibilidade de que homenagens em agradecimentos 
prestadas àqueles que lutaram pela liberdade dos helenos e pela sobrevivência da 
sua comunidade. A segunda observação associa-se com a possibilidade de 
familiares e amigos dos mortos de guerra possam atenuar a dor da perda com uma 
despedida e rituais fúnebres. A afirmação encontra sua base na religiosidade 
helênica, pois segundo acreditavam; aqueles que não recebessem os ritos fúnebres 
adequados estariam impossibilitados de entrar no Hades (15) e como resultado 
essa alma ficaria vagando como um espectro sem um paradeiro (16). 

Através desta proposição, encontramos a oportunidade para melhor 
compreender porque Telêmaco na Odisséia mostrava-se tão empenhado em obter 
noticias quanto ao paradeiro de seu pai Odisseu (17) e o desespero do rei troiano 
Priámo em recolher o cadáver do príncipe Heitor, em posse de Aquiles (18). A 
recepção do modelo pode ser visto junto aos sacerdotes cristãos que acompanham 
frações de tropas junto às batalhas e as razões de ser tão importante aos seguidores 
desta fé, receber a Extrema-Unção (19) antes da morte.  A historiografia mostra 
que por razões semelhantes à pólis dos atenienses, puniu com a pena-capital os 
estrátegos, embora tenham sido vitoriosos na batalha naval de Arginusa (406 a. 
C), mas não resgataram os corpos de seus marinheiros mortos que se encontravam 
sobre as águas em alto mar e nem procuraram pelos que se achavam na condição 
de náufragos (20).  

Como pudemos observar, em alguns casos, as ações que não estavam em 
conformidade com a lei poderiam resultar em punições severas. Nas articulações 
políticas, por exemplo, o indivíduo necessitaria ter um poder de persuasão e 
eloqüência muito acentuado para se manter no cenário político sem que sofresse 
algum tipo de sanção.   O pesquisador José Antônio D. Trabulsi, afirma que no 
período clássico grego, muitas vezes uma disputa política, não se limitava a sair 
vitorioso nas assembléias. Havia necessidade de retirar, ou seja, “havia 
mobilização para excluir o adversário da vida pública (21)”. A afirmação nos 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 14 

permite apreender que as leis nem sempre eram seguidas categoricamente como 
pudemos atestar no caso dos marinheiros de Arginusa. 

Inclusive deixa-nos a possibilidade de admitir que elas fossem empregadas 
conforme interesses de grupos políticos. Um exemplo disto seria a lei do 
Ostracismo (22) estabelecida por Sólon (23), inicialmente criada com a intenção 
de punir aqueles que não contribuíssem para por fim a conflitos internos ou que 
atentassem contra a ordem da comunidade. Entretanto, no V século a.C. vinha 
sendo utilizada como instrumento de exclusão dos políticos e adversários da vida 
pública (24).  

A disputa política entre Tucidides e Péricles, duas eminentes 
personalidades da sociedade ateniense no século V a.C., nos aponta para 
rivalidade entre facções políticas e nos permite afirmar que as diferenças políticas 
não atingiam o plano pessoal.  Péricles é descrito por Tucidides como uma figura 
incorruptível e o único capaz de liderar a polis ateniense naquele momento difícil 
em que a Guerra do Peloponeso (25) assolava a Ática (26). Entretanto, 
considerava a existência de erros em alguma das suas medidas administrativas e 
as criticava duramente nas eklésias. Sobretudo reconhecia o valor da maestria 
política de Péricles em lidar com os atenienses. Por essa razão afirmou que em 
Atenas no governo de Péricles, era uma democracia somente no nome, sob seu 
comando mais parecia uma aristocracia na qual o primeiro entre os cidadãos 
governava os demais (27).   

Plutarco destaca a excelência destas duas personalidades, ressaltando que 
Tucidides acusava Péricles de comprar o apoio popular com medidas que 
dilapidavam o tesouro publico em obras colossais gerando popularidade, mas que 
não tratava dos verdadeiros problemas da pólis.  Medidas tais como: fomentos 
para a participação junta aos espetáculos, distribuição de terras para as camadas 
menos providas de recursos e o incentivo a participação nos negócios públicos. Os 
adversários de Péricles acusavam-no também, de usar o apoio do demos para se 
opor politicamente aos integrantes do Areópago (28), como deixa transparecer a 
citação: Péricles entrou em luta política com Tucidides, assumindo os riscos e 
perigos, por um ostracismo; ele obteve o banimento de seu adversário e a 
dissolução do partido que lhe fazia oposição (29).    

Afirmamos que o Ostracismo pode ser considerado um dos maiores 
temores dos atenienses de prestígio. Isto pelo fato de que o Ostracismo impedia o 
indivíduo de recursos exercer a qualidade que o classificaria como cidadão 
segundo as concepções aristotélicas, podendo ser vitima não só o banimento, mas 
também de atimia - desonra gerando a perda dos direitos políticos.   

Peter Jones, afirma que o ateniense orgulhava-se exageradamente de seu 
respeito pela lei e pela justiça, por esta razão nos século VI e V a.C., estar em 
estado de atimia equivaleria a estar fora das leis da polis, portanto, seria 
aconselhado ao condenado  abandonar o território ático.  

A vitima de atimia poderia ser morto ou roubado sem que ele ou sua 
família recebesse algum tipo de reparação; não poderia pronunciar-se nas eklésias 
nem nos tribunais; votar e ser votado para cargos públicos; entrar nos templos ou 
na ágora; qualquer pessoa que o visse em qualquer desses lugares poderia prendê-
lo. Em casos particularmente graves essa sentença poderia se estender também aos 
seus descendentes (30).    



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 15 

Concluímos que a morte física pode não significar tirar a vida do 
indivíduo, basta observarmos os exemplos apresentados anteriormente nos quais 
aqueles que pareceram no campo de batalha permanecem vivos na memória dos 
familiares e na comunidade poliade ao qual pertenciam. Em sentido adverso a 
morte política representava a morte social que gerava, não só a exclusão da vida 
pública, mas também a exclusão social pelo fato de não ser lembrado como herói 
na memória dos atenienses.  
 
Notas 
(1) Ílion: nome pelo qual os Antigos Gregos conheciam o reino de Tróia.  W. Blegen, 
distingue Ílion de Tróia, segundo suas afirmações Ílion designaria a fortaleza, a cidade; e 
Tróia a região.  Apude: BRANDÃO, Junito de Souza. Mitologia Grega Vol. 1. Petrópolis, 
editora Vozes 1997, p. 98. 
(2) VERNANT, Jean Pierre. As origens do pensamento Grego. Bertrand Brasil, 1994, cap 
II. p. 15. 
 (3) Yvon Garlan. Cap. II. O Homem e a Guerra, em VERNANT, J. Pierre. O Homem 
Grego. Lisboa: Editorial Presença, 1994, p. 50.  
(4) VERNANT, Jean Pierre. As Origens do Pensamento Grego. RJ: Bertrand Brasil, 
1994. Cap. II, p. 15.   
(5) Xenofonte, Econômico. v 5. Apude, VERNANT, J. Pierre. O Homem Grego. Editorial 
Presença 1994, p. 66. 
(6) Ibid. O homem Grego. Editora Presença 1994. p. 57. 
(7) Id. As Origens do Pensamento Grego. Bertrand Brasil 1994, Cap. III, p. 31. Vernant, 
afirma que o termo Ágora, lembra a assembléia e guerreiros reunidos em formação 
militar. Declara ainda que entre a antiga assembléia guerreira e a assembléia de cidadãos 
nos Estados Oligárquicos, e a Eclésia democrática percebe-se uma espécie de linha 
contínua.  
(8) Indivíduos da terceira camada censitária estabelecida por Sólon (I. H. 8, 5.26), eram 
pequenos proprietários de terras, com recursos suficientes para possuírem uma junta de 
bois. JONES, Peter. O Mundo de Atenas. Martins Fontes 1997, p. 261.   
(9)VERNANT, J. Pierre. O Homem Grego. Editoral Presença 1994, Cap. II, p. 63.  
(10) O Ánax seria uma espécie de representação das divindades junto ao mundo dos 
homens, e por esta razão assumiam as funções de líder político, chefe de Estado e líder 
religioso.   
(11) VERNANT, J. Pierre. As Origens do Pensamento Grego. Bertrand Brasil 1994, Cap. 
IV, p. 35 
(12) CAUSEWITZ, Carl Von. On War. (trad. J. J. Graham) Londres 1908, I, p. 23. 
Apude, KEEGAN, John. Uma História da Guerra. Companhia das Letras 2002, p. 19.  
(13) Aristóteles. A Política. Livro I. 1256a.  
(14) Tyrtaios, O anoitecer de um Hoplita. Apud. HANSON, Victor Daves. The Classical 
Greek Batatle Experience. London and New York 1998, Cap. 2, p. 40. 
(15) Reino dos Mortos segundo os antigos gregos. 
(16) HANSON, Victor Daves. Por que o Ocidente venceu: massacre da Grécia Antiga ao 
Vietnã. Editora Ediouro 2002, p. 54. 
(17) HOMERO. Odisséia. Tradução de Silveira Bueno. São Paulo. Atena Editora 1957, 
passim.   
(18) Id. A Ilíada.  XXIV, passim 
(19) Ultima benção executada pelo sacerdote, pedindo a Deus compaixão pela alma do 
cristão nos momentos finais de vida.   
(20) Xenofonte. Helênicas I, VV 26-38. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 16 

(21) TRABULSI, José Antônio Dabdab. Ensaio sobre a mobilização política na Grécia 
Antiga. Editora UFMG 2001, p.82. 
(22) Pena em que o indivíduo era punido com pena de banimento da Ática por um 
determinado período, normalmente dez anos.  Porém sem perda de seus bens. 
PLUTARCO.Vida de Aristides. v v7- 6, apude TRABULSI, José Antônio Dabdab. 
Ensaio sobre mobilização na Grécia Antiga. Editora UFMG 2001, p.100. 
(23) “Aquele que numa guerra civil não pegar em amas com um dos partidos, perde as 
prerrogativas e não participa da cidade”. ARISTÓTELES. Constituição de Atenas. VIII, 
5.  
(24)Cf. nota 20.  
(25) Conflito envolvendo a polis dos Atenienses e a pólis Espartana em uma disputa pela 
liderança política na região Ática. Embora tenha havido períodos de trégua O conflito 
durou vinte e sete anos (431 a 404). Havendo dois períodos de tréguas, 423-422, quando 
Brásidas, conquistou cidades sob influência ateniense. Destas destacamos Anfípolis, a 
qual se encontrava sob proteção de Tucídides. Este incidente foi um dos fatores 
responsáveis por seu ostracismo (exílio). O outro período de tréguas deu-se de 421 a 418 
a.C., que não perdurou por cinqüenta anos como propôs a assinatura do Tratado de 
Nícias, Cf. Tucidides, V; vv 18-27-37-43-46. 
(26) JAEGER, Werner. Paidéia: a formação do Homem grego. Martins Fontes 2003, pp. 
465-466.  
(27) PLUTARCO. Vidas Paralelas: vida de Péricles, v 9. 
(28) PLUTARCO. Vidas Paralelas: vida de Péricles, vv 9 - 14. 
(29) Id. Katéluse de tèn antitegmenen hetaireían.Apude  TRABULSI, José Antônio 
Dabdab. Ensaio sobre a mobilização política na Grécia Antiga. Editora UFMG 2001, p. 
113.  Devemos esclarecer que somente integravam o Tribunal do Areópago os anciãos de 
famílias tradicionais da comunidade ateniense.  
(30) JONES, Peter. O Mundo de Atenas. Martins Fontes 1997, pp 230-231. 
 
 

 
 
 
 
 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 17 

 
A RELIGIÃO DE AMARNA: RELIGIOSIDADE NA ANTIGUIDADE E A 

APROPRIAÇÃO NA ATUALIDADE 
Carlos Eduardo da Costa Campos (NEA-UERJ) 

 
Visamos aqui demonstrar que as práticas religiosas no Egito antigo 

durante o período do faraó Akhenaton (1350 e 1332 a.C) parecem sofrer 
alterações conceituais tendendo para uma visão de mundo monolátrico, na qual 
um único deus celestial é reconhecido e o casal real Akhenaton e Nefertiti 
assumem um caráter sagrado, assim passam a ser os interlocutores da vontade de 
Aton na terra.  Através dessa análise os estudiosos da atualidade realizam uma 
correlação do passado amarniano e das outras formas de religiosidade egípcia 
com os cultos e religiões monoteístas que ainda existem na atualidade. 

Erik Hornung, em “Akhenaten and the Religion of Light” (1999), 
reconhece o período amarniano como “a mais excitante época na história 
egípcia,”o que através da egiptomania serve de pano de fundo para novelas e 
filmes históricos. Vemos assim que, apesar de todo potencial que as informações 
decorrentes das pesquisas realizadas possam vir a trazer para a reconstrução 
histórica do Antigo Egito, é exatamente o “excitante” que vem à mente do 
pesquisador no momento de caracterizar essa época, despertando seu interesse, 
emoção, e estimulando o desenvolvimento de seus estudos. 

O eixo central de nossa pesquisa consiste no estudo sobre a religião de 
Amarna e através da compreensão desta refletiremos sobre as implicações da 
religiosidade egípcia em nosso tempo presente. É notório que através dos tempos 
as sociedades realizam uma releitura do passado para dar respostas as questões 
atuais que não estão sendo sanadas. Este fato ocorre em vários setores, assim 
ocorrendo também na esfera religiosa. Com isso vemos apropriações das culturas 
antigas através de representações. Seja na apropriação das imagens egípcias como 
no tarô egípcio, nos rituais ou até mesmo na utilização de elementos dessa cultura 
antiga para finalidades estéticas o que vemos é uma busca de uma relação com o 
passado. Essa procura pelo passado pode ser processada segundo a visão da 
professora Margareth Bakos, em três vertentes as quais seriam a egiptomania, a 
egiptofilia e a egiptologia. Vejamos sua definição: 

A “egiptofilia”, que é o gosto pelo exotismo e pela posse de objetos 
relativos ao Egito antigo. A “egiptomania”; que é a reinterpretação e o re-uso de 
traços da cultura do antigo Egito, de uma forma que lhe atribua novos 
significados; e, finalmente. A “egiptologia”, o ramo da ciência que trata de tudo 
aquilo relacionado ao antigo Egito. (BAKOS, 2004). 

 
A egiptomania pode ser compreendida como a reutilização dos elementos 

egípcios fora do seu contexto. Com isso podemos perceber o uso desses símbolos 
nas tatuagens, nas jóias e na própria ornamentação das casas, entretanto essa 
utilização não visa inserir estes elementos no contexto de antes servindo em 
muitos casos apenas para um objetivo estético. Já a egiptosofia é a procura dos 
elementos antigos para inseri-los dentro do contexto mais próximo do qual eles 
seriam empregados anteriormente. Este é o caso das sociedades secretas como a 
Maçonaria, a Rosa Cruz e a Astrum Argenteum or Silver Star, por exemplo, que 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 18 

buscam no sagrado egípcio uma ligação com a sua filosofia de vida e sua 
espiritualidade. Hornung define a egiptosofia como sendo “o estudo de um Egito 
imaginário visto como fonte profunda de toda ciência (tradição) esotérica”. 
(HORNUNG, 2005. pág. 03). 

É necessário ressaltar que como nossa pesquisa é centrada na religião de 
Amarna. Com isso devemos primeiro compreender o contexto em que foi criada. 
Portanto precisamos conhecer o Faraó Akhenaton, que foi um indivíduo a frente 
do seu tempo e condenado pelos seus oponentes como o “Rei Herético” 
(READFORD, 1987. pág. 01). 

Akhenaton teve sob sua responsabilidade a conclusão de um projeto 
político iniciado por seus predecessores (Thutmés IV e Amonhotep III) cujo 
objetivo político é interpretado por alguns historiadores como sendo o 
enfraquecimento do poderoso clero de Amon, a imposição e manutenção de um 
deus único. Assim ocorre a possibilidade de ser este o seu objetivo maior. Se, 
entretanto, somou a isso elementos relacionados à devoção religiosa, de cunho 
pessoal, tal fato não deve ser visto como camuflagem dos objetivos principais de 
um projeto que na realidade não era só seu, mas também de todo uma dinastia que 
buscava contemplar a um novo deus dinástico.  

A “revolução religiosa” criada por Akhenaton possivelmente pode ter 
abalado as estruturas de sua época, já que na hierarquia social o próprio Faraó era 
uma espécie de revolucionário. Temos, portanto, que a perspectiva proposta nesta 
pesquisa sobre a monolatria de Akhenaton como de relevância para o pensamento 
religioso antigo e representando uma especificidade na espiritualidade do mundo 
antigo que pode ter gerado um desconforto ou um clima de instabilidade entre os 
diversos segmentos sociais. 

Para legitimar as suas propostas podemos ver que o faraó se valeu de 
elementos que estavam fixados já no pensamento religioso do egípcio. Este 
pensamento era baseado no Mito, na Religião e na Magia. Através de um culto 
oficial denominado Festival-Sed, Akhenaton se valeu da iconografia, dos textos 
sagrados, das práticas religiosas e da encenação para legitimar sua ação (e o poder 
divino) para os dois mundos (o mundo celeste e o humano). Contudo o uso do 
Festival-Sed como prática realizada por ele para se legitimar no festival não 
representou uma grande novidade para aquele período, posto que outros monarcas 
como Hatshepsut e Amonhotep II, já haviam o praticado. 

Através de uma análise realizada sobre esse culto religioso podemos 
detectar que o ideal religioso de Akhenaton encontrou eco nos demais segmentos 
sociais egípcios. Os ritos funerários anteriores a Akhenaton poderiam deixar os 
indivíduos preocupados com o dia em que fizessem a passagem para o mundo 
inferior, no qual enfrentariam um julgamento e passariam por diversos obstáculos.  

Na religião de Amarna o faraó Akhenaton poderia ter a função de guiar o 
indivíduo para que ele fosse absorvido ao deus Aton, sem punições ou 
julgamentos. Um provável indício é a iconografia de Aton no lugar dos deuses 
funerários nas tumbas do período simplificando a religião. Este fato citado 
demonstra a importância de Akhenaton tendo características divinas para este 
culto solar e seus ritos funerários. Após uma análise mais profunda veremos que 
essa religião simplificaria o rito funerário e pode ter se popularizado devido essa 
ausência de julgamentos e castigos.  



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 19 

Além dessa simplificação dos ritos funerários o faraó fundou uma nova 
cidade para o novo deus dinástico rompendo mais uma vez com o contexto 
anterior a ele de pensamento religioso. O local que o Akhenaton optou pela 
fundação de sua nova cidade situa-se entre Mênfis e Tebas, na margem direita do 
Nilo e recebeu o nome de Akhetaton (“o horizonte de Aton”). Atualmente este 
local é conhecido como Amarna. Nesta cidade Akhenaton ergueu templos para 
Aton com uma arquitetura, cuja é completamente diferente de outros templos da 
XVIII Dinastia: visto que eram feitos com vários pátios ao ar livre que levavam ao 
altar do deus. Sendo dedicado a uma divindade solar, é possível que não fizesse 
sentido para o faraó que houvesse escuridão nas salas; uma estrutura ao ar livre 
permitia a presença dos raios de Aton. 

A troca do nome e da titulatura do rei que deixa de usar o nome do deus 
Amon (em seu nome Amonhotep) para ser ¾ o filho de Aton ou o Aton vivo ¾ o 
qual passou a se chamar Akhenaton parece não ter sido realizada antes podendo 
ser considerada como uma novidade para aquele período. Essa mudança de nome 
— uma prática de valor mágico —  fazia parte do projeto político-religioso de 
modo a centrar as atenções no seu pai o deus Aton em detrimento de Amon - Ra. 
Como filho de Aton, o faraó seria responsável para levar a diante o culto ao deus 
além de sua própria “política de governo”. 

É necessário lembrar, que apesar da utilização de ritos pelo faraó para 
legitimar sua política religiosa o período amarniano é marcado pelo pouco uso de 
mitos e conceitos da cosmogonia e da cosmologia, para explicar a criação do 
mundo. Possivelmente por querer romper com a tradição houve uma simplificação 
desses ritos e mitos. Akhenaton poderia estar buscando demonstrar que Aton era 
primordial e único por si, assim criou um novo pensamento religioso sobre a 
criação do mundo. Essa cosmogonia é vista através do Hino de Aton onde vemos 
a explicação da criação sendo realizada por Aton como um deus que brilha e que e 
da à vida a todos os seres. Assim apesar da aparente ausência de mitos na religião 
de Amarna no hino ao deus Aton é possível encontrar elementos mitológicos 
relativos à criação.  

A relação de Aton com o monarca é de pai para filho sendo o faraó 
intermediário entre o deus e os homens. Contudo o próprio faraó se diviniza e 
passa a ser um deus na terra ao lado de sua esposa.  

Adore o Rei (Akhenaton) que é único como o Disco (Aton), onde não há 
nenhum outro ao seu lado! Então ele te concederá uma vida em felicidade para o 
coração, com o sustento que ele está acostumado a dar! O Reinado é central, 
único, indivisível. Ele está na Terra e no Céu, solar em origem e manifestação. 
Ninguém pode escapar de seu poder, exigências, ou obrigação. (GENEVA, 1976) 
Apud (READFORD, 1987, pág.180) 

 
Através de uma profunda análise podemos perceber que o casal real possui 

grande importância dentro deste culto. Afinal o casal representaria os aspéctos 
masculino e o feminino de Aton.   

Aton seria um deus primordial criador de si mesmo e do mundo, segundo a 
visão que Akhenaton apresentava. Seria o responsável pela formação do mundo 
físico e dos meios de subsistências para este mundo continuar em ordem. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 20 

O deus passa a ser compreendido por duas fórmulas nos primeiros anos de 
seu reinado (1-9) segundo Grandet, como: “Ré-Horákhti que se alegra no 
horizonte no horizonte [céu] em seu nome [na sua qualidade] de Chu [a luz] que 
está no Aton [disco solar].” (GRANDET, 1994, p.14) 

Com esta fórmula vemos o Deus sendo representado nas imagens 
iconográficas como antropomórfico com corpo de homem semelhante de 
Akhenaton e cabeça de falcão com o disco solar sobrepujado. Contudo essa 
imagem de Aton pode ter sido modificada após os primeiro anos de reinado 
através da solidificação da religião e do amadurecimento das idéias do faraó. 
Assim as imagens de Aton podem ter começado a ficarem mais abstratas sendo 
compreendidas na forma de um disco solar ou globo e sua compreensão passou a 
ser expressa pela fórmula: “Ré, o soberano do horizonte, que se alegra no 
horizonte no seu nome de resplendor [Chut] que vem de Aton.” (GRANDET, 
1994, p.14) 

Através das duas fórmulas propostas acima podemos refletir que a visão de 
Akhenaton sobre Aton pode ter se modificado ao longo do seu reinado. Antes 
Aton se apresentava nas formas antropomórficas assim como os deuses politeístas 
e os tolerava. Com o passar do tempo os deuses passam a não serem mais aceitos 
mesmo que esse abandono ao politeísmo não tenha sido total houve uma grande 
campanha por parte do faraó e com isto a imagem do próprio Aton pode ter sido 
modificada se transformando em um elemento mais abstrato como o Disco Solar, 
assim se diferenciando das formas tradicionais que representavam os deuses. 

Nenhuma verdade pode provir de ninguém, mas do Rei e sua verdade é 
inteiramente incontestável: nenhum deus, mas só o sol, nenhum templo em 
processo, nenhum ato de culto, mas a oferenda rudimentar, nenhuma imagem de 
culto, nenhum antropomorfismo, nenhum mito, nenhum conceito de manifestação 
em uma constante mudança de um mundo divino. (READFORD, 1987, p.169). 

Alguns pesquisadores argumentam que existiam, três deuses no culto de 
Akhenaton: um deus no céu na figura de Aton e dois deuses na Terra 
personificados pelo casal solar Akhenaton e Nefertiti. O casal real era de grande 
importância dentro da religião de Amarna, visto que representavam à dualidade de 
Aton e nesse caso formavam a tríade do deus Aton o qual governaria o céu 
enquanto o casal solar se incumbia da Terra organizados da seguinte forma no 
diagrama triangular: ATON (topo)/AKHENATON (do lado esquerdo)/ 
NEFERTITI (do lado direito).         

A ilustração abaixo apresenta Akhenaton e Nefertiti no convívio do lar 
(GRALHA: 2002, 144) demonstrando assim a relevância do casal real para o culto 
solar. Através desta figura podemos observar os raios solares saindo do disco 
solar e tocando em Akhenaton e Nefertiti. Essa cena representa o deus Aton 
tocando no casal sagrado e como pode ser observado eles são os indivíduos mais 
próximos do deus, visto que os raios não tocam nas filhas do casal.  

Ao refletirmos sobre a iconografia construída pelo faraó é possível que ele 
tivesse usado de cenas como essa para legitimar o seu poder divinizando o casal 
real, pois estes são os únicos a terem o contato direto com o mundo sagrado de 
Aton, já que os raios costumam atingir somente o casal real e algumas vezes as 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 21 

filhas deles. E o outro quadro ilustra a relação de Aton com Akhenaton pode ser 
compreendida através desta teogamia (GRALHA: 2002, 56). 

 

 
Ilustração 01: O casal solar no convívio do lar 

        
Com os fatos abordados acima, o termo “monoteísmo” usado pela 

historiografia francesa, para denominar esse período de constituição do 
pensamento mítico-religioso amarniano, momento em que o Egito esteve mais 
próximo do culto ao deus único, acabou perdendo o seu sentido real. O que é 
apontado pela academia nos estudos atuais como modelo religioso adotado por 
Akhenaton é a monolatria. Esse conceito é muito estudado e pode ser desdobrado 
nas formas de Henoteísmo, que é definido pelo professor Ciro Flamarion “como a 
concentração da atenção num único deus em um contexto de politeísmo não 
negado, havendo muitos deuses admitidos na crença e no mito”. (CARDOSO, 
1999, p.63). 

 Assim segundo uma perspectiva, este conceito poderia se aplicar à 
religião de Amarna cujo deus específico é Aton convivendo com as outras 
divindades reinantes em todo Egito nos primeiros anos do reinado de Akhenaton. 
Uma outra forma dessa monolatria seria o Kathenoteísmo, um conceito usado pelo 
professor Ciro Flamarion Cardoso que o define como “a concentração do 
interesse num deus de cada vez, também sem negar o politeísmo” (CARDOSO, 
1999, p.63).  

Tal prática religiosa acontecia simultaneamente nos diversos templos nos 
quais eram realizados diariamente variados cultos. Ao mesmo tempo em que um 
sacerdote concentrava suas intenções num deu único e específico os outros 
concentravam ao mesmo tempo em outros santuários sua intenção num deus 
específico objeto de culto desses, assim realizando um culto simultâneo, porém 
para os seus deuses próprios. Contudo essa prática não estava negando as outras 
divindades nem o deus dinástico. 

O que podemos perceber é que tanto o Kathenoteísmo como o Henoteísmo 
são tipos de monolatria, pois admitem a coexistência de outras divindades, já para 
o monoteísmo não pode haver essa relação com outros deuses visto que o deus é 
único e primordial.  

É importante ressaltar que o período Amarniano devido sua especificidade 
foi muito estudado o que gerou diversas interpretações sobre o que poderia ser 
essa revolução espiritual. O que podemos perceber através desses estudos é o 
surgimento de pensamentos holísticos sobre a figura de Akhenaton. Umas dessas 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 22 

visões holísticas que podem ser encontradas é a hipótese de Akhenaton e Moisés 
serem o mesmo indivíduo. Assim após a sua abdicação ele teria ido com seus 
seguidores para uma nova terra onde cultuariam um deus único de fato. O que não 
é coerente com a documentação existente sobre Akhenaton e sobre Moisés. Essa 
visão pode ser encontrada na obra “Moisés e Akhenaton: a História Secreta do 
Egito no Tempo do Êxodo” de Ahmed Osman. 

Outra visão holística está presente na relação da religião do faraó 
Akhenaton, com a religião liderada posteriormente por Moisés, que é abordada 
por Christian Jacq, na obra “Akhenaton e Nefertiti o Casal Solar”. Neste livro 
podemos analisar o conjunto de similitudes estabelecidas, por Jacq onde uma das 
possibilidades propostas pelo autor é a influência do considerado “monoteísmo” 
produzido por Akhenaton sobre as idéias de Moisés.  

Essas similitudes entre Akhenaton e Moisés são apresentadas pelo autor 
através das mesmas relações com o divino e a mesma maneira de oferecer aos 
outros a revelação que lhe havia sido concedida. Há uma busca de ambos pelo 
conhecimento de um deus, diferente de todos os outros, que é o único criador do 
céu e da terra, controlador de toda natureza, com um ideal de justiça e de retidão. 
Ainda sobre estas idéias vemos o salmo 104 da Bíblia, portando partes que 
poderiam — segundo Jacq e Hornung — ser do Grande Hino ao deus Aton. 
Assim segundo essa perspectiva, por meio de meio da Bíblia, o pensamento de 
Akhenaton teria se imortalizado. Contudo, essa visão holística não se encontra 
bem fundamentada para o seu uso, devido às faltas de documentos que possam dar 
credibilidade a este pensamento. 

 É importante frisar que há um outro autor denominado, James K. 
Hoffmeier, que possui uma visão mais fundamentada e acadêmica sobre a relação 
de Akhenaton e Moisés. Em sua obra “Israel in Egypt” ele aborda que havia uma 
prática no Reino Novo de acolher pessoas de fora do Egito. Assim através dessa 
prática de integrar estrangeiros na corte do faraó, Moisés poderia ter tido um forte 
contato com a cultura egípcia.  Podemos refletir então que Moisés poderia ter 
adquirido informações até mesmo sobre a religião de Amarna o possibilitando 
estabelecer uma relação de contato entre as suas idéias e o ideal religioso de 
Akhenaton 

Um fato importante a se mencionar é que a dinastia dos raméssidas 
direcionou uma política mais expansionista e guerreira que a política diplomática 
e menos voltada para a guerra desenvolvida por Akhenaton. Assim os templos 
erguidos por este faraó para Aton foram desmantelados para a construção de 
novos templos dedicados a outros deuses, em especial a Amon. As imagens de 
Akhenaton e Nefertiti passaram a ser desfiguradas e seus nomes foram apagados 
talvez como uma prática mágica ou até mesmo como uma forma de apagá-los da 
memória do povo egípcio. 

Em suma seja através da egiptomania, da egiptosofia ou das sociedades 
secretas o período amarniano é sempre resgatado e passa a ser uma importante 
fonte para entender o pensamento religioso egípcio. O que nos importa é a 
especificidade da revolução espiritual que a religião de Amarna provocou no 
antigo Egito e a sua importância que faz os indivíduos do nosso tempo recorrerem 
a ela e as outras formas de religiosidade egípcias. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 23 

O que podemos perceber é que o passado monolátrico que Akhenaton 
construiu através do deus único Aton e da importância do casal solar para o culto 
de Amarna acabou contribuir para as ações e as idéias daqueles cujas novas 
concepções místicas e religiosas teriam por base o passado amarniano.  

 
Bibliografia  
BAKOS, M. Egiptomania. São Paulo: Paris Editorial, 2004. 
CARDOSO, Ciro Flamarion. Deuses Múmias e Ziguratts. Porto Alegre: EDIPUCRS, 

1999. 
GRALHA, Julio César Mendonça. Deuses, faraós e poder: Legitimidade e imagem do 

deus dinástico e do monarca no antigo Egito. Júlio César Mendonça Gralla.Rio de 
Janeiro: Barroso Produções Editoriais, 2002. 

GRANDET, Hymnes de la Religion d’ Aton. Paris, Ed: du Seuil, 1994 
HARTOG, François. O espelho de Heródoto. Ensaio sobre a representação do outro. 

Belo Horizonte: Editora da UFMG,1999.  
HOFFMEIER, James K. Israel in Egypt: The Evidence for the Authenticity of the Exodus 

Tradition. Ed: Oxford New York, 1999. 
HORNUNG, Erik. Akhenaten and the Religion of Light.NY:Cornell Univ. Press, 1999. 
______________. The Secret Lore of Egypt. Ithaca (NY): Cornell Universyt Press, 2001.  
JACQ, Christian. Akhenaton e Nefertiti o Casal Solar. s/l. Ed: Hemus s/d. 
OSMAN, Ahmed. Moisés e Akhenaton: a História Secreta do Egito no Tempo do Êxodo. 

s/l. Ed: Madras, 2005. 
READFORD, Donald B. Akhenaten The Heretic. New Jersey, Ed: Princeton, 1987. 
SHAFER, Byron E. (org). As Religiões no Egito Antigo- Deuses mitos e rituais 

domésticos. Tradução: Luis Krausz. . São Paulo, Ed: Nova Alexandria, 2002. 
 

 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 24 

A SACRALIDADE NOS TRATADOS ENTRE ROMA E CARTAGO 
509-279 A.C. 

Fabrício Nascimento de Moura (NEA/UERJ) 
 

“Nada se rompe mais facilmente do que a palavra de um homem”. 
Thomas Hobbes 

 
         Ao desenvolvermos nosso trabalho buscaremos estabelecer as bases das 
relações amistosas que Roma e Cartago mantiveram durante quase três séculos 
por meio de tratados. Estes documentos podem ser encontrados na obra História, 
do historiador grego Polibios. 
         Contudo, uma peculiaridade nos chama a atenção, quando observamos mais 
de perto o desenvolvimento destas relações: a presença da religião e seus rituais. 
         De maneira geral em Roma, a religião e o Estado não se separam. Constitui 
a base de sua existência, a condição de seu porvir. Embora esta ligação estreita 
entre Estado e religião não seja uma exclusividade romana, há uma diferença de 
espírito básica que a distingue em relação a outros povos da antiguidade: apenas 
em Roma observa-se uma meticulosidade jurídica, uma minúcia formalista com 
que se interpretam as obrigações cultuais. (AYMARD & AYBOYER, 1993: 271). 
         Nesta concepção antiga da religião, eram bastante variadas as formas pelas 
quais homens e deuses se relacionavam. Estas muitas vezes podiam lembrar as 
Relações Internacionais: a humanidade e a divindade são como duas nações que 
realizam trocas e que muitas vezes respondem a uma pressão com outra pressão. 
Assim podemos dizer ainda que criticava-se os deuses como criticamos o governo 
hoje. (VEYNE, 1990: 229). 
         O senado romano era quem detinha a mais alta autoridade em relação à 
religião publica: oficializava certos cultos estrangeiros, reprimia as superstições 
que punham em risco a segurança do Estado e consultava os Augures (1) antes de 
reunir comícios ou promulgar leis (2) (WATTEL, 1992: 83). 
         O sentimento religioso era, antes de tudo, percebido como a justiça para com 
os deuses: a execução do ritual obedecia a fórmulas precisas e exatas a fim de 
induzi-los a cumprir o que deles se espera (AYMARD & AYBOYER, 1993: 259). 
         Uma das maiores conquistas dos juristas modernos foi reconhecer a ligação 
que a religião e o direito mantinham entre si. O direito, neste caso, era moldado 
por elementos considerados mágicos e religiosos (BLOCH, 1966: 121). 
         Depois desta breve descrição de algumas particularidades da religião romana 
podemos agora buscar compreender também as bases da função sacerdotal e suas 
principais características. Afinal, um colégio específico de sacerdotes conduzia as 
práticas religiosas que envolviam as declarações de guerra e a ratificação dos 
tratados de paz. 
         Os sacerdotes romanos eram todos aqueles que realizavam atos cultuais para 
uma determinada comunidade. Além disso, eram os detentores do direito sagrado, 
que só por eles podia ser administrado e desenvolvido. Nesta função, os 
sacerdotes eram auxiliados pelo senado. O sacerdócio era o exercício de uma 
autoridade religiosa, onde o poder de iniciativa comportava os aspectos rituais do 
culto ou controle do sistema religioso. O cargo de sacerdote somente podia ser 
ocupado por cidadãos durante a res publica. Em Roma não se tornava sacerdote 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 25 

quem o desejasse: embora o sacerdócio não fosse uma questão de vocação, era 
antes de tudo, uma questão de estatuto social. Apenas aqueles que estavam 
destinados por seu nascimento ou por seu estatuto exerciam as funções sacerdotais 
(SCHEID, 1992: 52-53). Estas funções eram, portanto, confiadas a todos aqueles 
que eram, ou tinham sido, regularmente eleitos como magistrados ou sacerdotes 
do povo romano. Entretanto os sacerdotes distinguiam-se dos magistrados por 
uma divisão das tarefas rituais e pela competência jurídica, sem esquecer, que 
alguns sacerdotes, pelas suas atitudes rituais, representavam os poderes, as 
qualidades e a função do seu ‘senhor divino”, o que os magistrados só faziam 
excepcionalmente, e em especial quando encarnavam a antiga plenitude do poder 
público e sagrado na celebração do triunfo decorrente de uma grande vitória 
militar. (SCHEID, 1992: 56).   
         Vale lembrar ainda que as atividades religiosas não impediam que os 
sacerdotes levassem uma vida normal de cidadãos, sem interrupção da carreira 
política que os poderia levar, por exemplo, a se ausentar de Roma ou a comandar 
um exército. Entretanto, ao contrário do que se possa imaginar, as funções 
místicas não faziam dos sacerdotes intermediários entre a cidade e os deuses. 
Eram, antes de tudo, administradores e conselheiros religiosos junto aos poderes 
públicos. Estas características, contudo, não são verdadeiras para todos. Os 
sacerdócios romanos representavam uma série de instituições justapostas, surgidas 
em datas diferentes e correspondendo a preocupações diversas, em suas origens, 
seus princípios e sua organização. (AYMARD & AYBOYER, 1993: 263). 
         Existia em Roma, na verdade, uma grande variedade de colégios sacerdotais, 
o que tornaria quase impossível uma exposição completa de suas características. 
(AYMARD & AYBOYER, 1993: 263). Entretanto, um destes colégios é bastante 
importante para o desenvolvimento do nosso trabalho: trata-se do colégio dos 
Feciais. 
         Este colégio sacerdotal limitava-se a designar alguns de seus membros para 
executar os ritos, sem os quais não poderia haver guerra “justa ou piedosa”, isto é, 
declarada segundo as formalidades do direito humano e religioso, nem tratado 
válido; para a guerra, um deles lançava um dardo em território inimigo; quanto ao 
tratado, era ratificado ao sacrificar-se um animal, neste caso um porco, com o uso 
de um sílax (3) sagrado (4). A guerra – e a paz – possuía um caráter religioso e 
ritualístico, particularmente acentuado entre os romanos, através do ius fetiale e 
que teve um papel importante na representação ideológica da sua expansão 
imperialista. (GUARINELLO, 1988: 11). 
         Antes de buscarmos as características principais desta forma distinta do 
direito romano, precisamos entender as bases do controle de sua política externa. 
É importante ressaltar que para Roma o estado não era um “poder inalcançável” 
que se opunha ao indivíduo. Daí ser denominado pelo nome de sua coletividade 
“populus Romanus”.  Durante um certo período a questão do Direito Internacional 
acabou por desaparecer em virtude da “Pax Romana” (5) que era uma paz imposta 
onde quase não havia igualdade entre Roam e os estrangeiros, este, na maioria dos 
povos antigos, era considerado inimigo. As normas de aspecto internacional se 
desenvolveram no ius gentium (6) e no ius fetiale. Aqui nos ocuparemos deste 
último. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 26 

         O ius fetiale era uma forma de direito específica utilizada pelos romanos no 
desenvolvimento de suas “relações internacionais”, constituído pelo conjunto de 
normas utilizadas nas relações com as nações estrangeiras e que tinham um 
aspecto religioso e jurídico. Era o chamado “direito público externo” de Roma. 
Não podemos dizer que esta era uma forma verdadeira do Direito Internacional, 
visto que era um direito nacional de Roma e não compartilhado por outras 
cidades-estado. O colégio sacerdotal dos feciais desenvolvia ao mesmo tempo 
funções religiosas, políticas e jurídicas e uma de suas obrigações era a de observar 
o cumprimento das normas do “direito internacional”. Assim, como vimos, eles 
intervinham nos principais atos da vida internacional, como na declaração de 
guerra ou nos tratados de paz. (MELLO, 1994: 48; 49; 50). 
         A presença da sacralidade nos tratados entre Roma e Cartago foi descrita por 
Polibios. Em 509 a.C., os romanos prestaram juramento por Júpiter Lápis e nos 
tratados subseqüentes – em 306 e 279 a.C. – por Marte e Quirino. 
         Os romanos conheciam muitos deuses Júpiter, cada um dotado de uma 
característica cultual, ou de um templo ou altar (7). (AYMARD & AYBOYER, 
1993: 257). A partir do desenvolvimento e do fortalecimento das estruturas 
políticas da cidade romana, Júpiter ocupou lugar cada vez mais importante na 
religião romana. De maneira geral esta divindade garantia a fidelidade aos 
tratados e presidia as “relações internacionais” por intermédio do já citado colégio 
dos feciais.(GRIMAL, s/d: 261). Assim, Júpiter garantia a justiça, o direito e a 
lealdade jurada, além de ocupar o lugar de protetor do Estado e de suas vitórias 
(BRANDÃO, 1993). Assim, Júpiter Lápis era considerado um deus fetichista (8) 
representado por um Sílax, se dúvida vestígio de antigo culto ao machado nos 
primórdios de Roma. Polibios descrevia assim o ritual de juramento a esta 
divindade: 
         “Se eu cumprir meu juramento, sejam meus todos os bens; se eu agir de 
maneira contrária em pensamento ou ações, permaneçam todos os outros homens 
seguros em sua própria pátria sob suas próprias leis e na posse de seus próprios 
bens, com seus templos e túmulos, e somente a mim me joguem fora, como faço 
agora com esta pedra”. (Dizendo estas palavras finais ele lança a pedra à 
distância com a sua mão). (Polibios III, 25). 
 
         Marte, que também encontramos na ratificação dos tratados, é um deus 
muito antigo na religião romana, e muito embora identificado com o Ares grego, 
preexistiu em solo itálico ao deus helênico. Embora ainda desperte controvérsias 
(9), Marte é considerado por muitos mitógrafos como deus da vegetação em 
épocas mais remotas. Assim ele teria assumido, no princípio, um papel de protetor 
do trabalho agrícola e de seus produtos. Apenas na época clássica, Marte passa a 
ser visto como deus da guerra. (BRANDÃO, 1993). Era também o deus da 
primavera, já que a guerra normalmente começava no fim do inverno. Era o deus 
da juventude, pois a guerra, e atividade de homens jovens. (GRIMAL: s/d, 261). 
As duas peculiaridades relativas a Marte podem indicar, de acordo com nossas 
análises o duplo caráter dos tratados concluídos: comercial e militar afinal, a 
economia romana deste período era essencialmente agrícola e as relações externas 
da res publica passariam a se relacionar com a atividade bélica. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 27 

         A outra divindade mencionada por Polibios é Quirino. Uma das hipóteses 
mais aceita acerca das características de Quirino é a que o relaciona aos 
produtores agrícolas. Ao lado de Júpiter e Marte, formava uma antiga tríade 
romana (10), onde cada um representava uma classe social: o primeiro, a classe 
dos sacerdotes e o segundo, a classe guerreira e Quirino representava a classe dos 
agricultores. (BRANDÃO, 1993). Esta hipótese reforçaria a idéia de que as 
cláusulas do tratado foram estabelecidas por uma determinada classe, que visava 
atender às suas necessidades. É possível verificar esta possibilidade ao perceber 
que os tratados entre Roma e Cartago definem, sobretudo as regras para o 
comércio entre as duas cidades-estado, bem como as bases para o emprego das 
forças militares nas proximidades da península itálica e na costa da Líbia e ao 
norte de Cartago. 
         Mas quais seriam os possíveis significados teóricos de toda esta 
religiosidade? Temos aqui três questões que merecem destaque: o sacrifício, a 
sacralidade da palavra e o juramento. 
         O antropólogo Renè Girard defende para o sacrifício presente nas religiões 
antigas a hipótese da substituição. As sociedades procuram desviar para uma 
vítima relativamente indiferente, uma violência que talvez pusesse em risco sua 
própria sobrevivência (11). Entretanto, esta substituição não pode ser revelada. Os 
fiéis não conhecem o papel desempenhado pela violência. Para este 
desconhecimento é necessário o emprego da teologia do sacrifício: acredita-se 
então que um deus reclama sua vítima; é para apaziguar sua cólera que o sacrifício 
é realizado. (GIRARD, 1990: 20). Assim, no caso em que estudamos o sacrifício 
teria a função de reafirmar a intenção de paz que se ratificava entre Roma e 
Cartago. 
          Por outro lado, a palavra sagrada traduz uma idéia de verdade quando 
relacionada a questões jurídicas, qualificando, nos diversos campos onde é 
testificada, um tipo determinado, pronunciado sob condições precisas, por um 
personagem com funções específicas. A palavra aqui considerada só adquire sua 
validade mediante o emprego de uma conduta para a qual convergem 
determinados valores simbólicos. A todo momento, a linguagem verbal se 
entrelaça com a linguagem gesticular. É a atitude do corpo que confere sua 
potência à palavra. A palavra empregada em um ritual adquire uma força que age 
em virtude de sua própria eficácia. Assim o aspecto mais importante deste tipo de 
palavra é a eficácia. A palavra, uma vez articulada, torna-se uma potência, uma 
força, uma ação. Neste caso a decisão tomada não é uma decisão em vão e a 
palavra dita não é gratuita, ela adquire valor de “verdade”. Esta verdade estaria 
relacionada a confiança que vai do homem até um deus, ou à palavra de um deus. 
Esta noção de exatidão está também freqüentemente ligada ao juramento, 
correspondendo a Fides romana. (DETIENNE, 2000, 33; 34). Para citar um 
exemplo bem próximo, basta relembrarmos o juramento que descrevemos acima: 
o ato de “jogar a pedra” é o que confere valor de verdade às palavras que estão 
sendo ditas. 
         Mesmo diante de todo este arsenal ritualístico para garantir o cumprimento 
dos tratados, Roma acabou por entrar em conflito com Cartago ignorando por 
completo estes e outros documentos. Qual seria a explicação teórica para este 
fato? O filósofo inglês Thomas Hobbes será usado aqui para tentar solucionar esta 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 28 

questão. Para Hobbes é possível que se descumpra um contrato (ou tratado, em 
nosso caso) desde que surja um fato novo após a ratificação do mesmo e que por 
algum motivo desperte a vontade de não cumprir. Assim, ao vislumbrar o 
crescente avanço de Cartago pela Sicília, após a expulsão de Pirro (12), Roma, por 
temer um inimigo poderoso tão próximo aos seus domínios, decide ignorar todos 
os acordos de amizade e cooperação (inclusive militar) que havia firmado até 
então. Esta prática também será repetida no período entre a 1ª e a 2ª guerra punica. 
         Ainda de acordo com Hobbes, os homens costumam tecer juramentos 
porque as palavras apenas não possuem forca suficiente para obrigar os homens a 
cumprirem seus acordos, principalmente quando não existe um poder coercitivo 
colocado acima deles.  Segundo o filósofo, não há nada que seja capaz de reforçar 
qualquer acordo de paz contra as “tentações da avareza, da ambição, ou do desejo 
forte”. Hobbes define desta maneira o juramento: 
         “Juramento é uma forma de linguagem acrescentada a uma promessa; pela 
qual aquele que promete exprime que, caso não a cumpra, renuncia à graça de 
Deus, ou pede que recaia sobre si mesmo a sua vingança. Era assim a fórmula 
pagã, que Júpiter me mate, como eu mato esse animal (13)”. 
 
          Entretanto, o juramento não obriga ao cumprimento do acordo. O 
fundamental neste caso é que o objeto do tratado seja possível de ser cumprido, o 
que Hobbes chama de legítimo. Acordar o que é impossível não é um pacto 
válido. E em sendo legítimo, um acordo estará ligado aos deuses, com ou sem o 
juramento. Um acordo ilegítimo, por sua vez não pode ser vinculado a nada (quer 
aos deuses, ou aos homens), mesmo que sob juramento. 
 
Notas  
(1) Os Áugures formavam um colégio sacerdotal encarregado de consultar os Livros 
Sibilinos, uma coleção de antigos oráculos. Pelo fato de anunciar o futuro, este colégio 
adquiriu grande prestígio junto à camada mais supersticiosa do Populus Romanus. 
(2) A convergência do sagrado e da política foi causa de inúmeros conflitos entre 
patrícios e plebeus: a secessão do monte Sacro, em meados de 493 a.C., conferiu direitos 
políticos à plebe e esteve na origem de um separatismo religioso que se manifestou na 
construção de um templo dedicado a Ceres, para contrabalançar o domínio dos patrícios 
sobre a tríade capitolina é um exemplo. O culminar desta “luta de classes” foi a adoção de 
duas leis tribunícias dos anos 149-145 a.C. sobre a eleição dos sacerdotes. (WATTEL: 
84).  
(3) O Sílax era um machado duplo, símbolo de uma autoridade que dava aos antigos reis 
de Roma um poder de vida e morte. O cerimonial que envolvia este machado foi trazido 
da Ásia Menor pelos etruscos, pois ali o machado era, desde tempos imemoriais, o 
símbolo da divindade suprema. (ROSTOVTZEFF, 1983: 31).  
(4) Tito Livio (História de Roma, I, 23; 24) descreve com detalhes os rituais 
desenvolvidos pelos Feciais nas declarações de guerra e nos tratados de paz. 
(5) Pax significa “pacto” e sempre foi necessário para haver relações pacíficas com outras 
cidades-estado, independentemente de uma convenção especial. (MELLO, 1994: 47). 
(6) O Ius gentium era a forma do direito romano que os estrangeiros podiam invocar. 
Com a finalidade de facilitar as relações comerciais com estrangeiros, os romanos 
admitiam que certas normas do seu direito fossem aplicadas aos estrangeiros. (MELLO, 
1994: 48). 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 29 

(7) Havia os políticos, como o grande deus da cidade; os deuses celestes, que 
normalmente designavam fenômenos naturais: e os militares. (AYMARD & AYBOYER, 
1993: 257). 
(8) Os deuses fetichistas normalmente designavam certos objetos, como o Júpiter 
Ferétrio, o deus da árvore onde se suspendiam os despojos do inimigo. (AYMARD & 
AYBOYER, 1993: 257). 
(9) Pierre Grimal, embora atestando a engenhosidade desta teoria, descarta sua 
unanimidade. Junito Brandão, por sua vez, defende esta idéia. 
(10) Georges Dumézil constatou a existência de outras tríades na religião indo-européia, 
análogas à romana, onde cada divindade representa uma categoria social. (BRANDÃO, 
1993).  
(11) Esta violência “intestina” pode ser as desavenças, os ciúmes e as disputas entre os 
próximos, por exemplo, que permeiam as sociedades e suas relações. (GIRARD, 1990: 
21). 
(12) Pirro, rei do Épiro, assolou a península itálica ao vencer inúmeras batalhas contra os 
romanos. O epitota ameaçou também as possessões cartaginesas na Sicília.   
(13) Aqui Hobbes cita um trecho do ritual celebrado pelos Feciais, descrito por Tito 
Livio.  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 30 

O LUGAR DO ESTRANGEIRO NA ATENAS NO FINAL DO SÉCULO V A C.  
Felipe Nascimento de Araújo (NEA/UERJ) 

 
Nosso trabalho de pesquisa busca analisar o estrangeiro na Atenas Clássica 

através dos conceitos teóricos de identidade de Kathryn Woodward, que coloca a 
diferença, seja ela de cunho político ou sócio-cultural, como o principal conceito 
para definir a noção de identidade de uma determinada sociedade e/ou indivíduo 
que nela está inserido. A partir deste pressuposto, a autora coloca a afirmação de 
identidade como uma forma simbólica de representá-la, ou seja, a noção de 
identidade se baseia na afirmação/distinção do que determinada cultura não é. Um 
exemplo claro é a afirmação: “sou brasileiro”, dentro dessa afirmação 
encontramos um acentuado número de negações, se eu sou brasileiro, não sou 
norte-americano, não sou europeu, não sou africano entre outras. É importante 
colocar que a afirmação das identidades é historicamente construída, fato que a 
torna específica. Percebemos que em certas temporalidades a emergência de uma 
“identidade nacional” foi necessária para um determinado povo em um momento 
de crise, um exemplo utilizado por Woodward são os conflitos na península 
Balcânica entre os sérvios e os croatas.     

Tema sobre identidade é abordado por Stuart Hall, em seu trabalho “a 
identidade cultural na pós-modernidade”, na qual o autor coloca que a identidade 
só se torna uma questão relevante a ser levantada quando a própria se encontra em 
estado de crise, pois a noção de identidade sempre é tida tanto pela população 
quanto para o indivíduo, como sendo algo de caráter fixo. Nos dias atuais, o 
conceito de identidade no mundo ocidental pós-moderno se encontraria em crise, 
talvez, devido à crescente expansão da globalização, que traz diversas ao 
confronto diferentes culturas e resulta na aproximação de distintas formas de 
apreender a existência. O resultado, dentro de diversos campos social e cultural na 
sociedade nos aponta para a fragmentação e a pluralização de identidades. 
 Tais fatos fomentam questões e nos levam a uma reflexão, uma análise 
histórica, pois, estamos procurando compreender nossa atualidade, investigar as 
raízes da sociedade humana dentro da História. O que nos leva a afirmar que não 
há nada de novo em torno da globalização e da “crise de identidade” que ela traz 
ao realizar o encontro de diversos grupos étnicos. Um exemplo disso são os 
grandes impérios culturais formados na Antiguidade ocidental, como a grande 
união dos povos do Oriente em meio ao  Império medo-persa e o processo de 
romanização empreendido por Otavio Augusto com a pax Romana que também 
atingia o Oriente. Desse modo, sempre observamos determinadas culturas  
sobrepujando e/ou se fundindo em relação às outras, estabelecendo múltiplas 
relações de contatos entre etnias e culturas. 
 Indo à Grécia, nossa área de interesse, observamos que a cidade-estado 
Atenas, durante o período clássico, guarda certa semelhança com as atuais 
metrópoles globais, pois era uma cidade essencialmente cosmopolita. Diversos 
imigrantes de outras cidades-estado gregas, ou até alguns indivíduos vindos do 
Oriente e outras regiões, residiam em Atenas como homens livres, mais 
desprovidos de direitos de cidadania, participando da sociedade principalmente 
nas atividades comerciais e agrárias. È importante considerar que uma outra parte 
dos estrangeiros eram escravos provindos das guerras. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 31 

Temos como proposta analisar o lugar social do estrangeiro em Atenas, 
como era visto pelos habitantes possuidores da cidadania, qual era o olhar que a 
democracia destinava para tais indivíduos, considerados estrangeiros, e por vezes 
bárbaros. Interessa-nos a discutir como a identidade étnica ateniense se relaciona 
com a idéia do não cidadão. 
 O corte temporal escolhido foi o relativo ao final do século V, período 
após a derrota na Guerra do Peloponeso. Atenas foi tomada pelos oligarcas que 
começaram a empreender perseguições aos  indivíduos contrários ao regime 
oligárquico entre eles os estrangeiros. Esse fato foi delimitado com o objetivo de 
ilustrar os mecanismos pela qual a “inclusão” do estrangeiro ocorre dentro da 
sociedade ateniense. 
 O estrangeiro não residente na cidade de Atenas recebia uma denominação 
e colocação, xénos -plural xenói, termo que possuiria significado aproximado de 
hóspede e amigo, ou seja, alguém com que se têm laços de amizade dos quais 
decorrem deveres e direitos recíprocos. A divindade do panteão grego que 
protegia os estrangeiros e hóspedes era Zeus Xênios..   

Porém, existia uma outra categoria de estrangeiro, o que residia na cidade. 
Na maioria das cidades-estado grega este era conhecido como métoikos “com 
residência”, plural metoikoi. Na língua portuguesa a palavra aproximada seria o 
termo “meteco”, que é extensamente usado nos livros escritos no idioma 
português. A definição de Peter Jones para seu significado é a seguinte: 
“estrangeiro residente, ou seja, cidadão não-ateniense que morasse por mais de 
um mês em Atenas. Sujeitos ao serviço militar e aos impostos especiais, mais 
proibidos de ter propriedades fundiárias na Ática, os metecos eram responsáveis 
por grande parte do comércio” (JONES, Peter. V. 1997, p. 376). 

 
Nessa citação observamos haver certa importância do meteco dentro da 

Grécia no que se refere às atividades comerciais, pois, mesmo sendo um individuo 
sem direitos dentro do espaço da pólis, este era parte da estrutura econômica 
dentro da sociedade. Em outras palavras se representavam como homens de 
negócios que viviam sem exercer seus direitos políticos, como por exemplo, a 
participação em ekklesias.  

A democracia ateniense tinha a necessidade de interagir com os metecos, 
pois estes participavam dentro da coletividade dos cidadãos como a atividade de 
comércio e a economia agrária. M. Austin e P. Vidal-Naquet citam: “a pólis dos 
cidadãos não pode existir sem a presença dos estrangeiros” (apud. CASSIN, 
Bárbara. 1993, p. 16). Atenas em certo ponto, não se contentava absolutamente 
em apenas tolerar a presença de estrangeiros como também a encorajava 
ativamente. 
 Tal dado nos induz a questionar: porque os estrangeiros livres, que eram 
possuidores de notório valor junto a polis dos atenienses prestando serviços 
militares valiosos, pagando impostos e participando extensivamente do comércio, 
não eram favorecidos com o processo de aquisição de direito semelhante ao 
cidadão ateniense?  
 Primeiramente torna-se necessário observar a definição de identidade para 
um cidadão ateniense, que estava diretamente relacionado com sua noção do que 
ele representava no mundo, do ser que ele era. No caso, vemos a noção de 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 32 

identidade totalmente ligada ao conceito do local em que o indivíduo pertence por 
nascimento, sendo a polis o principal determinante. A cidadania estabelecia a 
identidade do cidadão ateniense possuidor de direitos em sua koinonía..  

È importante lembrarmos que a cidadania não era algo concebido como 
sendo de caráter fixo e imutável, mais sim determinada a partir de leis que variam 
de acordo com o período estudado. A partir do século V, com as leis de Péricles, o 
principal pré-requisito para ser um cidadão ateniense foi possuir pai e mãe 
atenienses, os que não possuíssem eram, por definição, excluídos da cidadania. 
Não sendo fixa, uma vez concedida à cidadania, esta estaria passível de ser 
perdida com a atimia ou algum delito grave realizado contra a pólis Dessa forma, 
a cidadania se constitui como sendo uma construção simbólica (1) que determina 
a identidade do indivíduo.  

Poderia acontecer, mais era extremamente excepcional que os cidadãos 
aprovassem pelo voto que um métoikos ou um xénos recebesse a cidadania 
ateniense como recompensa por um serviço extraordinário prestado a democracia. 
Porém, esse sentimento do ateniense em relação ao estrangeiro não se constitui 
algo aproximado da segregação que se pratica contra minorias atualmente, mais 
sim como sendo um sentimento de inclusão na sociedade em determinados setores 
onde a condição de métoikos é protegida desde que suas obrigações com os 
impostos e serviços à polis sejam cumpridas. A posse de terras, a participação na 
ekklesia e os direitos político-jurídicos de um cidadão ateniense eram negados ao 
meteco, mais sua importância à sociedade era reconhecida, pois o meteco ganhava 
uma limitada participação nas atividades de cidadãos com suas obrigações com a 
pólis, como os já citados serviços no exército e o imposto de guerra. 

Para melhor entendermos mecanismos da cidadania ateniense, é vital e 
necessário analisarmos o desenvolvimento da chamada democracia ateniense, bem 
como seus desdobramentos ao longo da História. Um acontecimento notório da 
História da democracia que trouxe sérias conseqüências aos estrangeiros foi o 
período do fim da Guerra do Peloponeso, onde foi houve um golpe oligárquico 
que deu origem à Tirania dos Trinta.   

A democracia ateniense, segundo alguns autores, atingiu a sua máxima no 
século V, com a ascensão de Atenas junto  a Liga de Delos e a atuação de Péricles 
como primeiro entre os cidadãos. A vitória dos helenos, liderados por Atenas na 
Guerra de Salamina em 490 e na Guerra da Maratona em 480, nas Guerras 
Médicas contribuiu para o crescimento da hegemonia ateniense em relação às 
outras cidades-estado gregas. Esse e outros fatores de desavenças fomentaram a 
Guerra do Peloponeso de 431 a 404 a.C. 

Com a vitória de Esparta na guerra, encontramos, no início do século IV, 
uma Atenas mergulhada dentro de uma profunda crise acarretada pela derrota. 
Dentro de inúmeras tensões existentes entre oligarcas e democratas na cidade, 
seguiu-se imediatamente um golpe oligárquico em Atenas apoiado pelos 
espartanos, aonde é redigida uma nova constituição por trinta pessoas, 
substituindo assim o antigo conselho. Essa forma de governo é denominada como 
a Tirania dos Trinta, que estabeleceu em Atenas um verdadeiro regime de terror, 
onde diversos cidadãos são executados e presos além de ser empreendida uma 
larga perseguição aos metecos. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 33 

Claude Mossé, em seu livro Atenas a História de uma democracia, utiliza 
como fonte um discurso escrito pelo orador meteco Lísias alguns anos após os 
acontecimentos, que pronuncia contra Erastoténes, responsável pela execução de 
seu irmão Polemarco:  

“Teógnis e Pisão declaram no Conselho dos Trinta que, entre os metecos, 
havia os que eram hostis à constituição. Era, diziam, um excelente pretexto para 
se conseguir dinheiro sob a aparência de dar um exemplo. A cidade estava sem 
recursos e o poder tinha necessidade de fundos. Não tiveram trabalho em 
convencer os outros vinte que tinham em conta de nada a vida das pessoas e em 
alta conta o dinheiro, que disso auferiram. Decidiram então prender dez metecos 
e, entre eles, dois pobres, a fim de poderem assegurar, ao público, que a medida 
havia sido ditada não cuspidez mais no interesse do Estado, como todo o resto. 
(...)”(MOSSÉ, Claude. 1993, p.78). 

 
Analisando o discurso, percebemos que ele descreve a situação referente 

ao conflito existente entre os metecos e os oligarcas que estavam no poder no 
período do final do IV século. É importante citar a condição de Lìsias - um rico 
métoikos que, assim como outros, não concordava com o governo dos Trinta e sua 
constituição - para observamos como os métoikoi possuíam consciência política e 
certa forma de participação dentro da opinião pública, mesmo não possuindo 
cidadania. O fato de muitos possuírem riqueza pode ser citado como uma das 
razões pela qual não são considerados como sendo indivíduos exteriores à 
sociedade e ao governo atenienses. 

O contexto da época da Tirania dos Trinta foi marcado pela proibição na 
entrada da cidade a todos os que não estavam na lista dos Três Mil, os homens 
que, teoricamente gozavam do benefício da plena cidadania. Tais indivíduos se 
refugiaram no Pireu ou então seguiram para o exílio. Lísias vivia no Pireu, , assim 
como outros metecos ricos e cidadãos democratas contrários ao regime dos Trinta. 
Posteriormente, através da liderança de Trasíbulo, que era soldado exilado em 
Tebas após lutar pela restauração democrática, conseguem se apoderar do Pireu. 

A participação dos metecos nessa batalha contra a Tirania dos Trinta 
estabelece um sentimento de inclusão dentro do indivíduo estrangeiro, os 
possuidores de cidadania que lutavam ao seu lado olhavam a eles como legítimos 
lutadores da democracia, como constituindo cada um deles um verdadeiro cidadão 
ateniense. Isso pode ser afirmado devido à descrição de Xenofonte de que após a 
batalha de Muniquia, onde as tropas dos democratas venceram os oligarcas da 
cidade, Trasíbulo teria prometido a isotelia a todos os seus combatentes não 
atenienses de seu exército, sendo metecos ou não. Já Aristóteles escreve que, 
acima da isotelia, Trasíbulo teria imposto um decreto dando a cidadania ateniense 
a todos os habitantes do Pireu, incluindo escravos. Porém, o decreto é acusado de 
ilegalidade por Arquinos, e nisso observamos a tradição dentro do conceito de 
cidadania/identidade ateniense. A inclusão de todo indivíduo não ateniense à 
cidadania era algo de caráter impensável, tanto que a acusação de ilegalidade do 
decreto graphé paranomon é aceita e Trasíbulo retira sua proposição. 
Devido à carência de informações não se sabe se a isotelia geral de todos os 
estrangeiros foi efetivamente atingida, Xenofonte não conta o que aconteceu 
seguido da promessa de Trasíbulo à seu exército. Bárbara Cassin afirma que “até 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 34 

mesmo os metecos obtiveram sem dúvida, em sua maioria, apenas recompensas 
simbólicas por sancionar sua fidelidade à democracia, e Lísias, partidário caloroso 
da democracia somente a isotelia, pois não conseguira tornar-se cidadão em 
Atenas” (CASSIN, Bárbara. Op. Cit., p. 18). No caso, observamos que a 
participação e a importância do indivíduo meteco para a democracia era 
reconhecida e valorizada, sendo alguns, como Lísias, possuidores de isenção de 
impostos e de um reconhecimento dentro da área intelectual, como Aristóteles 
posteriormente.  O benefício da cidadania continuaria sendo restrito para eles, 
mais nem por isso eles se deixariam de estar incluídos dentro da sociedade, sendo 
considerados aliados da democracia.  
 A partir das informações relativas aos conflitos ocorridos em 404 a.C entre 
os democratas e oligarcas, com extensa participação de metecos nos exércitos e na 
confecção de discursos posteriores, podemos concluir que o estrangeiro em 
Atenas possuía uma identidade étnica diferenciada em relação ao olhar do 
ateniense para “o outro”. Tal conclusão daria margem para diversas reflexões e 
questionamentos dentro da questão do “outro”, porém, este trabalho se 
compromissou principalmente com a narrativa dos principais fatos do período 
relativo ao final do V/início do IV século com o objetivo de fornecer uma 
delimitação do tema, bem assim como a definição de um objeto histórico a ser 
analisado com os conceitos teóricos apropriados.  

È importante lembrar, além da realização da narrativa, a utilização do 
conceito de construção simbólica de identidade que buscou explicar em como a 
cidadania constituía a noção de ser um ateniense para o indivíduo. O que permite 
mostrar como a construção de símbolos em Atenas cria um lugar a parte para o 
estrangeiro partidário da democracia, ou seja, fora da cidadania mais dentro da 
estrutura social ateniense. 
Nota: 
(1) Conceito de simbolismo/construção simbólica explicado em SILVA, Tomaz 
Tadeu: 2000, pp. 10-18. 
Bibliografia: 
BISPO, Cristiano P. de Moraes. Narrativa, Identidade e Alteridade nas interações entre 

atenienses e etíopes macróbios nos séculos VI e V a.C. Rio de Janeiro,  2006 
(dissertação de mestrado em História) - Instituto de Filosofia e Ciências Sociais, 
Universidade Federal do Rio de Janeiro. (circulação restrita).  

CASSIN, Bárbara et al. Gregos, Bárbaros e Estrangeiros: a cidade e seus outros. Rio de 
Janeiro: Ed.34, 1993. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 2002. 
JONES, Peter V (org.). O mundo de Atenas: Uma introdução à cultura clássica ateniense. 

São Paulo: Martins Fontes, 1997. 
MOSSÉ, Claude. Atenas: a História de uma democracia. Brasília: UNB, 3º edição. 1997. 
SILVA, Tomaz Tadeu da (org.). Identidade e diferença; a perspectiva dos estudos 

culturais. Petrópolis: Ed. Vozes, 2000. 

 
 
 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 35 

MITO E MAGIA NA VILA DOS MISTÉRIOS EM POMPÉIA 
 SÉC I A.C. - I D.C. 

Flávia C. L. de Almeida  (NEA/SME) 
 

O Grande Afresco da Vila dos Mistérios tem chamado a atenção de 
historiadores e arqueólogos, desde sua descoberta no início do século XX, 
suscitando diversas interpretações e teorias tanto na forma como este deve ser 
lido, quanto no que se refere à sua função. Se nele, através de uma leitura 
seqüencial, a partir da parede norte, vemos a preparação de uma noiva para o 
matrimônio ou se, por outro lado, ampliando sua leitura e assim incluindo uma 
espécie de interatividade entre todos os seus elementos, e observando a existência 
de elementos específicos dos rituais de iniciação, encontramos de fato uma 
representação do rito dionisíaco com significado direto na religiosidade de seus 
moradores. Ligando, desta forma, o espaço e sua pintura a um local de Cultos de 
Mistérios.  

 
A VILA 
A Vila dos Mistérios situa-se a noroeste de Pompéia, fora dos muros 

da cidade. Propriedade de veraneio aparelhada para ser usada como unidade de 
produção agrícola e residência luxuosa, teve pelo menos três estágios 
construtivos: o primeiro datado de 80 a 70 a.C., o segundo da época de Augusto 
em 37 a.C. - 14 d.C., e o último, que coincide com um terremoto que abalou a 
cidade, aproximadamente 62 d.C., (KIRSCH, 1993, s.p.). Trata-se de uma vila 
rústica, cujo último proprietário, um liberto, aparentemente estava aparelhando 
com prensas para o vinho e uma bodega (MILLAR, org: 1988,129).  

 
O TRICLINIUM 
O triclinium1, local onde o Grande Afresco se encontra, é um cômodo 

de 500 por 705 cm, com um grande pórtico de 299 por 327cm (parede oeste), uma 
pequena porta de 73 por 185cm (parede norte) e uma grande janela de 298 por 300 
cm (parede sul). Está situado na ala sudoeste da Vila, próximo ao que parece ser 
uma área social da casa, e nele foram encontrados vários objetos de metal e duas 
ânforas de vinho (KIRSCH: 1993, s.p.). 

 
O AFRESCO 
O Grande Afresco é uma megalografia2 identificada como pertencente 

ao 2º Estilo3 e datada entre 70 e 60 a.C., que representa o ciclo mitológico de 
Dioniso, estendendo-se por todas as paredes do triclinium. É um friso composto 
de painéis decorativos separados por colunas em tromp l’oeil4. O sentido de leitura 
parece se desenvolver num continuum a partir da porta pequena (norte), indicado 
pela posição dos personagens e direção dos movimentos, da esquerda para a 
direita (sentido ocidental de leitura). O decór empregado para emoldurar a pintura 
é cenográfico, dando a impressão de uma boca de cena onde a ação se passa.. Os 
personagens são distribuídos pelo friso sugerindo um relacionamento entre suas 
ações, pois as cenas não são isoladas dentro das colunas, utilizadas aqui apenas 
como fundo. Em muitos momentos um personagem toca partes do corpo do que 
vem a seguir, indicando que há uma grande cena em curso por todo friso. Não há 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 36 

profundidade de campo e tudo se passa no primeiro plano da composição, que 
apresenta o mito de Dioniso, sob a perspectiva de um ritual de iniciação.  

Em diversos locais do afresco há a repetição de uma figura feminina 
identificada como a domina5, possivelmente a dona da casa e idealizadora do 
afresco, sendo que por toda a imagem, não existem figuras masculinas que não 
sejam divinas ou míticas, excetuando-se a criança que lê o pergaminho, sugerindo 
ser um ritual cujos participantes são apenas mulheres.  E a falta de pathos6 na face 
das personagens, confere á pintura um certo tom clássico. 

 
DESCRIÇÃO DO GRANDE AFRESCO COMO RITUAL  
Na parede norte vemos a domina entrando ao lado da porta pequena. 

Sua cabeça coberta, levemente inclinada para baixo, sugere o recato necessário 
para a apresentação de um sacrifício. Logo a seguir há um menino, que faz a 
leitura do ritual sendo encenado e, desta forma, dá as diretrizes do que irá ocorrer 
- o que ele lê é o mito de Dioniso, para, assim, guiar a representação, tal como é 
citado em Demóstenes (KRAEMER:1989,15). Sentada atrás dele uma mulher 
apóia a mão sobre seu ombro. Vemos então uma jovem, identificada como 
escrava, levando um prato com algo a ser usado na cena seguinte, onde a domina, 
sentada de costas para o espectador, prepara um ritual de purificação auxiliada por 
duas outras moças. O que elas purificam, no entanto, não pode ser visto pelo 
espectador. Esta cena é seguida pelo velho Sileno7 tocando lira e por dois jovens 
faunos: um tocando uma siringe8 e o outro brincando com um cabrito branco. Os 
caprinos aparecem no mito como o próprio deus metamorfoseado que, sob essa 
forma, esconde-se entre as ninfas para fugir da ira de Hera, deusa esposa de Zeus, 
pai de Dioniso. É também um animal usado para sacrifícios nos rituais.  Ao lado 
deles a dançarina, com seu véu inflado de ar, num movimento muito comum em 
danças orientais com véu e não parece demonstrar receio ou qualquer sentimento 
mais extremado, apenas fitando ao longe,  

A seguir, na parede leste, um Sileno segura um objeto que se 
assemelha a um espelho para que um fauno o observe, enquanto, acima deles, 
outro fauno levanta uma máscara de teatro, como se dissesse ao espectador que a 
encenação do mito é o rito. No centro, vemos Dioniso em abandono ébrio 
apoiando-se no colo de uma mulher, identificada como Sémele9 ou como 
Ariadne10 e também como a domina, devido a sua vestimenta. Ela segura parte de 
seu manto formando um coração em sua mão - o coração foi a parte do corpo de 
Dioniso que sobrou após seu desmembramento e com a qual foi magicamente 
reconstruído. Este gesto poderia ser um symbola11, com o qual a domina seria 
reconhecida como iniciada. Próxima e abaixada, com uma espécie de boina e um 
bastão sobre os ombros, uma mulher descobre um falo num liknon12. O falo é o 
símbolo do renascimento de Dioniso e o liknon referência à purificação ritual 
(KRAEMER, 1989, 15). Uma mulher alada, com uma couraça e coturnos, porta 
um flagelo, e parece usá-lo contra uma mulher de torso nu, ajoelhada e de cabelos 
soltos, que aparece já na parede sul, acolhida por uma mulher 
sentada,possivelmente uma sacerdotisa. A seguir outra sacerdotisa faz um 
movimento inclinado com um tirso13 em direção à bacante nua que porta um véu e 
dança em êxtase tocando címbalos. O tirso tem o mesmo significado do falo, e é 
um objeto que representa a possibilidade de fertilidade.  



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 37 

Interrompida pela grande janela, a representação continua com uma 
jovem donzela sendo preparada por uma outra mulher. Um cupido alado porta um 
espelho em cujo reflexo vemos a imagem da moça, muito embora a ótica não 
permita, na realidade, tal reflexo. No entanto, não há como saber se essa falha na 
ótica foi casual ou se possui algum objetivo simbólico. Compondo a mesma cena, 
mas no início da parede oeste um cupido olha atentamente a preparação da 
donzela. 

Após o grande pórtico vemos a domina entronizada, olhando para 
longe, como quem pensa no passado. 

Desta forma o afresco é um testemunho religioso, dos antigos cultos de 
mistério, e especialmente do Dionisismo, que era um culto muito comum à época 
em que o afresco foi realizado. 

 
O CULTO DE MISTÉRIO DIONISÍACO 
O culto de Dioniso existia em muitos lugares, e se organizava de várias 

maneiras, tais como thiasos14, como o sacerdócio num templo ou mesmo com o 
praticante itinerante. 

Em Roma, os Mistérios de Dioniso foram proibidos em 186 a.C., pelo 
Senado, devido a uma denúncia de corrupção, conspiração contra o Estado e 
assassinatos. Segundo o relato de Tito Lívio nos Anais de Roma, no século I a.C. 
(KRAEMER: 1988, 247-256), sete mil pessoas foram sentenciadas, através de 
denúncias anônimas. As mulheres participantes do culto foram entregues aos seus 
parentes e tutores para que fossem executadas em sigilo. O pânico relatado é em 
muito parecido com o causado por seitas contemporâneas, que, por sua 
característica secreta, são acusadas de atentar contra o poder instituído.  

Os Mistérios eram considerados estrangeiros para os romanos e são 
apontados no caso especifico de 186 a.C. como vindos da Etrúria, através de um 
carismático, e posteriormente, adaptados por uma sacerdotisa oriunda da 
Campânia, Pacula Annia, tomaram a forma orgíaca e secreta citada no texto. No 
entanto, sabe-se que qualquer culto estrangeiro era bem-vindo em Roma desde 
que não atentasse contra o poder instituído (BARNABÉ: 2006, 1). Significa dizer 
que em algum momento esse limite foi ultrapassado, embora todo o processo 
tenha se baseado em uma única denúncia, sem provas materiais. 

A Religião Romana era de caráter público e seus ritos eram 
compartilhados por todos, Os papéis, no entanto, eram pré-determinados: ao 
sacerdote cabia oficiar as cerimônias e ao cidadão cabia não trabalhar durante o 
curso destas (BARNABÉ: 2004, 5). Também tinha um caráter étnico, não 
havendo uma escolha: embora pudesse ser variada em seus rituais e divindades, o 
indivíduo era compelido a manter a religiosidade de seu grupo social, sua família 
e seu ofício. Até mesmo os escravos libertos passavam a assumir a religião de 
seus patrões (BARNABÉ: 2004, 6). 

Com os Mistérios de Dioniso parecia acontecer o oposto: os iniciados 
agiam segundo seu desejo, atuando nas cerimônias, que aconteciam à noite, e 
longe dos olhos de não-iniciados, mantendo desconhecido o teor das iniciações. 
Muitos dos iniciados eram mulheres, e pessoas de classes sociais diversas, 
havendo assim uma possível inversão de papéis, ou uma ausência de preocupação 
com isso. Havia consumo exagerado de vinho e não havia regras de 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 38 

comportamento estabelecidas. O Cônsul Postímio relata que há no culto um 
grande número de mulheres (que ele define como a origem de todo o engano) e de 
homens que se parece com mulheres (KRAEMER: 1988, 253). 

A fundação mítica do povo romano se baseia no rapto das mulheres 
sabinas, uma etnia que deu origem inclusive aos samnitas, que habitavam 
Pompéia desde o século V a.C (REIS: 2003, 14). O que pode ser um indício da 
existência de um culto de Mistérios antigo e bem estabelecido na cultura local no 
período em que o Grande Afresco foi realizado. Além disso, há registro de 
colonos gregos e etruscos no século VI a.C., sendo os Mistérios de Dioniso uma 
manifestação religiosa trazida pela cultura grega, embora não se possa comprovar 
de fato a sua origem na Grécia. Isso pode ter facilitado a entrada dos Mistérios de 
Dioniso em Pompéia, visto que a cidade passou para o domínio romano somente 
após a rendição dos samnitas, no século III a.C. De um ponto de vista simbólico, 
as mulheres eram tão estrangeiras em sua origem quanto o culto de Dioniso, delas 
era esperado um papel muito específico e contido: eram consideradas eternas 
menores, tuteladas pelos pais, maridos ou outros parentes do sexo masculino. E, 
do homem era cobrada uma postura de masculinidade associada ao ideal do 
guerreiro que nunca se submete ao outro, nem entrega as suas emoções. As 
relações com pessoas de mesmo sexo eram toleradas, desde que não houvesse 
demonstração de fraqueza, e desde que se dessem hierarquicamente: o mais 
poderoso submetendo o que estava abaixo dele.  

 Tais valores não eram enfatizados pelos Mistérios de Dioniso, que 
segundo seu mito era um deus do abandono extático, que luta para ser 
reconhecido como divindade, filho de Zeus e Sémele, uma mortal, como visto em 
“As bacantes” de Eurípedes (por volta de 400 a. C.). Um deus que em seu séquito 
é acompanhado por mulheres enlouquecidas (menades), silenos, e toda a sorte de 
seres que transitam entre o mundo real e o mítico, e entre a natureza humana e 
animal. Dioniso é por excelência o deus da mistura: seja de classes sociais, de 
sexos, de espécies animais, não há exclusão. Ele é destruído e reconstruído, tal 
como Osíris na mitologia egípcia; metamorfoseado em animal (um cabrito, animal 
a ele dedicado), para ser escondido de Hera. Um deus que enlouquece e vaga pelo 
mundo ensinando os seres humanos o cultivo da vinha, para o deleite de deuses e 
mortais. 

Portanto seria este afresco um indício de mudança no pensamento 
religioso pagão, transitando naquele momento histórico entre a Religião Romana 
do Estado de cunho ritualístico e étnico (BARNABÉ: 2004, 6) e uma conexão 
maior e direta do indivíduo com o mundo dos deuses? Afinal nele vemos uma 
mesma mulher que aparece, atuando como sacerdotisa de Dioniso e se colocando 
em posição igualitária ao deus (ao seu lado, levemente abaixo dela e entregue, 
sendo acolhido por ela).    

Seria aquele espaço físico, o triclinium um espaço sagrado em que 
iniciações eram realizadas? As cenas representadas em tamanho quase natural 
teriam uma função de recriar o espaço mítico e misturar o mundo divino e mortal?  

As imagens teriam um cunho de visões místicas, para o iniciado que 
ali adentrasse sob o efeito do transe, induzido pela ingestão do vinho e pelo ato de 
rodar (gesto muito comum em religiões em que o transe é desejado), visto que as 
cenas estão espalhadas pelo cômodo dando a impressão de uma seqüência, que se 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 39 

fecha em um ciclo e que todos os personagens parecem se relacionar pelos seus 
olhares?                  

Qual o valor do Culto de Mistérios Dionisíacos no mundo antigo, 
especificamente entre os residentes de Pompéia? Qual a motivação, na 
atualmente, das tentativas de reconstruir esse culto assim como outros cultos de 
mistérios? Porque apesar de sua distância no tempo e seu desaparecimento, a 
espiritualidade contemporânea tenta resgatá-los? 

Que fascínio fazia com que esses cultos fossem realizados, mesmo 
havendo decretos de proibições e, sobretudo, resgata-o da antigüidade colocando-
o à luz de nosso tempo? 

 
CONCLUSÃO 
Desta forma, a interpretação da Vila dos Mistérios como o espaço de 

um thiasos, por sua organização semelhante a dos grupos neo-pagãos e com as 
formas atuais dos Mistérios de Dioniso é pertinente, para entender a 
espiritualidade antiga e a contemporânea. Assim como o Grande Afresco pode ser 
entendido como um testemunho histórico e estético de rituais ligados ao Culto de 
Mistérios Dionisíaco, levantando questionamentos a respeito de seu significado. 

 
NOTAS 
(1)  triclinium: palavra latina para denominar a sala destinada a refeições.(REIS: 2003, 8) 
(2) megalografia: grandes composições de personagens  que representam imagens de deuses e 
cenas mitológicas (HUGONIOT, s.d.: 3) 
(3) O 2ºEstilo é caracterizado por pinturas que imitam elementos arquitetônicos e frisos com 
grandes figuras. A base de gesso não possui relevos, e qualquer idéia de profundidade é 
apenas sugerida pelo uso da perspectiva (LING:1991, 23).        
(4) tromp l’oeil: maneira de pintar que simula figuras reais, sejam elementos arquitetônicos ou 
mesmo pessoas.   
(5) domina: palavra latina que significa “senhora”.   
(6) pathos: originalmente uma figura de retórica, usada em artes visuais como expressão clara 
e extrema de sentimento no rosto de um personagem. 
(7)  sileno: sátiro mais velho.   
(8) siringe: flauta de Pã. 
(9) Sémele: a mãe de Dioniso.  
(10) Ariadne: companheira de Dioniso. 
(11) symbola: gestos ou palavras que podem identificar o iniciado(BURKERT: 1991, 68-69). 
(12) liknon: cesto utilizado para peneirar cereais e que nos Mistérios era usado como alegoria 
da purificação do iniciado (idem, 1991: 104).  
(13) tirso: bastão adornado com ramos de hera e uma pinha em sua extremidade, que era um 
objeto ligado ao deus Dioniso(ORPHIC HYMNS: XLIX-LI )    
(14) thiasos: grupo organizado de seguidores de Dioniso (BURKERT: 1991,45). 
 
 BIBLIOGRAFIA 
ARNHEIM, Rudolf. Intuição e intelecto na arte. São Paulo: Martins Fontes, 1989. 
BARNABÉ, Luis Ernesto Religião romana: revisões de conceitos e abordagens, 2006. 

in: http:/www.assis.unesp.br/semanadehistoria/pdf/luisbarnabe.pdf  capturado em  
18/2/2007 

BERNABÉ, Alberto.Tendencias recientes en el estudio del Orfismo. Universidad 
Complutense: 1995.  



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 40 

in: dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=912750&ordem=1&info=link. capturado 
em: 18/2/2007   

BURKERT, Walter. Antigos cultos de mistério, São Paulo, EDUSP, 1991. 
CABECEIRAS, Manoel Rolph de Viveiros. Representações culturais e publicização da 

vida social na vida social na cultura latina: a mulher e o amor no “corpus 
ovidianum”, in: Phoinix, Rio de Janeiro, 4:287-298, 1998.   

CARLES, Patrícia. La Ville des Mystères ou Dionysos em villegiature. 2006. in: 
http://faustulus.free.fr/index.html capturado em: 18/2/2007   

COULANGES, Fustel. A cidade antiga. São Paulo: Martin Claret:, 2004. 
DURAND, Gilbert. As estruturas antropológicas do imaginário: introdução a 

arquetipologia geral. Martins Fontes: São Paulo, 1997.  
ELIADE, Mircéa. Dicionário de mitologia greco-romana. Abril: São Paulo, 1976.  
______________.O mito do eterno retorno. Setenta: Lisboa, 1969.  
______________.Mito e realidade. Perspectiva: São Paulo, 1972. 
______________.mythes,revês et mystères. Gallimard: Paris, 1972.  
EURIPEDES, As bacantes. tradução de Eudoro de Sousa, Círculo do livro: São Paulo, 

1988.  
FUNARI, P.P., La grande fresque de la villa des mystères a Pompéi: memóires d’une 

devote de Dionysos. In:  História, questões e debates, Curitiba, 34, 2001: 283-296.  
————————— e ZARANKIN, Andrés. Abordages arqueológicos de la Vivenda 

Doméstica en Pompéia: algumas consideraciones . in: Hélade, 1(2), 2000:42-61 
HARDING, Esther. Les mystères de la femme. Payot: Paris, 2000. 
HAUSER, Anold. História social da literatura e da arte. Martins Fontes: São Paulo, 

1994. 
HUGONIOT, Christophe, L’agemcement dês images, le exemple de la Villa 

desMystères, s. d.in:  www.univ-tours.fr/ash/polycop/histoire/hugoniot/seance3.pdf 
capturado em: 18/2/2007   

(www.univ-tours.fr/ash/polycop/histoire/hugoniot/images/imgseance3/index.htm)  
HUYGHE, René. Sentido e destino da arte, São Paulo: Martins Fontes, 1986. 
JOHNSTON, H.W. The private life of the romans, Foresman and company, 1932. 

in:www.forumromanum.org/life/johnston3.html capturado em: 18/2/2007   
KIRCH, J.H. Immo.Vila dei misteri: Bauaufnahme, Bautechnik, Baugeschichte. 

Inaugural-Dissertation Erlangung der Doktorwürde der Philosophischen Fakultäten 
der Albert-Ludwigs-Universität zu Freiburg, 1993. in: www.freidok.uni-
freiburg.de/.../html/misteri-html. capturado em: 18/2/2007   

KRAEMER, S. Ross. Maenades, martyrs, matrons and monastics: a sourcebook of 
women’s religions in the greco-roman world. Philadelfia: Fortress Press, 1989.  

LING, Roger. Roman painting. New York: Cambridge University Press: 1991.  
LURKER, Manfred. Dicionário dos deuses e demônios. São Paulo: Martins Fontes, 

1993. 
MILLAR, Fergus(org.), El Imperio Romano y sus pueblos limítrofes: el mundo 

mediterraneo en la edad antigua. Siglo XXI: México, 1988. 
ORPHIC HYMNS In: www.theoi.com/classical E-Text/ Orphic Hymns2 .mht. capturado 

em: 18/2/2007     
REIS, Tatiana C. dos. Cortesã e domina: uma leitura baseada na representação plástica do 

corpo, no detalhe do afresco dos Mistérios em Pompéia. In: Hélade, 4, 2003: 35-40.  
WILLIAMS, Brandy. The woman’s phallus: possession and power in the worship of 

Dionysos: Washigton, 1990.in: www.speakeasy.org/~bwilliam/dion.html capturado 
em: 18/2/2007   

 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 41 

A ALMA EM PLATÃO (1) 
José Provetti Junior (2)  

 
A proposta deste artigo é apresentar ao leitor como Platão vivenciava o 

que chamava alma (psyché) e suas relações com o corpo. 
A alma é considerada por Platão um ser. Na obra Sofista, a alma é um ser 

que é real por trazer em si a capacidade de sofrer e causar ações sobre qualquer 
coisa ou de qualquer coisa, caracterizando-se especificamente como uma espécie 
de poder motor: 

(Sofista) ESTRANGEIRO: – A seguinte: o que naturalmente traz em si um 
poder qualquer ou para agir sobre não importa o que, ou para sofrer a ação, por 
menor que seja, do agente mais insignificante, e não por uma única vez, é ser 
real; pois afirmo, como definição capaz de definir os seres, que eles não são 
senão um poder. (PLATÃO, s/d: 139-140) 

 
A alma é conduzida pelos princípios do desejo inato do prazer e pela 

opinião que deseja o que é melhor: 
(Fedro) SÓCRATES: - Devemos, além disso, examinar o seguinte: em cada 

um de nós governam e conduzem, e nós os seguimos para onde nos levam: um é o 
desejo inato do prazer, outro a opinião que pretende obter o que é melhor. 
(PLATÃO, s/d: 142) 

 
A característica principal da alma é a imortalidade. Possuiria também a 

capacidade de mover-se sem sair de si e de mover as demais coisas com as quais 
venha a manter contato. 

(Fedro) SÓCRATES: - Partiremos do seguinte princípio: toda alma é 
imortal, porque aquilo que se move a si mesma é imortal. O que a si mesmo se 
move, nunca saindo de si, jamais acabará de mover-se, e é, para as demais 
coisas que se movem, fonte e início de movimento. 

Concluindo, pois, o princípio do movimento é o que a si mesmo se move. 
Não pode desaparecer nem formar-se, do contrário o universo, todas as gerações 
parariam e nunca mais poderiam ser movidos. (PLATÃO, s/d: 151) 

 
Platão afirma que há uma supremacia da alma dentre os demais entes no 

que respeita à sua participação no divino. A alma possui uma Idéia no chamado 
mundo das Idéias e nesta medida apresenta as mesmas características que as 
Idéias, ou seja, são inteligíveis e incorpóreas. Dessa maneira, as almas e as 
Idéias não são encerradas em limites determinados mais ou menos rígidos como 
nos informa Reale (2004:167-180), a respeito da percepção que os antigos tinham 
do conceito incorpóreo. Além disso, Platão reforça a concepção de que a alma é 
um fenômeno natural, como se vê no Fedro (s/ d: 152): SÓCRATES: - A alma 
participa do divino mais do que qualquer outra coisa corpórea. e como tal, alma 
e Idéias são elementos naturais da phýsis platônica com propriedades 
constitutivas semelhantes. 

A alma seria guiada pela inteligência, que em grego pode ser expressa 
com os termos noûs, sýnesis e diánoia (como é visto em Fedro (PLATÃO, s/d: 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 42 

153): SÓCRATES: - A realidade sem forma, sem cor, impalpável só pode ser 
contemplada pela inteligência, que é o guia da alma. Platão utiliza-se do segundo 
e do terceiro termos em seus diálogos para expressar o que nós entendemos por 
alma-mente, sendo que, em geral, noûs é empregado para designar a parte 
superior da alma, responsável pelo governo e gestão do complexo trino da alma, 
isto é, pneyma (alma apetitiva), o thýmos (alma irrascível) e o noûs, enquanto 
vinculada a um corpo sensível. 

A alma apresentaria carência de certo tipo de alimento para desenvolver-
se, segundo Platão, e aquele seria obtido através de uma procissão que ocorreria 
no que o autor chama de céu da verdade, onde a alma seguiria um deus ao qual se 
afeiçoaria e se dedicaria à atividade de contemplação das Idéias. Vale ressaltar 
que a contemplação é uma ação ativa por parte da alma. Devido a sua própria 
estrutura, a alma não conseguiria contemplar o que Platão chama de Ser Absoluto, 
sendo necessariamente condenada a desconhecer e, por conseguinte, condenada à 
simples opinião e nunca acessaria a Verdade propriamente dita, conforme vemos 
no Fedro, (PLATÃO, s/d: 153) SÓCRATES: - Todas, após esforços inúteis, na 
impossibilidade de se elevarem até a contemplação do Ser Absoluto, caem e a sua 
queda as condena à simples Opinião. 

Embora afligida pelo insucesso na contemplação do Ser Absoluto, a alma 
seria atraída fatalmente para o chamado céu da verdade devido à sua carência 
alimentar. Esse alimento, que seria o conhecimento verdadeiro das Idéias, geraria 
na alma o desenvolvimento e robustecimento de suas asas, que na simbologia 
platônica representariam a sabedoria e a inteligência conforme o ideal de 
sophrosyné, isto é, justa medida. Permitiria à alma o equilíbrio necessário para 
alçar um vôo mais seguro na procissão junto aos deuses e, consequentemente, à 
libertação dos ciclos da palingenesia. 

Conforme o Fedro, a alma seria perfectível, isto é, após sua criação pelo 
deus através da contemplação das Idéias e das experiências como alma encarnada 
em um corpo humano, a alma se robusteceria, se desenvolveria, apropriando-se 
cada vez mais dos recursos que sua memória lhe proporcionaria e, mais e mais 
ambientada às realidades verdadeiras, utilizar-se-ia dela de maneira a garantir-lhe 
a fuga dos ciclos palingenésicos: 

(Fedro) SÓCRATES: - A alma que nunca contemplou a verdade não pode 
tomar a forma humana. A causa disso é a seguinte: é que a inteligência do 
homem deve se exercer segundo aquilo que se chama Idéia; isto é, elevar-se da 
multiplicidade das sensações à unidade racional. [...] É somente fazendo bom 
uso dessas recordações que o homem se torna verdadeiramente perfeito, podendo 
receber em grau ótimo as consagrações dos Mistérios. (PLATÃO, s/d: 154) 

 
Para o autor a alma seria passível de vincular-se a um corpo de modo que 

justapondo-se a ele, à maneira de uma ostra à sua concha, vitalizá-lo-ia 
comunicando sua capacidade de movimento, conforme vemos no Fedro 
SÓCRATES: - Não tínhamos mácula nem tampouco contato com este sepulcro 
que é o nosso corpo ao qual estamos ligados como a ostra à sua concha. 
(PLATÃO, s/d: 155). A alma seria considerada como uma réplica miniaturizada 
do kosmos (universo compreendido como phýsis, isto é, o mundo dos homens, dos 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 43 

deuses, dos mortos e o mundo natural, compreendido este por animais, plantas e 
minerais). Para Platão e seus contemporâneos, de maneira geral, a perfeita 
integração e interação entre os elementos da natureza permitia o estabelecimento 
de analogias comportamentais entre seus elementos. 

A alma, por meio de sua vinculação aos corpos humanos, se utilizaria de 
uma linguagem. Para Platão (s/d: 175) (Fedro) SÓCRATES: - Visto que a força 
da eloqüência consiste na capacidade de guiar almas, aquele que deseja tornar-
se orador deve necessariamente saber quantas formas existem na alma. 

Ora, pelo domínio das técnicas pertinentes aos fenômenos de linguagem 
que a língua grega proporcionava, a alma possuiria a propriedade de guiar outras 
almas tanto quanto a si mesma. 

O acesso da alma ao conhecimento estaria diretamente relacionado ao 
uso de sua memória, acumulada ao longo de suas experiências, seja no Hades seja 
no mundo dos vivos, além de manter patente a ela sua origem divina e seu destino 
que é a perfeição, a excelência, a arete (excelência no que quer que o indivíduo se 
dedique). 

Um aspecto importante para a pesquisa sobre a alma em Platão é que para 
ele, a alma seria construída por Deus de maneira a ser capaz de atingir perfeita 
simetria com os corpos como é visto no Timeu (PLATÃO, s/d: 90): Quando toda 
a construção da Alma foi realizada ao agrado de seu autor, este logo estendeu 
para o interior dela tudo o que é corporal, e fazendo coincidir o meio do corpo e 
o da Alma, harmonizou-os. Logo, a vinculação da alma ao corpo estaria numa 
relação de pura simetria, não havendo possibilidade de antagonismos substanciais 
entre eles. 

Tal simetria se justificaria por sua composição interna, que Platão afirma 
ser semelhante à composição da Alma do Todo. O que é a Alma do Todo ou do 
Mundo e qual é seu papel na phýsis platônica? Que relação mantém coma a alma 
humana? 

A Alma do Todo foi a primeira criação do Deus (3) para que pudesse 
ordenar e dar beleza a tudo o que viesse a conter posteriormente, exercendo então, 
o papel hegemônico na natureza platônica em relação ao corpo, conforme se vê no 
Timeu (PLATÃO, s/ d: 86): 

a Alma, de que começamos a falar depois do corpo, Deus não formou seu 
mecanismo numa data mais recente que a do corpo. Compondo assim, não 
toleraria que o termo antigo fosse submetido ao mais novo. [...] Mas Deus 
formou a Alma antes do Corpo: mais antiga pela idade e pela virtude, para 
comandar, e o corpo para obedecer. 

 
A constituição da Alma do Todo foi proporcionalmente engendrara pelo 

Deus, de modo a conter três substâncias elementares, a saber, uma indivisível, 
uma divisível e uma terceira que seria o produto das duas anteriores, como vemos 
no Timeu (PLATÃO, s/ d: 85-86): 

Eis que de que elementos e de que maneira: da substância indivisível, que 
se comporta sempre de maneira invariável, e da substância divisível, que está nos 
corpos, entre os dois, misturando-os, uma terceira espécie de substância 
intermediária, compreendendo a natureza do Mesmo e a do Outro. E assim 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 44 

formou-a entre o elemento indivisível dessas duas realidades e a substância 
divisível dos corpos. Depois tomou essas três substâncias e combinou-as em uma 
única forma, harmonizando à força com o Mesmo a substância do Outro, que se 
deixava a custo misturar. Misturou as duas primeiras com a terceira, e das três 
fez uma só. 

 
Do que Platão nos apresenta, deduz-se que a Alma do Mundo é um 

composto substancial e interativo do que é divisível, do indivisível e de um 
terceiro elemento intermediário que ele não conceitua especificamente, mas 
afirma conter as propriedades das duas primeiras substâncias harmoniosamente 
misturadas e que para ele formam realidades naturais, como declara no Timeu 
(PLATÃO, s/ d: 91): A Alma é então formada da natureza do Mesmo, da 
natureza do Outro e da terceira substância. E composta da mistura dessas três 
realidades. 

Em seguida à construção da Alma do Todo o Deus constrói o Corpo do 
Todo, que virá a constituir o kosmos, como é visto no Timeu (PLATÃO, s/ d: 86): 
Mas a Alma, de que começamos a falar depois do corpo, Deus não formou seu 
mecanismo numa data mais recente que a do corpo e nessa medida, a Alma do 
Mundo é instalada no centro deste Corpo e estendida através dele para além 
de seus limites de maneira a envolvê-lo completamente e constituída de 
movimento intrínseco, como é visto no Timeu (PLATÃO, s/ d: 85): 

Quanto à Alma, tendo-a estabelecido no meio do corpo do Todo, 
estendeu-a através de todo o corpo, até mesmo além dele, envolvendo-o; círculo 
movimentado numa rotação.  

 
Sendo a Alma esse misto substancial equilibrado, isto é, o Outro, o 

Mesmo e a terceira substância, infere-se que a Alma guarde elementos de contato 
entre as duas naturezas em questão, ou seja, a permanente (Mesmo) e a 
impermanente (Outro), intermediadas pela terceira substância. Nesta medida, é 
possível à Alma do Todo a interiorização de tudo o que é corporal, isto é, tudo o 
que é passível de ser identificado como coisas encerradas em limites 
determinados mais ou menos rígidos como nos informa Reale (2004:167-180) a 
respeito de como os antigos compreendiam o conceito de corpóreo. Por 
conseguinte, quando isso ocorre, a Alma do Mundo é perfeitamente harmonizada 
ao Corpo do Todo como vemos no Timeu (PLATÃO, s/ d: 90-91): Quando toda a 
construção da Alma foi realizada ao agrado de seu autor, este logo estendeu 
para o interior dela tudo o que é corporal, e fazendo coincidir o meio do Corpo e 
o da Alma, harmonizou-os. 

Para compreender a alma vimos que a concepção de natureza (phýsis), em 
Platão, corresponde à de sua cultura, isto é, uma natureza encarada como um 
organismo vivo no qual o ser humano não é algo à parte do todo, mas ao 
contrário, a phýsis que Platão chama de Cosmos é a união do que o filósofo 
denomina Alma e Corpo do Todo (ou do Mundo) e contém o que os gregos 
chamavam de mundo dos homens, dos mortos, dos deuses e o que chamaríamos 
hoje de mundo natural, composto pelos reinos mineral, vegetal e animal. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 45 

A natureza é compreendida em dois grandes blocos: o sensível, contendo 
tudo o que é objeto de percepção sensorial e o inteligível, contendo tudo o que é 
objeto de percepção intelectiva. 

O inteligível comporta ainda subdivisões da realidade, a saber: o plano 
dos entes matemáticos; o plano das Idéias, que engloba as Idéias gerais, as Idéias 
particulares, as Idéias generalíssimas ou meta-Idéias e números-figuras Ideais e, 
finalmente, o plano dos Princípios, contendo o Uno (ou o Mesmo) e a Díade (ou o 
Outro). 

O mundo sensível tem no inteligível sua fundamentação e razão de ser, 
pois enquanto o primeiro está submetido às variações de geração e corrupção, o 
segundo é eterno, imutável, estável, harmonioso e perfeito capaz assim de garantir 
a existência do real como um todo. 

A Alma e o Corpo do Cosmos foram construídos por um Deus, ser este 
que não foi possível identificar nas obras de Platão estudadas nesta dissertação. 
Esta formação se deu a partir de substâncias que o autor identificou com os 
Princípios de sua phýsis, a saber: Uno (Mesmo) e Díade (Outro). Esses Princípios 
são opostos, complementares e são o sustentáculo último do real. A Alma foi 
construída com porções dessas substâncias mais uma terceira que é a fusão 
proporcional dos Princípios do Uno e da Díade. 

O objetivo da construção da Alma do Todo foi que ela viesse a conceder 
beleza e inteligibilidade à matéria informe de maneira a ordená-la e nessa medida 
a Alma do Mundo foi modelada de maneira a ser perfeitamente simétrica com o 
Corpo e capaz de ter estendido em si tudo o que é corporal. Em seguida, o Deus 
constrói o Corpo do Todo e instala a Alma no centro do Corpo estendendo-a 
através dele até seus limites para englobá-lo. Dado as características próprias aos 
Princípios e à terceira substância o Corpo do Todo é indissolúvel e não submetido 
às variações do tempo. 

Deus não constrói a alma humana. Ele passa essa tarefa ao que Platão 
identifica como deuses olímpicos que compuseram a alma e o corpo humano. À 
semelhança do processo de criação da Alma e do Corpo do Cosmos os deuses 
manipularam as substâncias dos Princípios, porém com a diferença de que não 
havia mais a substância pura do Mesmo. Sobrou-lhes apenas a substância do 
Outro e o misto do Mesmo com o Outro. A construção da alma e do corpo 
humano assim se procedeu em semelhança com a da Alma e o Corpo do Todo, 
deste diferenciando-se na medida em que devido à ausência da substância pura do 
Mesmo, submeteu o corpo humano a uma porção maior do Outro e, por 
conseguinte mais próximo às mudanças e corrupções do devir, o corpo humano é 
mortal. 

Devido às semelhanças substanciais e de propriedades entre a Alma do 
Todo e a alma humana, Platão admite uma identificação entre uma e outra com 
base no princípio de que é possível conhecer a alma humana na medida em que se 
esforce para conhecer o Cosmos, logo, conhecendo-se a Alma do Mundo, 
conhece-se a alma humana e suas características. Daí decorre que, em menor 
escala, tudo o que for aplicado à Alma do Mundo haverá de existir na alma 
humana e vice-versa. 

Nesta medida, a alma humana é um misto substancial do Princípio do 
Outro com a terceira substância fusão do Outro e do Mesmo. Seu objetivo é 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 46 

conceder beleza e inteligibilidade à matéria de maneira a ordená-la. É simétrica ao 
corpo, se estende através dele e o envolve de maneira circular. Por semelhança, 
deduz-se que tenha sido instalada pelos deuses no centro do corpo. A alma é um 
poder natural, uma força capaz de produzir movimento a partir de si e de 
conceder-lhe aos corpos. É capaz de se acoplar a corpos. A alma possui 
precedência e ascendência sobre o corpo de maneira que ele lhe é subordinado por 
natureza. 

A alma é conduzida pelo desejo inato do prazer e pela opinião que deseja 
o melhor; é imortal por participar do que Platão chama de divino, possui uma 
Idéia no chamado plano das Idéias e devido a isso possui a característica de ser 
simultaneamente inteligível e incorpórea, no sentido de não ser encerrada em 
limites mais ou menos rígidos. 

Ela é passível de sofrer a encarnação caso não se alimente 
convenientemente, tem no fenômeno da linguagem, na eloqüência em especial, 
um modo próprio para comunicação para guiar almas e ser conduzida por outras 
almas.  

A alma humana move-se em círculos e o número delas é proporcional ao 
número de astros do Cosmos, logo, segundo a percepção grega e platônica, as 
almas humanas têm um número fixo, pois ainda não existia a noção de infinito 
aplicada à Astronomia. 

A alma é capaz de conhecer os objetos do sensível e, em especial do 
inteligível em si e por si, devido à sua natureza substancial e de propriedades 
estarem relacionadas à composição íntima do sensível e do inteligível. Em 
decorrência desses contatos com os dois planos da natureza a alma é capaz de 
sofrer dores e ter prazeres. Habita o Hades ou o mundo inteligível enquanto não 
encarna ou por ocasião da morte do corpo.  

A alma tem a liberdade de optar pelo modo através do qual melhor se 
alimentará através da contemplação das Idéias, escolhendo um deus do panteão 
olímpico como paradigma comportamental que implicará necessariamente no 
modo como cognitivamente se comportará. Sob o efeito de seus atributos, a alma 
é considerada como o elemento de ordenação causal de tudo que a cerca no 
Cosmos. A alma possui vontade e esta pode ser potencializada através da 
utilização da razão no processo de conhecimento. A alma é, pois diretamente 
responsável por seus atos e escolhas, recebendo em conseqüência, a felicidade ou 
infelicidade delas decorrentes. 

O pensamento é um dos atributos da alma. Enquanto atributo, ele não a 
afeta substancialmente, mas apenas em termos de equilibração de suas partes 
substanciais em relação com os planos sensível e inteligível. 

A ascese do pensamento se dá através da contemplação e do acesso ao 
conhecimento verdadeiro que progride de maneira escalonada por indução. Por 
meio do pensamento, a alma é capaz de separar-se ou aproximar-se mais ou 
menos do sensível ou do inteligível por adensamento de uma ou outra parte de sua 
natureza. O pensamento é considerado como diálogo da alma consigo. É um 
intermediário entre o intelecto e os estímulos sensoriais. É um elemento de 
comunhão entre a alma e o Ser Verdadeiro, pois é capaz de percebê-lo, bem como 
ao que é permanente. Permite o contato intersubjetivo e a possibilidade de 
transmissão de conhecimento. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 47 

O pensamento é um órgão de percepção racional, estando vinculado 
assim, à razão. Serve à alma como uma espécie de torno anímico, modelando na e 
pela linguagem os conteúdos a serem ordenados causalmente no Cosmos. O 
pensamento é capaz de causar sensações, emoções e reflexões na alma, 
representando os estímulos sensíveis e inteligíveis através da linguagem. Essas 
representações (signos) são estruturadas em imagens, atitudes e palavras. O 
pensamento pode se tornar viciado e nessa medida torna-se capaz de gerar um 
adensamento da alma com base no reforço da substância do Outro, vinculando a 
alma ao devir sensível. 

O discurso é o meio através do qual a alma emite juízos sobre tudo 
através do pensamento. Quando o juízo se dá na alma através do pensamento, o 
autor o chama de opinião, quando se dá através da sensação, Platão o chama de 
imaginação. A imaginação é a combinação da sensação e da opinião. Esta é a 
conclusão do pensamento em dado juízo. Por ser vinculada à sensação, a opinião 
pode ser verdadeira ou falsa. 

A inteligência é outro dos atributos da alma para que ela se relacione com 
o sensível e o inteligível. Foi instalada na Alma do Todo pelo Deus e por 
semelhança, foi instalada na alma humana pelos deuses. Pelo depreendido na 
pesquisa a alma humana é o único ser no Cosmos capaz de exercer a inteligência. 
A presença dela não garante o uso da razão, pois a razão é uma linguagem que foi 
criada na Grécia pré-socrática e paulatinamente inserida no contexto social de 
Platão. A inteligência é distinta da razão, pois a primeira governa a alma devido à 
sua capacidade de expressar a razão como linguagem; permanece após a morte e 
exerce o papel ordenador e causal de tudo. Proporciona acesso aos Princípios 
ordenadores e causais de tudo através do pensamento. 

A inteligência é considerada infinita, autônoma, não se mistura com nada 
no sensível, existe de per si, e é a mais sutil e a mais pura de todas as coisas. 
Possui um conhecimento total de tudo, é o maior poder existente, é o que dirige o 
que tem vida. É responsável por seu auto-movimento e o das demais coisas 
existentes em contato com ela. Conhece todo o sensível, conhece o passado, o 
presente e o futuro; é toda igual e dispõe todas as coisas da melhor maneira 
possível. A inteligência é estruturalmente conexa à Idéia de Bem, no sentido do 
melhor, como condição da geração, da corrupção e do ser das coisas. 

A inteligência (noûs) é o guia da alma, e como tal, é um dos atributos que 
os deuses lhe concedem no momento de sua construção. A alma tem necessidade 
de alimentação com base nas Idéias e as atinge por contemplação, que tem como 
finalidade auferir sabedoria para alcançar a felicidade e para furtar-se aos ciclos 
da reencarnação. 

A alma possui na memória o atributo necessário para se aperfeiçoar 
através da contemplação de Idéias. Com a memória a alma acumula, elabora e 
aperfeiçoa as experiências acumuladas em suas vivências no mundo inteligível e 
no mundo sensível. Dado sua natureza substancial e de propriedades a alma 
humana mantém contato com tudo o que é próprio ao Outro e ao Mesmo através 
da substância mista Outro-Mesmo que a constitui intrinsecamente, o que vem a 
ser a base e possibilidade de sua dinâmica cognitiva. 

A razão é outro atributo da alma e deve orientar o desejo para gerar o que 
Platão chama de prazer do bem. A ação racional da alma se inicia apenas pela 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 48 

ocasião da alma ser vinculada a um corpo pela primeira vez. Ela exerce o papel de 
juiz e critério necessário para que a alma atinja a felicidade. 

A razão é também diretamente vinculada à alma e direcionada por sua 
vontade. É uma capacidade discursiva: auxilia a alma a apreender parcialmente a 
realidade de um ser através do conhecimento filosófico. 

A alma em Platão é esse ser vivente em contato com o corpo através da 
reencarnação, modelando a matéria por participação, gerando vida e movimento 
por suas características substanciais e de propriedades, além de atuar como 
elemento ordenador e causal da realidade através da linguagem, exercendo o papel 
de verdadeira doadora de valor e sentido a tudo em todas as relações que a alma 
mantém, enquanto encarnada ou desencarnada, cumprindo seu papel de 
proporcionar à matéria beleza e inteligência. 
 
Notas 

(1) Texto baseado em parte da obra PROVETTI JR, J. (2007) . O Dualismo 
Psyché-Sôma em Platão . s/ ed. . Campos dos Goytacazes: Dissertação 
apresentada como quesito para obtenção do título de mestre em Cognição e 
Linguagem com especialização em Filosofia da Mente pelo programa de Pós-
graduação do Centro de Ciências do Homem – CCH da Universidade Estadual do 
Norte Fluminense Darcy Ribeiro – UENF. Circulação restrita. pp. 110. 

(2) Mestre em Cognição e Linguagem com especialização em Filosofia da 
Mente pela Universidade Estadual do Norte Fluminense Darcy Ribeiro – UENF, 
graduado e licenciado em Filosofia pela Universidade Estadual do Rio de Janeiro 
– UERJ, graduando em Psicologia pela Universidade Estácio de Sá, professor de 
Filosofia para os Ensinos Fundamental e Médio dos Colégios Prioridade Hum e 
Filadelfo Azevedo, instituições da rede privada de ensino da cidade do Rio de 
Janeiro, pesquisador-voluntário e professor-colaborador do Núcleo de Estudos da 
Antigüidade – NEA – UERJ, vinculado ao Departamento de História do Instituto 
de Filosofia e Ciências Humanas e do Grupo de Estudos Farol de Alexandria, 
vinculado ao Setor de Grego do Instituto de Letras da UERJ. 
(3) Na edição que utilizei, a saber: PLATÃO (s/ d) . Timeu e Crítias ou a 
Atlântida . s/ ed. . São Paulo: Hemus. O autor se utiliza do termo “Deus” no 
sentido daquele que promove por meio de sua vontade a ação criadora que 
concerne à criação (confecção) da Alma e do Corpo do Mundo, enquanto usa o 
termo “deus(es)” para expressar aqueles que operam a criação (confecção) da 
alma e corpo humanos tendo como base as substâncias do Múltiplo e do misto 
harmônico de Uno e Múltiplo. Com base nos estudos desenvolvidos, não sei 
informar se esse Deus teria alguma relação com o Deus judaico, o que poderia 
reforçar a tese de Will Durant (1996: 40) quanto à possibilidade de Platão ter 
travado conhecimentos com a religião dos profetas enquanto viajou. O que posso 
afirmar é que o Deus que Platão se refere age como um demiurgo (ISIDRO 
PEREIRA, 1990:126), isto é, aquele que faz um trabalho manual, que forma, que 
produz, cria, na manipulação das substâncias dos Primeiros Princípios e 
constituição do kosmos, além de produzir as substâncias elementares para que os 
deuses produzissem as almas e corpos humanos. 
 
 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 49 

BIBLIOGRAFIA 
PLATÃO .(s/ d) . Fédon, Sofista e Político . Rio de Janeiro: Ediouro. 
_________ (s/ d). Mênon, Banquete e Fedro . Rio de Janeiro: Ediouro. 
_________ (s/ d). Timeu . São Paulo: Hemus. 
PROVETTI JR, J. (2007) O Dualismo Psyché-Sôma em Platão . s/ ed. . Campos 

dos Goytacazes: Dissertação apresentada como quesito para obtenção do 
título de mestre em Cognição e Linguagem com especialização em Filosofia 
da Mente pelo programa de Pós-graduação do Centro de Ciências do Homem 
– CCH da Universidade Estadual do Norte Fluminense Darcy Ribeiro – 
UENF. Circulação restrita. 

REALE, G. (2004) Para Uma Nova Interpretação de Platão . 2ª ed. São Paulo: 
Loyola. 

 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 50 

SAPPHO, A MORTE COMO ESPETÁCULO 
 José Roberto de Paiva Gomes (NEA/UERJ) 

 
Safo e seus paradigmas 
A historiografia moderna rotula Safo através de paradigmas (modelos). 

Em relação a ela temos: poetisa, simposiasta, cortesã e professora de jovens 
solteiras (parthenói). Safo como uma cortesã foi uma representação social 
construída pela elite de Atenas, moldada pela Comédia Nova. Tornar a poetisa 
como referencia da alteridade feminina, reforça a tendência misógina da sociedade 
ateniense, baseada por intermédio das idéias de silêncio e recato como atributos da 
mulher bem-nascida (1). Desde o início do século XX, essa construção 
homofóbica em relação a Safo é refutada em razão de um fragmento em que a 
poetisa recrimina seu irmão Charaxus, por manter um romance com a cortesã 
Rodophis de Naucratis, amante do faraó Amasis do Egito. Como modelos 
refletidos homossexualidade e heterossexual desmedida se estabelecem como 
paradigmas estigmatizadores. Sua heterossexualidade é destacada em virtude de 
seu casamento e de sua maternidade, que unidos à arte poética tornam-na um 
modelo ideal de mulher.    

Todos estes modelos fazem parte de uma vasta crítica literária a persona 
de Safo colocando-a ora como sacerdotisa de um culto religioso (thíasos), ora 
como professora de um coro feminino ligado às festividades do casamento e 
dedicado às Musas, às Graças e a deusa Afrodite. Este grupo, denominado de 
pathernia ou hetaireía, teria como atividade ritual instruir as jovens solteiras. No 
mundo de Safo, às jovens se dedicavam à proficiência em música, nas artes 
elegantes e no refinamento e a graça. Eram instruídas na música e na poesia (2).  

A atividade ritual consistia na instrução de uma jovem mulher em diversas 
artes, tais como: composição hínica, artesanato, confecção, música e na arte de 
seduzir o objeto amado. A arte de seduzir se estabelecia como um ritual de 
passagem demarcado por um início e fim, cujo objetivo final é o casamento com 
objetivo de formar alianças matrimoniais e políticos-comerciais. A relação entre a 
erastés (aquela que ama) e a eromenós (o ser amado) se desenvolve na esfera 
educacional, o desejo sexual se existir deveria ser reprimido (para manter a justa 
medida) em favor de um bem maior: a continuidade da pólis, personificada pelas 
uniões famílias e dos descendentes gerados em torno dessa relação social. A arte 
de seduzir, esta relacionada com o desenvolvimento da identidade compartilhada 
entre os iguais em uma sociedade aristocrática. As jovens teriam de ser capazes de 
seduzir e de ocupar o cargo de cidadã plena (como esposa legitima) em pé de 
igualdade com o seu parceiro na sociedade arcaica, afinal estamos falando de uma 
atividade elitizada em virtude de seu alto investimento e que deveriam de certa 
maneira gerar resultados como laços de amizade, solidariedade e de ajuda mutua 
entre as famílias envolvidas no processo. Uma prática muito semelhante à 
exercida por Sócrates e seus discípulos em Atenas, rodeado de jovens talentosos e 
promissores.  

As jovens solteiras deveriam aprender com a professora ou com as 
discípulas mais velhas as tradições e os costumes ancestrais que, no caso de 
Lesbos e do mar Egeu, está ligado às práticas mercantis e ao convívio com as 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 51 

realezas persas. Esse modelo eólio advinha de Homero, principalmente da 
influência de Helena, e da relativa liberdade que as mulheres nas obras homéricas 
tinham em participar ativamente das atividades sociais no âmbito doméstico tanto 
nos assuntos públicos como simpósios compartilhando dos assuntos de caráter 
mais privado e que envolvesse assuntos relacionados com o caráter moral, temos 
como exemplo, o dialogo da visita de Telêmaco a casa de Menelau em Esparta.  

Mas enfim Safo poderia ser estigmatizada como homossexual ou 
heterossexual?  

Esta pode questão pode ser a principal questão da crítica literária através 
dos tempos. Os exemplos pró e contra são diversos, partindo do próprio conteúdo 
lingüístico das odes eróticas. O amor homoerótico de caráter ritual, devotado por 
Safo, ou pelas discípulas, em favor de Afrodite, Anactória e Atthis 
proporcionaram aos autores contemporâneos estabelecer um modelo homophobico 
em torno da poetisa e do “circulo” de jovens solteiras.  

No início do século XIX, Friedrich Welcker (cf. Lardinois: 1994) foi um 
dos primeiros autores a buscar uma outra abordagem sobre a égide da poetisa 
como lésbica formulando o ‘paradigma’ da “Schoolmistress” (mestra-pedagoga). 
Em uma de suas várias argumentações de defesa, o autor considera que a 
homossexualidade de Safo não foi criada pelo teatro grego, pois o mesmo a 
personificou como uma heterossexual inveterada com o propósito de levar ao riso. 
Portanto, como uma heterossexual. Assim sua homossexualidade então poderia ter 
surgido por intermédio do diálogo agonístico provocado pelo teatro entre seus 
expectadores? 

Sabemos como os atenienses nos séculos IV e V a.C. pensavam sobre Safo 
por mediação de Athenaeus (3), que compilou obras cômicas. O poeta falava dos 
rituais dos banquetes privados relativas ao komós grego e de suas etapas. 
Athenaeus se refere a Safo, pelas palavras do poeta cômico Epicrates ressaltando 
um de seus paradigmas, retratando-a como uma simposiasta, na peça Anti-Lais, 
como aquela que interpreta doces canções de amor. Outro modelo que podemos 
considerar, a partir de Epicrates, será o modelo de Safo como aquela responsável 
por um coro feminino, voltado para os rituais de fertilidade do casamento.  

De acordo com Larnac e Salmon (4), a poetisa atuava como professora de 
coro, cuja função era compor hinos voltados para a realização dos preparativos 
matrimoniais de dois tipos: o himeneu e a epitalâmia. Ambos os hinos 
corresponderiam a parte do ritual do matrimônio cuja etapa está relacionada à 
chegada da noiva à casa de seu futuro marido. O himeneu é um hino religioso – 
entoado pelas choragoi (coral feminino – frs. 22, 96 e 160 LP) . Este canto era 
evocado pelos locais onde os noivos passariam durante o trajeto da casa da noiva 
à casa do noivo. A epitalamia, ao contrário do himeneu, é cantada quando o casal 
já se encontrava no interior do quarto nupcial. Tal traço enfoca Safo dentro de um 
contexto ritual e mágico, pois suas canções de amor colaboravam dentro do 
casamento para a união perfeita do casal e, por conseguinte, a manutenção da 
família.  

Talvez não seja de se estranhar que a comédia fosse usada para enfatizar 
este aspecto amoroso, tornando-o cômico para torná-lo mais receptivo. Essa idéia 
está presente em Ovídio (Metamorfoses, livro V), que se apropria do discurso do 
riso utilizando um personagem, um marido fervorosamente disputado pelas 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 52 

donzelas chamado de Penifer de uma localidade denominado Virilha. Essa criação 
procurava dizer que os atenienses eram contra o casamento entre pólis distintas e 
que dentro do contexto democrático, cuja cidadania plena era obtida do 
nascimento de pais atenienses, isso poderia causar um miasma, uma mancha 
social irreversível como são os casamentos trágicos que descrevem o 
envolvimento de atenienses com os estrangeiros de terra bárbara. Mas que num 
contexto aristocrático (de dom e contra-dom e acumulação de riquezas) era 
perfeitamente aceitável.  

 
O mito do monte Leucate: a morte como espetáculo na comédia grega e na 
poesia latina 

A valorização da beleza feminina em Safo construí uma maneira distinta 
de narrativa poética, demonstrando uma ‘inversão de valores’, onde a beleza e 
amor erótico corresponderiam ao ethós (5) - ‘ética’ - do grupo feminino. Para 
André Lardinois (6), as apresentações corais aconteciam em locais públicos, como 
anfiteatros, e nas procissões de casamento.Nestas ocasiões, às jovens eram 
observadas por seus pretendentes, que poderiam cortejá-las ou indicar aos 
famíliares, ou mesmo para Safo, para intermediar encontros ou propostas de 
matrimônio entre o casal.  

A busca pela beleza é uma constante em Safo, cujos atributos renderam a 
ela diversos admirados, como nos descreve Athenaeus que se reporta a uma elegia 
amorosa de Hermesianax para ressaltar o triângulo amoroso existente entre Safo, 
Alceu, Arquíloco e Anacreonte envolvidos pelos encantos de Eros. Diphillus na 
comédia Sappho, em um tom humorístico também coloca os poetas Arquiloco e 
Hipponax como seus amantes. Athenaeus também reforça tal modelo de uma 
heterossexual descontrolada por intermédio de comentários.  

O Suda aponta Safo como tema central de inúmeras comédias na Atenas 
clássica.  De certo existem seis comédias com o título Sappho foi o título de 
comedies por Ameipsias, Amphis, Antiphanes, Dïphilus, Ephippus, e Timocles. 
De Ameipsias e Amphis poucas palavras sobreviveram. Athenaeus cita algumas 
linhas de Ephippus e Timocles, para descrever homens de caráter desprezível. O 
mesmo escritor se refere a Diphilus, ao citar detalhes do kómos (banquete), se 
referindo a uma espécie de taça (metaniptris) utilizada para beber, depois do 
jantar.  

A temática das comédias versa sobre o relacionamento amoroso da poetisa 
com o barqueiro Phaón. Esse envolvimento amoroso, aliado com outros 
relacionamentos apontados acima, consagraram-na como uma heterossexual. 
Tendo como propósito o fazer rir a comédia grega, pode ser considerado como um 
local onde o comediógrafo pode exercer a crítica social a determinados 
comportamentos. Safo, na comédia, é retratada similarmente como Sócrates 
devido ao seu aparente e exagerado interesse e envolvimento amoroso com 
jovens.  

Os comédiografos valorizaram aspectos de sua vida e da personalidade da 
poetisa. De certo modo estes comentaristas criam uma segunda Safo 
heterossexual, que morre de amores pelo barqueiro Phaón e não sendo 
correspondida, graças às artimanhas de Afrodite. Em desespero Safo acaba 
saltando do monte Leucadê. A relação de amor entre Safo e Faon obteve 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 53 

visibilidade na releitura da obra Heroides XV de Ovídio, seguindo o exemplo de 
Menandro, no fragmento F 258K, que narra o interesse sexual de Safo, seu 
interesse por Faon e seu sacrifício de amor ao saltar do Rochedo de Apolo na ilha 
de Leukas, cujas referências geográficas encontram-se citadas na obra A 
Geografia de Strabão (10.2.9 C452).. Em Roma temos Strabão citando Menandro 
ao escrever um jogo adivinhatório chamado Leucadia. Autores da elegia romana, 
como Catulo, Horácio e Ovídio escrevem sobre Safo. Athenaeus, na obra diz que 
Chamaeleon, um dos discípulos de Aristóteles, escreveu um livro sobre Safo. 
Strabão relata que Callias de Lesbos interpretou suas canções. Alexandre, o sofista 
usou suas leituras. Dracón de Stratonica, no reino de Adriano, na obra Os 
Mediadores, escreve comentários sobre a poetisa.       

Algumas imagens de vasos cerâmicos gregos demonstram como o 
barqueiro era bastante assediado e desejado pelas mulheres. Plinio descreve que 
esse fascínio advinha do efeito mágico de uma erva marinha chamada eryngo. 
Servius, um autor romano do IV séc. d. C descreve esta poção encontrada dentro 
de um alabrastro (recipiente para óleo ou perfume). Athenaeus descreve uma outra 
erva, a lettuce, que quando consumido teria propriedades anti-afrodísiacas. Essa 
erva fazia com que ele só tivesse olhos para Afrodite, enquanto o efeito desse 
ungento nas mulheres tinha o caráter de enlouquecê-las.  

Nas palavras de Menandro, Safo enlouquecida teria rogado ao deus Apolo 
para curá-la deste mau de amor. O relato do salto representaria a reunião de 
diversos relatos míticos sobre o poder de Apolo sobre a questão da relação entre 
vida e a morte. Temos como indicíos os trabalhos de Ptolemy Hephaestion 
(pertencente ao 100 d.C.), que tem seus trabalhos comentados resumidamente em 
outra obra de Myriobiblion de Photius. Nesta obra o autor descreve uma lista de 
muitos homens e mulheres que pelo salto no monte Leucadiano foram curados da 
loucura de amor, apesar de não fazer menção ao nome de Safo. Mas o salto é uma 
criação dos comediógrafos. Phaón é tema de um jogo adivinhatório escrito por 
Antiphanes e Platão, o escritor cômico, dos quais pouca coisa sobreviveu. 
Anthiphanes e Menandro também elaboraram jogos enigmáticos tendo como tema 
o monte Leucade.  

Nessas comédias, a temática homossexual de Safo é retomada, com o 
intuito de se criticar a própria realidade ateniense assolado por conflitos e hábitos 
sociais corruptos depois da Guerra do Peloponeso. Uma sociedade em declínio 
social, muito diferente do mundo de Safo cercado de esplendor, riquezas e 
marcado pelo modo de vida aristocrático (habrosyné). A incerteza no presente, o 
temor pelo futuro e a curiosidade pelo passado levaram comediográfos como 
Antiphanes, na sua obra os jogos de Sappho abordar a poetisa como uma 
adivinhadora de enigmas absurdos (griphos), uma forma satírica quera somente 
inteligível para um grupo social restrito, no qual sua platéia como um todo não 
podia compreender. 

Athenaeus não apresenta somente os comediógrafos e seus enredos, mas 
também como funciona o mundo dos espetáculos e a licença poética dos 
comediógrafos. Mencionando Antiochus de Alexandria, Athenaeus cita uma lista 
dos poetas que foram ridicularizados pelos escritores. Essa lista demonstra que os 
comediógrafos foram contra uma lei de censura do governo ateniense de 403 a.C., 
que proibia a menção dos nomes dos poetas nos títulos das peças a serem 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 54 

encenadas. As comédias relacionadas com a vida de Safo se dedicaram a satirizar 
as classes sociais e não os indivíduos, satirizando os sistemas políticos. Os 
comediógrafos se apropriavam de personalidades ou mitos para fazer crítica 
social. 

 
A recepção do mito de Safo: do mundo romano ao mundo contemporâneo 

Para Nagy, o mito da forma como foi usado por Ovídio parece ter 
provocado, ao mesmo tempo, o enfraquecimento e a destruição do modelo de Safo 
como poetisa e simposiasta. Ovídio se apropria da linguagem de Safo para 
acentuar o perigo que representava o pathós feminino (desejo) e estabelece uma 
ambigüidade, caracterizada pela duplicidade de personalidade, caracterizando-a 
novamente tanto como homossexual quanto heterossexual. Essa ambigüidade, 
entretanto, deixa transparecer a admiração de Ovídio pelo caráter poético 
feminino, enfatizado por sua função pedagógica. Mas, por outro lado essa 
perspectiva aponta para sua visão misógina em relação às mulheres, quando 
caracteriza Safo como uma poetisa rival no aspecto intelectual em relação ao 
poeta romano.  

Ovídio teria composto a epistola usando o recurso do ventriloquismo, ou 
seja, o masculino exercendo o poder de fala por intermédio do feminino. Podemos 
caracterizar essa composição como um hino ritual à medida que a narrativa se 
aproxima de uma súplica ao deus Apolo. Safo teria composto o hino para Phaón 
explicando as possíveis razões para o sacrifício ritual. De acordo com Gregory 
Nagy (1973, 175), a epistola XV (7) pode ser compreendida como uma fusão de 
mitos rituais relacionados à loucura de amor, expressado principalmente no mito 
de Adonis com Afrodite. No mito, a deusa teria sido encaminhada ao santuário de 
Apolo para resolver suas dores de amor, após a morte de Adonis, sendo esse salto 
ritual indicado como remédio para a cura de amor. Na mitologia, o monte Leukas 
será relacionado com o salto suicida de um rochedo, próximo ao santuário do deus 
Apolo, na ilha de Leukas no mar Egeu indicado como o local onde Zeus 
demonstra seu amor por Hera, esquecendo de suas amantes e o local também 
serviria para sacrifícios humanos.  

A poesia latina utiliza-se de forma simétrica da mitologia grega, 
principalmente Ovídio, para edificar os mitos romanos. Essa construção fez com 
que Safo fosse re-apropriada como uma simbolização mística, entendida não 
como uma compilação de crenças, mas como um instrumento de expressão. Safo 
se qualifica como um mito poder (J. Carcopino: 1929 apud P. Grimal: 2000, 
XLVI). A representação imagética (8) retratada nas paredes de um templo pagão-
cristão, do I século d.C. próximo da Porta Maggiore na via napolitana em Roma 
pode representar um dos diversos aspectos que o presente mito abarca como um 
dos modelos de recepção do mito, ligado a religião e a morte. Observamos este 
interesse do grupo social dos neopitagóricos ligado ao mito de Safo que mostra 
como a cena central na cúpula da basílica, o salto Leucadiano foi recepcionado. 
De acordo com os especialistas Fornari e Cumont, no início do século XIX, a 
imagem em gesso que reveste da cúpula da basílica enterrada sugere que poderia 
a representar a viagem da alma à ilha dos bem aventurados. Na visão de Curtis 
(1920, 146) um outro arqueólogo essa imagem representa a famosa história do 
salto leucadiano (9).  



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 55 

Este conjunto de informações literárias acerca dos mitos de Safo aliadas à 
Arqueologia proporcionou-nos observar e desenvolver aspectos de um novo 
paradigma envolvendo os estudos de gênero, do aspecto relacional entre o homem 
e a mulher na sociedade e a noção de recepção ao estabelecermos o estudo 
comparado entre a antiguidade e o mundo contemporâneo. Observamos o mesmo 
mito sendo re-escrito e re-elaborado chegando à contemporaneidade por meio de 
escritores e pintores, como um enigma e paradigma interpretativo de mulher. Este 
mito é re-apropriado, de maneira satírica, na modernidade em um artigo de 
Addison denominado Safo, a Lésbica. Neste artigo, Safo é descrita como uma 
noiva, contando um hino em honra ao deus Apolo e com o salto teria morrido 
engolida pelo Oceano ou durante o salto o deus teria a transformado em um cisne 
ou uma andorinha, animal usado alegoricamente pelo pintor Gustave Moreau nos 
seus quadros sobre o tema do salto. A re-apropriação do modo aristocrático grego 
de viver, como arquétipo, também foi retrato por Alma-Tadema no século XIX. 
No período neoclassicismo caracterizado pela melancolia, cuja temática é a 
mulher, Safo representaria o fim do ideal aristocrático e da valorização da cultura 
greco-romana na sociedade ocidental do século XIX. Conforme Joan DeJean 
(2004) foram criados a partir do século XVI, diversos círculos de debates que 
pretenderam recriar e revisar os paradigmas de Safo. Durante o século XIX, por 
exemplo, se discutia a reconstrução da feminilidade, a noção de gênero e a 
questão da sexualidade. Estes estudos foram pioneiros ao manifestar interesse 
sobre o feminino, através do tempo, caracterizando-o como um fenômeno político. 
Para Joan DeJean, estes pesquisadores propuseram uma revisão radical sobre a 
sexualidade de Safo, cujo significado se reflete até os dias atuais nos estudos de 
Gênero e na História da sexualidade.  

Neste sentido, Safo pode ser entendida como um modelo desenvolvido a 
partir das relações de gênero que prescinde de reconstrução tendo como base à 
comparação. Mas que de certa maneira se distingue pelos seguintes motivos: ser 
um objeto de interesse de diversos grupos sociais e em virtude do valor legado a 
ela por diferentes sociedades através do tempo.       

 
Notas 

(1) Discurso atribuído a Perícles em Tucidides, História, Livro II, v. 45.  
(2) Acerca de esta discussão ver: DeJEAN, J. Fictions os Sappho, 1546-1937. 
Chicago: The University of Chicago Press, 1989; PARKER, “Sappho 
Schoolmistress” in: TAPA 123, 1993, 310-312; LARDINOIS, A. Subject and 
Circumstance in Sappho’s Poetry, In: TAPA 124, 1994, 57-84; 
(3) Athenaeus, autor romano do II séc.d. C. na obra the Deipnosophists Livro XIII 
(605).  
(4) LARNAC, J & SALMON, R. Sappho. Paris: Les Éditions Rieder, 1934, 56-
57. 
(5) MUNIZ, F. Sappho: Poesia e Ethós. In: Phoînix 7. Rio de Janeiro: Sette 
Letras, 2001, 149-162 
(6) Sobre esta questão ver: WEST, M. L. “Burning Sappho” In: Maia 22, 1970, 
307-330 apud: LARDINOIS, A. “Safo Lésbica ou Safo de Lesbos”. In: 
BREMMER, J. De Safo a Sade. Campinas: Papirus, 1995, 31 n. 8 e 34. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 56 

(7) Gregory Nagy analisa o livro VII do mitógrafo Ptolemaios (cerca de 100 A D) 
na obra A Biblioteca de Photius 152-53 
(8) CURTIS, C. Densmore. Sappho and the “Leucadian Leap. In: American 
Journal of Archaeology, Vol. 24, No. 2 (Apr. - Jun., 1920), pp. 146-150. A 
referência a Menandro é o poema F 258K. 
(9) Conforme Curtis (1920: 146), a imagem na parede pode ser interpretada assim: 
na direita está um penhasco e caminha nela uma figura feminina. Ela usa uma 
túnica e segura na mão direita um manto erguido em ondas pelo vento. Atrás dela 
em um plano mais elevado que parece ajudá-la. Embaixo está o mar, representado 
por ondas agitadas. Com metade do corpo imerso está um Triton, segurando um 
grande manto como se fosse interromper a queda. Para a esquerda, outro Triton 
segurando um barco e tocando um trompete. Entre pedras e um outro penhasco 
existem dois outros Tritons e Apolo, aparentemente nu, segurando um bastão na 
mão esquerda e possivelmente uma tocha erguida na mão direita. Perto de Apolo, 
em um patamar mais baixo a esquerda, está sentado um homem vestindo um 
manto curto. Ele está com a cabeça curvada de modo pensativo, nostálgico e 
triste. Este homem pode ser Phaon. 
 
Documentação textual 
OVIDIO.  Cartas de amor – As Heróides. São Paulo: Landy, 2003.   
STRABO. Geography. In: Perseus tufts - http://www.perseus.tufts.edu/cgi-

bin/ptext?doc=Perseus:text:1999.01.0239:book=10:chapter=2:section=1 
SUDA On Line: Byzantine Lexicography. In: http://www.stoa.org/sol/   
 

Documentação Geral e Especifica 
CARCOPINO, J. La Basilique de la Porte Majeure. Paris: 1929. 
CURTIS, C. D. Sappho and the Leucadian Leap. In: Journal of the 

Archeological of América, vol XXIV, nº2, 1920, 146-50.  
DEJEAN, Joan E.  Fictions of Sappho, 1546-1937. Chicago: University of 

Chicago, 1989. 
DEJEAN, Joan E. The Time of Commitment: Reading “Sapho 1900” In: Reading 

Sappho MLQ: Modern Language Quarterly - Volume 65, Number 1, 
March 2004, pp. 149-159. 

GRIMAL, P. Dicionário de Mitologia grega e romana. Rio de Janeiro: Bertrand 
Brasil, 2000. 

NAGY, Gregory. “Phaethon, Sappho’s Phaon, and the White Rock of Leukas.” 
In: Harvard Studies in Classical Philology, 77, 1973:137-77. 

PARKER, Holt N. Sappho Schoolmistress. In: Transactions of the American 
Philological Association 123 (1993) 309-51. 

STEIN, Judith Ellen. The Iconography of Sappho, 1775-1875. University of 
Pennsylvania, 1981.  

WINKLER, John. “Double Consciousness in Sappho’s Lyrics” In: Laura K. 
McClure (ed.), Sexuality and Gender in the Classical World: Readings 
and Sources.   Oxford, UK/Malden, MA:  Blackwell Publishers, 2002, 33-
41.     

 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 57 

O SACRIFÍCIO DOS SETE FILHOS DE SAUL 
Marcus Vinicius D. dos Santos (UERJ) 

 
 O sacrifício humano é um tema mórbido e assustador para o homem 
moderno, posto que de difícil compreensão. Analisaremos o pensamento dos 
povos antigos ao conceber a imolação de um ser humano num ritual religioso. 
Faremos uma comparação entre Israel e Grécia. Analisaremos o caso do sacrifício 
dos sete filhos do rei Saul, próximo ao final do reinado de seu sucessor, o rei 
Davi, em paralelo com os ritos catárticos gregos, especialmente o do mago 
Epimênides. Buscaremos, pelo método da história comparada, conceitos que nos 
ajudem a responder o difícil caso israelita: O único sacrifício humano recebido 
por YAWEH no Antigo Testamento. Analisaremos os conceitos gregos de 
míasma e fármakon, os quais serão úteis para entender este obscuro caso. Será 
interessante notar como tanto em Israel, como na Grécia, o sacrifício humano se 
inscreve numa tradição legal. Assim, estaremos tratando de dois casos de 
sacrifício humano que seguem as leis antigas e não de casos marginais ou ilegais 
de sacrifício humano. 
 Nossos objetivos serão: 1) Estudar um pouco da extensa teoria geral do 
sacrifício, que seja útil ao nosso tema; 2) Compreender o sacrifício dos sete filhos 
de Saul de acordo com uma interpretação lógico-sistemática da Bíblia Sagrada; 3) 
Comparar o sacrifício humano em Israel e na Grécia; 4) Analisar os conceitos de 
míasma e fármakon, esboçando comparações; 5) Importar conceitos gregos de 
sacrifício para Israel, a fim de entender o pensamento dos antigos a respeito de 
sacrifício humano. 
 Embora a História envolva sempre um retorno ao passado como 
conseqüência lógica deste estudo, o tema tem relevância atual. Ouvimos falar de 
sacrifícios humanos em ritos satanistas, especialmente na África do Sul, a qual 
possui uma delegacia especializada para resolver tais assuntos. Temos 
conhecimento também de casos de auto-imolação no Islamismo com os homens-
bomba, conforme amplamente divulgado na mídia. Assim, justifica-se o tema pela 
sua relevância para compreensão de fenômenos atuais. 
 O problema que se levanta só pode ser entendido a partir do nosso texto 
base, o qual passamos a citar: 

“1- E houve, em dias de Davi, uma fome de três anos, de ano em ano; e 
Davi consultou ao Senhor, e o Senhor lhe disse: É por causa de Saul e da sua 
casa sanguinária, porque matou os gibeonitas. 2- Então, chamou o rei dos 
gibeonitas e lhes falou (ora os gibeonitas não eram dos filhos de Israel, mas do 
resto dos amorreus, e os filhos de Israel lhes tinham jurado, porém Saul procurou 
feri-los no seu zelo pelos filhos de Israel e de Judá). 3- Disse, pois, Davi aos 
gibeonitas: Que quereis que eu vos faça? E que satisfação vos darei, para que 
abençoeis a herança do Senhor? 4- Então, os gibeonitas lhe disseram: Não é por 
prata nem ouro que temos questão com Saul e com sua casa; nem tampouco 
pretendemos matar pessoa alguma em Israel. E disse ele: Que é, pois, que quereis 
que vos faça? 5- E disseram ao rei: Quanto ao homem que nos destruiu e 
procurou que fôssemos assolados, sem que pudéssemos subsistir em termo algum 
de Israel, 6- de seus filhos se nos dêem sete homens, para que os enforquemos ao 
Senhor, em Gibeá de Saul, o eleito do Senhor. E disse o rei: Eu os darei. 7- 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 58 

Porém o rei poupou a Mefibosete, filho de Jônatas, filho de Saul, por causa do 
juramento do Senhor, que entre eles houvera, entre Davi e Jônatas, filho de Saul. 
8- Porém tomou o rei os dois filhos de Rispa, filha de Aiá, que tinha sido de Saul, 
a saber, a Armoni e a Mefibosete, como também os cinco filhos da irmã de Mical, 
filha de Saul, que tivera de Adriel, filho de Barzilai, meolatita. 9- E os entregou 
na mão dos gibeonitas, os quais os enforcaram no monte, perante o Senhor; e 
caíram estes sete juntamente; e foram mortos nos dias da sega, nos primeiros 
dias, no princípio da sega das cevadas. 10- Então, Rispa, filha de Aiá, tomou um 
pano de cilício, e estendeu-lho sobre uma penha, desde o princípio da sega, até 
que destilou a água sobre eles do céu, e não deixou que as aves do céu se 
aproximassem deles de dia, nem os animais do campo de noite. 11- E foi dito a 
Davi o que fizera Rispa, filha de Aiá, concubina de Saul. 12- Então, foi Davi e 
tomou os ossos de Saul, e os ossos de Jônatas, seu filho, dos moradores de Jabes-
Gileade, os quais os furtaram da rua de Bete-Seã, onde os filisteus os tinham 
pendurado, quando os filisteus feriram a Saul em Gilboa. 13- E fez subir dali os 
ossos de Saul e os ossos de Jônatas, seu filho; e ajuntaram também os ossos dos 
enforcados. 14- Enterraram os ossos de Saul e de Jônatas, seu filho, na terra de 
Benjamim, em Zela, na sepultura de Quis, seu pai, e fizeram tudo o que o rei 
ordenara; e, depois disso, Deus se aplacou para com a terra. (1)” 

 
 Lançamos aqui duas questões norteadoras para o nosso trabalho, a fim de 
esclarecer nosso problema. Em primeiro lugar, devemos nos questionar por que 
Deus aceitaria um sacrifício humano se na Sua Lei havia a proibição do sacrifício 
de crianças a Moloque: 

“E da tua semente não darás para a fazer passar pelo fogo perante 
Moloque; e não profanarás o nome de teu Deus. Eu sou o Senhor”2. 
  
 Este era o terrível sacrifício de crianças imoladas nos braços aquecidos da 
estátua de bronze. Neles, a pele e as carnes das crianças se dissolviam no calor do 
metal, causando morte horrenda. Todo o culto a Moloque ou Moleque (3) foi 
proscrito em Israel pelo seu caráter cruel. Tal deus também era conhecido como o 
“príncipe do vale das lágrimas”. 

Além dessa primeira questão, devemos saber, em segundo lugar, por que o 
crime de Saul foi punido nos filhos, se havia na Lei o princípio jurídico da 
incontagibilidade da pena (4): 

“Os pais não morrerão pelos filhos, nem os filhos, pelos pais, cada qual 
morrerá pelo seu pecado” (5). 

 
Lembremos que a proibição de não sacrificar filhos estava inscrita na Lei 

Mosaica, localizada no capítulo concernente às uniões abomináveis, sendo parte 
do Direito de Família. Recordemo-nos de que o princípio jurídico da 
incontagibilidade da pena é próprio do Direito Penal. Temos de saber ainda, que 
os conceitos de crime e pecado só foram separados na Revolução Francesa. Neste 
período da História, devemos analisar a religião e o direito de forma conectada 
Assim, o sacrifício humano passa a ser para nós um problema de direito e não 
somente de religião antiga. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 59 

 Este é um texto realmente intrigante e profundo. Portanto, formulamos 

quatro hipóteses ao nosso trabalho, com as quais trabalharemos: 1a) A passagem 
supracitada encontra-se em contradição com o restante do texto legal do Direito 

Mosaico; 2a) A passagem acima é uma exceção ao restante do Direito Mosaico; 

3a) Esta é uma passagem bíblica onde houve um grave descumprimento da Lei 

ou; 4a) A passagem supramencionada não está em contradição com o restante do 
texto legal do Direito Mosaico, sendo parte da tradição normativa israelita, no 
momento em que se entende a natureza jurídica do sacrifício humano. 

Se a primeira hipótese estiver correta, a conclusão é simples: O texto 
bíblico apresenta falhas de coerência lógico-sistemática. Se a segunda hipótese 
estiver correta, será necessário saber qual é a brecha legal que o texto mosaico 
possui, a fim de permitir um sacrifício tão violento. Se a terceira hipótese estiver 
correta, saberemos que a Lei foi descumprida ou pelo desespero da falta de 
chuvas, ou por simples vingança do rei Davi aos descendentes da antiga dinastia, 
aproveitandando-se de evento calamitoso. Se a quarta hipótese estiver correta, 
deveremos compreender em que hipótese legal encaixar-se-ia um sacrifício 
humano na Lei Mosaica. 
 Nosso embasamento teórico será a chamada Bíblia Sagrada e livros de 
historiadores que tratem da Grécia ou de Israel. 
 Nosso método será o histórico-comparativo como falamos acima e o 
método dialético. 

O tema é sobremodo profundo, porém como nosso espaço é pequeno, 
teceremos apenas breves comentários. Inicialmente cumpre dizer que Israel 
atravessava a maior seca até então registrada (6). Aproximadamente um século 
depois, haveria uma seca maior que esta no reinado de Acabe (7), a qual duraria 
três anos e meio (1 Rs 17:1; 1 Rs 18:1-2; Tg 5:17-18). Lembremos que muitos 
povos antigos sacrificaram seres humanos em épocas de crise, por conta do 
desespero. 
 A “consulta ao Senhor” feita para descobrir a causa do problema não fica 
clara no texto. No contexto israelita, poderia ser pelos sonhos, por Urim e Tumim 
ou por profetas (1 Sm 28:6). As consultas na Grécia eram feitas no oráculo de 
Delfos. 
 Por toda a Lei Mosaica havia penas de morte, as quais eram executadas, a 
fim de que a terra não fosse suja pela maldade; os cananeus foram vítimas de uma 
punição divina por causa de sua conduta, fazendo com que a terra os “vomitasse” 
como diz o texto bíblico (Lv 18:24-30). A terra pura atrairia chuvas e frutos (Lv 
26:3-6). Na legislação grega, o homicídio deixou de ser uma questão de vingança 
privada, pelo medo da instalação do ciclo fatal de homicídios e vinganças, o qual 
destruiria a pólis. Tal crime era objeto de impureza para toda a comunidade e um 
ataque ao próprio grupo social. Por conseguinte, vemos o ordenamento jurídico 
grego tomando para si a responsabilidade e o dever de punir. Deste modo, a 
chamada “justiça mecânica” (popularmente conhecida como “justiça com as 
próprias mãos”) não seria realizada e a paz estaria assegurada. Havia também, no 
contexto helênico o pensamento que de tempos em tempos, deveria acontecer um 
sacrifício humano para limpar uma certa “sujeira espiritual”. Até o séc. V, a pólis 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 60 

ateniense possuía um grupo de homens sustentados para tal fim. É curioso notar 
como na Grécia havia todo um aparato estatal com vistas à purificação. 

O conceito grego de “míasma” pode nos esclarecer este sacrifício humano 
em Israel. Na língua grega, míasma é uma mancha que provém do crime, 
indicando também para a própria pessoa criminosa ou um opróbrio. Esta mancha é 
algo metafísico que pode atrair a maldição dos deuses. Esta só poderia ser limpa 
por um sacrifício humano. O dionisismo, especialmente o orfismo, caracteriza-se 
pela instituição de processos purificatórios. Temos como exemplo grego, o mago 
Epimênides, o qual é convocado para expulsar o míasma de Atenas após o 
assassinato dos Cilonides. Sobre ele, nos fala Jean-Pierre Vernant: “Promotor de 
ritos catárticos, é também um adivinho inspirado cujo saber, diz-nos Aristóteles, 
descobre o passado, não o futuro: seu dom de dupla visão faz conhecer, com 
efeito, as falhas antigas; desvela os crimes ignorados cuja impureza engendra, 
nos indivíduos e nas cidades, um estado de perturbação e de enfermidade, o 
delírio frenético da mania, com seu cortejo de desordens, de violências e 
assassínios” (8). As falhas antigas em Israel eram conhecidas pelo dom da palavra 

do conhecimento (1a Co 12:8). Fica então a pergunta: Será que o pensamento 
israelita via o crime como algo que poderia sujar a terra, tal qual o conceito grego 
de míasma? A resposta é sim. Por diversas passagens da Lei, há este pensamento 
sendo expresso. Desta forma, citamos um desses textos como exemplo: 

“Com nenhuma destas coisas vos contaminareis, porque em todas estas 
coisas se contaminaram as gentes que eu lanço fora de diante da vossa face. Pelo 
que a terra está contaminada; e eu visitarei sobre ela a sua iniqüidade, e a terra 
vomitará os seus moradores. Porém vós guardareis os meus estatutos e os meus 
juízos, e nenhuma dessas abominações fareis nem o natural, nem o estrangeiro 
que peregrina entre vós; porque todas estas abominações fizeram os homens 
desta terra, que nela estavam antes de vós; e a terra foi contaminada. Para que a 
terra não vos vomite, havendo-a vós contaminado, como vomitou a gente que nela 
estava antes de vós. Porém qualquer que fizer dessas abominações, as almas que 
as fizerem serão extirpadas do seu povo. Portanto, guardareis o meu mandado, 
não fazendo nenhum dos estatutos abomináveis que se fizeram antes de vós, e não 
vos contamineis com eles. Eu sou o Senhor, vosso Deus (9)”. 

 
Assim, se as penas de morte em Israel forem entendidas como sacrifícios 

humanos para purificar a terra, como muitas vezes sugere o texto bíblico, 
respondemos uma das questões acima: As penas de morte eram sacrifícios 
humanos cominados na Lei Mosaica; esta era a sua natureza jurídica. Tanto no 
contexto grego como no israelita a ira de Deus ou dos deuses era aplacada com 
sangue. Portanto, não se trata de vingança dos gibeonitas, muito menos uma 
forma de ressarcir danos, mas a utilização do supremo sacrifício purificatório em 
épocas de crise (10). 
 Indubitavelmente devemos entender o pensamento dos israelitas quanto à 
importância de uma aliança, o que é de suma importância para o presente trabalho. 
Alianças assemelham-se a contratos, mas não são exatamente iguais. É provável 
que as alianças tivessem sido os precursores dos contratos atuais. Modernamente, 
podemos fazer contratos com pessoas físicas e/ou jurídicas e desfazê-los mediante 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 61 

uma rescisão contratual (11), ou mesmo através de Ação de Rescisão Contratual, 
quando buscamos a tutela jurisdicional do Estado. Será que uma aliança poderia 
ser desfeita com a mesma facilidade? Para responder esta questão, devemos ter 
uma noção de teologia das alianças. Na Bíblia, Deus faz oito alianças com Seu 

povo, a saber: 1a) Aliança adâmica; 2a) Aliança noaica pré-diluviana; 3a) Aliança 

noaica pós-diluviana; 4a) Aliança abrâmica; 5a) Aliança mosaica; 6a) Aliança 

davídica; 7a) Aliança salomônica e; 8a) Aliança cristã. Da primeira à sétima, 
temos as sete alianças do Antigo Testamento, as quais são resumidas pelo Novo 
Testamento como a “Antiga Aliança”. A oitava aliança é a do Novo Testamento. 
De acordo com o pensamento judaico-cristão somente Deus poderia fazer uma 
aliança com os homens. Todas estas alianças foram seladas com sangue e toda 
quebra de alianças seladas com sangue no mundo antigo gerava mortes como 
punição. Vemos exemplo disso no livro do profeta Jeremias, quando o povo 
quebra a chamada Antiga Aliança (Jr 31:31-32): 

“Porque assim diz o Senhor: Teu quebrantamento é mortal, e a tua chaga 
é dolorosa. Não há quem defenda a tua causa; para que possas ser curado, não 
tens remédios nem emplasto. Todos os teus amantes se esqueceram de ti e não 
perguntam por ti; porque te feri com ferida de inimigo e com castigo de cruel, 
pela grandeza de tua maldade e multidão de teus pecados. Por que gritas em 
razão do teu quebrantamento? Tua dor é mortal. Pela grandeza de tua maldade e 
pela multidão de teus pecados, eu fiz estas coisas”(12). 

 
Os “amantes” são aqui vistos como outros deuses na dimensão religiosa, 

ou outras nações no nível político. A quebra da aliança consistia, neste caso, numa 
idolatria persistente e em alianças com outras nações, o que foi continuamente 
proibido na Lei Mosaica (Dt 20:1-20) e nos profetas (Is 30:1-8), pois alianças com 
outros povos indicavam para alianças com os deuses dessas nações. 

No entanto, os homens poderiam fazer alianças entre si, como parte do 
Direito Mosaico. O casamento é um bom exemplo de aliança entre os homens e o 
seu descumprimento gerava morte, como é o caso do adultério; onde haveria uma 
pena a ser suportada não só pela mulher adúltera, mas também pelo homem 
adúltero (Lv 20:10; Dt 22:22). Não nos esqueçamos de que no passado Josué fez 
aliança com os Gibeonitas (Js 9:1-27). E, embora enganado pelo povo da terra de 
Canaã, com o qual estavam proibidos de fazer pacto, lembremos que o juramento 
não pôde ser descumprido, “porquanto os príncipes da congregação lhes juraram 
pelo Senhor, Deus de Israel...”(Js 9:18a). Como Deus é eterno, a aliança também 
seria. Assim, apesar das muitas reclamações advindas do clamor popular (Js 
9:18b), os próprios líderes disseram: “Nós juramos-lhes pelo Senhor, Deus de 
Israel; pelo que não podemos tocar-lhes” (Js 9:19). Interessante notar que a 
cidade de Gibeão foi, logo em seguida, sitiada por cinco reis cananeus de cidades 
confederadas que se sentiram traídos pelos gibeonitas; e o povo israelita foi 
obrigado a defendê-la, iniciando-se uma grande guerra (Js 10:1-43). 

Se já vimos exemplos práticos de alianças, vejamos como estas eram 
constituídas no mundo antigo. Quando dois reis desejavam fazer uma aliança, eles 
cortavam animais ao meio e organizavam as metades dos animais frente a frente 
com sua respectiva metade cortada, de modo a formar um “caminho de sangue”. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 62 

Os reis passavam duas vezes pelo caminho de sangue, como que tacitamente 
declarando: “Eu serei fiel a ti nesta vida e depois dela”. Após isso, liam-se os 
termos da aliança, e, jurando, declaravam-se direitos e deveres. Uma maldição era 
imprecada para aquele que descumprisse os seus votos. Os dois selavam o acordo 
com um “corte da aliança”, no qual os representantes de ambos os povos cortavam 
os pulsos e os uniam, a fim de que o sangue dos aliançados se misturasse. Com tal 
corte haveria a lembrança do pacto de sangue por causa da cicatriz. Depois, 
faziam uma refeição a partir do sacrifício. Dali em diante, o nome dos aliançados 
seria misturado. Suas posses passariam a ser propriedade comum e deveriam 
ajudar o aliançado que passasse necessidade. Deveriam ser fiéis um ao outro e 
defender-se mutuamente em caso de guerra e até a morte se necessário. O inimigo 
de um tornar-se-ia inimigo do outro. A aliança de sangue era supostamente 
indissolúvel e só a morte poderia pôr fim aos votos. É importante notar que a 
expressão hebraica para fazer uma aliança (ou fazer um concerto) poderia ser 
literalmente traduzida por “cortar um concerto”. A idéia do sangue derramado é 
clara e patente aos nossos olhos. 
 A partir daqui, vemos que uma aliança (de sangue) havia sido quebrada 
por Saul. E, toda quebra de alianças seladas com sangue no mundo antigo gerava 
mortes como punição. Assim, estamos falando de uma pena de morte executada 
sobre um criminoso, a qual possuía o poder purificatório do sacrifício humano. 
Sobre este poder purificatório, é importante trazer um vocábulo da cultura grega, 
o fármakon. Fámakon significa veneno ou remédio e, embora pareça 
contraditório, a palavra possui os dois sentidos ao mesmo tempo. A medicina já 
comprovou que a diferença entre o remédio e o veneno está apenas na quantidade. 
Desta maneira, sabemos que veneno de cobra em pequenas doses pode curar 
determinadas enfermidades, enquanto que grandes quantidades de remédio podem 
matar, se ministradas em excesso. Fármakon é a vítima sacrificial. Ele é o veneno 
que está matando a comunidade, mas também será o remédio que a curará, quando 
for sacrificado. Vemos aqui a proximidade da palavra míasma e fámakon, pois 
este significa veneno e aquele significa além de mancha, a própria pessoa 
criminosa. A pessoa culpada pela crise da comunidade traz novamente a paz para 
a mesma quando ritualmente sacrificada pelo farmakós (jarmaküs), o feiticeiro. 
Não é sem razão que a palavra feitiçaria (jarmakeßa - farmakéia) possui a mesma 
raiz de fármakon. 

Cumpre agora resolver a segunda questão. Vale explicar que o termo 
“filhos” no hebraico também pode se referir aos netos, o que torna o nosso 
trabalho interpretativo ainda mais difícil. Especialmente porque Davi poupa 
Mefibosete, neto de Saul, a fim de não quebrar um outro juramento (1 Sm 18:3-4; 
20:8-43; 23:14-18), evitando incorrer em outra maldição. Isto demonstra a 
presença de netos de Saul no sacrifício implícita e explicitamente no texto. Saul é 
chamado de “eleito do Senhor”, enquanto na verdade é um eleito do povo e 
apenas ratificado pela divindade, como deixou claro o juíz-profeta Samuel, 
quando o povo pediu um rei para si (1 Sm 8:1-22): 

“E disse o Senhor a Samuel: Ouve a voz do povo em tudo quanto te disser, 
pois não te tem rejeitado a ti; antes, a mim me tem rejeitado, para eu não reinar 
sobre ele” (13). 

 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 63 

Assim, vemos aqui o princípio da substituição sacrificial, de modo que 
toda a comunidade é substituída em sua culpa pela vítima sacrificial. Neste 
sentido vemos a substituição sacrificial no mito grego das bacantes, quando 
Penteu é sacrificado, mas é o substituto de toda uma comunidade culpada. 

Resta saber se ocorre neste caso uma dupla substituição sacrificial, ou seja, 
o pai sendo substituído pelos filhos, o que contrariaria a Lei Mosaica com seu 
princípio da incontagibilidade da pena (Dt 24:16). Na verdade, a resposta a esta 
questão é mais simples que a primeira, pois o próprio texto nos diz que a casa de 
Saul era “sanguinária”. Assim, estavam sendo punidos pelos seus próprios crimes. 
Vale lembrar que na Grécia o sacrifício humano não possuía exatamente a mesma 
natureza jurídica que em Israel. Entre os helenos, o sacrifício humano não era 
pena de morte, mas apenas ritual religioso. Desta forma, não se procurava o 
culpado, mas a substituição sacrificial operava diretamente. A natureza jurídica do 
rito sacrificial grego era apenas religiosa, no entanto, ainda ligada à esfera 
jurídica, pois ocorria em função dos crimes de sangue. 
 Precisamos questionar se não havia em Davi nenhum desejo de vingança 
sobre os seus inimigos, os descendentes de Saul. O rei parece tomar a mesma 
postura dos gibeonitas: Desejo de purificação. Isto é evidenciado pelo último ato 
de misericórdia do rei, a saber, o enterro dos cadáveres. Da mesma forma que 
Rispa, filha de Aiá, concubina de Saul; Davi promove o sepultamento dos 
imolados. Era motivo de grande vergonha ser devorado por animais após a morte, 
o que denotava a morte dos ímpios. Na Grécia havia a mesma preocupação de 
enterro adequado, com o cumprimento dos ritos fúnebres, temendo os helenos o 
retorno do antepassado e um possível tormento espiritual. Mas a questão ainda 
não se resolve, pois a Lei Mosaica comina expressamente que os cadáveres dos 
sacrificados (condenados à pena de morte) deveriam ser enterrados com urgência. 
Vejamos o texto da legal: 

“Quando também em alguém houver pecado, digno do juízo de morte, e 
haja de morrer, e o pendurares num madeiro, o seu cadáver não permanecerá no 
madeiro, mas certamente o enterrarás no mesmo dia, porquanto o pendurado é 
maldito de Deus; assim, não contaminarás a tua terra, que o Senhor, teu Deus, te 
dá em herança” (14). 
 
 Já que o ordenamento jurídico realmente estipulava que os cadáveres 
deveriam ser enterrados no mesmo dia, não podemos tomar isto por base para 
afirmar a inocência de Davi e o estrito cumprimento da Lei. No entanto, neste dia 
do enterro houve um detalhe que pode nos dar um esclarecimento: Ele enterrou os 
ossos de Jônatas e de seu pai, o rei Saul. O enterro de Jônatas já seria esperado, 
pois Davi e este eram aliados. Entretanto, o sepultamento de Saul não fazia parte 
das suas obrigações. Por conseguinte, concluímos que o rei não somente cumpriu 
as suas obrigações legais e contratuais da aliança com Jônatas, mas também teve 
um último ato de misericórdia com o seu inimigo, que tanto procurou a sua morte. 

Lembremos que os filhos de Saul foram sacrificados “perante o Senhor; e 
caíram estes sete juntamente; e foram mortos nos dias da sega, nos primeiros 
dias, no princípio da sega das cevadas”. Aqui está a conexão clara entre o 
sacrifício e as colheitas, evidenciando um suposto poder destes para gerar a 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 64 

prosperidade. O mesmo pensamento está presente na cultura grega, onde o sangue 
era espalhado pelos campos, como se possuísse o poder de fertilizá-los. 
 De acordo com o exposto, fica ainda uma última questão: Não poderiam os 
gibeonitas, ou mesmo Davi liberarem os filhos de Saul de tamanha violência 
através de um simples ato de perdão judicial ou anistia? A resposta é dada pela 
própria lei em Lv 17:11: “Porque a alma da carne está no sangue, pelo que vô-lo 
tenho dado sobre o altar, para fazer expiação pela vossa alma, porquanto é o 
sangue que fará expiação pela alma”. A epístola aos Hebreus é ainda mais 
taxativa no capítulo 9, versículo 22: “E quase todas as coisas, segundo a lei, 
purificam-se com sangue; e sem derramamento de sangue não há remissão”. 
Desta forma, vemos que a Lei exige sangue para ocorrer a expiação, ou seja, para 
que a ira da divindade seja desviada para a vítima sacrificial. No caso israelita, 
vemos que os sete criminosos foram enforcados, não havendo um explícito 
derramar de sangue, nem mesmo seu derramamento sobre as colheitas. Porém, o 
valor do sacrifício está no espasmo mortal. 
 Por derradeiro, podemos expressar algumas conclusões. Em primeiro 
lugar, vimos que a passagem supracitada não se encontra em contradição com o 
restante do texto legal do Direito Mosaico. Nem mesmo podemos cogitar que 
houve uma exceção ao restante do texto legal israelita. Pudemos claramente 
perceber que na passagem bíblica supracitada não houve nenhum grave 
descumprimento da Lei. Vemos ao contrário que a mesma foi cumprida 
integralmente, havendo ainda, um último ato de misericórdia de Davi para com 
Saul. Então podemos afirmar que a passagem supramencionada não está em 
contradição com o restante do texto legal do Direito Mosaico, sendo parte da 
tradição normativa israelita, no momento em que se entende a natureza jurídica do 
sacrifício humano como pena de morte. 

Tais normas podem ainda soar como absurdas para o homem moderno, 
após tantos clamores pelos direitos humanos, a começar pelo Marquês de Beccaria 
em seu famoso livro “Dos delitos e das penas”, o qual revolucionou o Direito 
Penal. Também pode parecer estranho vermos conceitos jurídicos misturados com 
conceitos religiosos, especialmente depois do pensamento de Maquiavel, o qual 
concebeu a separação entre Igreja e Estado. 

Entretanto, retornamos na linha do tempo para um período mui anterior ao 
nosso, quando o Direito e a religião se misturavam e toda abstração jurídica, tinha 
de surgir primeiro de uma abstração religiosa. Assim raciocinava o homem 
daquela época. Somente conseguiremos entender o pensamento antigo, quando 
nos despirmos de toda a nossa bagagem cultural, de todos os nossos esquemas de 
conhecimento. Não podemos negar os benefícios da humanização das penas no 
mundo moderno, mas tal raciocínio nos impede de entender o direito antigo e de 
pensar como se concebia a justiça no passado. 

Após o enterro dos cadáveres vemos que “Deus se aplacou para com a 
terra”. Isto nos mostra claramente que o sacrifício foi recebido pela divindade. Se 
foi recebido pela divindade, a qual enviou chuvas, é porque foi realizado segundo 
suas prescrições e leis. Dura lex sed lex (15). 
 
 
 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 65 

Notas 
1. BÍBLIA, A.T. II Samuel. Português. Bíblia Sagrada: Edição revista e 

corrigida. Trad. de João Ferreira de Almeida. São Paulo: Sociedade Bíblica do 
Brasil, 1995. Cap. 21, vers. 1-14. 

2. BÍBLIA, A.T. Levítico. Português. Bíblia Sagrada: Edição revista e 
corrigida. Trad. de João Ferreira de Almeida. São Paulo: Sociedade Bíblica do 
Brasil, 1995. Cap. 18, ver. 21. 

3. O nome é o mesmo que hoje usamos para nos referirmos a crianças 
pequenas como “moleques”. Esta era a relação entre a criança e o deus fenício, na 
medida que os filhos mais novos não recebiam nome, posto que poderiam ser 
pedidos em sacrifício.  

4. Princípio do Direito Penal significando que a pena não contagia os 
inocentes, ou também chamado de princípio da intranscendência da pena, 
significando que a pena não passa da pessoa do condenado, ou ainda, princípio da 
personificação da pena, segundo o qual a pena é feita apenas para a pessoa do 
criminoso. Tal princípio é adotado nos Códigos Penais modernos, atendendo ao 
princípio da humanização das penas. Na Constituição Federal do Brasil este 

princípio está no art. 5o, XLV. 
5. BÍBLIA, A.T. Deuteronômio. Português. Bíblia Sagrada: Edição revista e 

corrigida. Trad. de João Ferreira de Almeida. São Paulo: Sociedade Bíblica do 
Brasil, 1995. Cap. 24, vers. 16. 

6. O reinado de Davi se inicia em 1011 a.C. e dura 40 anos. Este fato 
acontece perto do final de seu governo. 

7. Acabe reinou de 874-853 a.C., sendo o monarca mais destacado da 
dinastia de Onri. 

8. VERNANT, Jean-Pierre. As Origens do Pensamento Grego, p. 80-81. 2. 
ed. Rio de Janeiro: Ed. Difel, 2003.  

9. BÍBLIA, A.T. Levítico. Português. Bíblia Sagrada: Edição revista e 
corrigida. Trad. de João Ferreira de Almeida. São Paulo: Sociedade Bíblica do 
Brasil, 1995. Cap. 18, ver. 24-30. 

10. Além de ser o sacrifício supremo, sete homens são sacrificados, 
sendo o sete, na cultura hebréia um símbolo de plenitude. A civilização minóica 
em Creta também sacrificou seres humanos em épocas de crises climáticas. 

11. A palavra rescisão vem do latim rescissio, sendo a designação 
genérica para o interrompimento da relação jurídica contratual, quer por 
manifestação unilateral em caso de inadimplemento de uma das partes 
(resolução), quer por consenso das partes (resilição). 
        12. BÍBLIA, A.T. Jeremias. Português. Bíblia Sagrada: Edição revista 
e corrigida. Trad. de João Ferreira de Almeida. São Paulo: Sociedade Bíblica do 
Brasil, 1995. Cap. 30, vers. 12-15. 

13. BÍBLIA, A.T. I Samuel. Português. Bíblia Sagrada: Edição revista 
e corrigida. Trad. de João Ferreira de Almeida. São Paulo: Sociedade Bíblica do 
Brasil, 1995. Cap. 8, ver. 7. 

14. BÍBLIA, A.T. Deuteronômio. Português. Bíblia Sagrada: Edição 
revista e corrigida. Trad. de João Ferreira de Almeida. São Paulo: Sociedade 
Bíblica do Brasil, 1995. Cap. 21, vers. 22-23. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 66 

        15. Brocardo proveniente do Direito Romano: “A lei é dura, mas é a 
lei”. 
 
Bibliografia: 
COULANGES, Fustel de. A Cidade Antiga. 1. ed. São Paulo: Editora Martin 

Claret, 2003. 
GIRARD, René. A Violência e o sagrado. 1. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1990. 
HAYFORD, Jack W. et al. Bíblia de Estudo Plenitude. 1. ed. São Paulo: 

Sociedade Bíblica do Brasil, 1995. 
PEREIRA, Isidro. Dicionário Grego-Português e Português-Grego. 8. ed. 

Portugal: Livraria Apostolado da Imprensa, 1998. 
SCHULTZ, Samuel J. A História de Israel. 1. ed. São Paulo: Edições Vida 

Nova, 1999.  
SIDOU, J.M. Othon. Dicionário Jurídico. 7. ed. Rio de Janeiro: Editora Forense 

Universitária, 2001. 
VERNANT, Jean-Pierre. As Origens do Pensamento. 13. ed. Rio de Janeiro: 

Difel, 2003. 
 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 67 

A DIVERSIDADE DE CONCEPÇÕES ANTIGAS SOBRE A MORTE E A 

MAGIA: UMA ABORDAGEM ANTROPOLÓGICA 

Pedro Paulo A. Funari (UNICAMP/NEE) 

 
Subjetividades e identidades sociais: a variedade de vidas e mortes 
Aristóteles, o filósofo grego do século IV a.C., considerava que o ser 

humano é definido por viver em coletividade (“o homem é um animal político”, 
entendido político como pertencente a uma cidade, polis). O mesmo Aristóteles 
utilizava-se do conceito de comunidade (koinonia, em grego), para dizer que as 
pessoas partilhavam coisas comuns (origens, língua, costumes, crenças) e, por 
isso, formavam uma comunidade. Essas pessoas que compartilhavam um ethos 
(caráter, índole, costume) formulariam suas próprias leis para que essa 
comunidade pudesse funcionar em ordem. A norma (nomos) leva à ordem social 
(taxis) e, como toda regra tem exceção, o desrespeito à norma ou sua ausência 
(anomia) leva à desordem (ataxia). Aristóteles tratava da vida e da morte, em 
associação com a sujeição social, ao afirmar que (Ética a Nicômaco 1161a) “o 
escravo é uma ferramenta viva, e a ferramenta é um escravo sem vida. Não pode 
haver portanto amizade em relação a um escravo enquanto escravo”.  

Os conceitos de compartilhamento de valores viriam a ser importantes 
também em modelos interpretativos de nossa época e não cabe dúvida que sua 
influência continuaria mesmo em autores muito recentes (Funari 1999). A vida 
associada à táxis, à rigidez da estrutura social, enquanto a morte foi associada, 
muitas vezes, tanto à submissão como ao desfecho de uma vida desonrosa. Vida e 
morte, pois, associadas à ordem social. 

O estudo da sociedade, seu funcionamento e transformações, desenvolveu-
se a partir de fins do século XIX, quando dos inícios das disciplinas Sociologia e 
Antropologia. A primeira estava preocupada em explicar nossa própria sociedade, 
aquela em que vivemos, enquanto a segunda voltou-se, de início, para o estudo 
das sociedades dos outros, chamados de primitivos. Outros termos usados para 
diferenciar nossas sociedades das outras foi definir as nossas com adjetivos 
enobrecedores, tais como ‘sociedades complexas’, ‘civilizadas’, ‘ocidentais’, por 
oposição a ‘sociedades simples’, ‘selvagens’, ‘orientais’. Em ambos os casos, uma 
primeira preocupação foi entender e explicar como as sociedades funcionam e se 
reproduzem. Por isso, já se diferenciavam muito da História, surgida para explicar 
a mudança e o caráter irrepetível do fato histórico. Enquanto a História ocupava-
se do ocasional, o estudo da sociedade esforçava-se para formular teorias para 
explicar a manutenção de valores, costumes, tradições. A Antropologia e a teoria 
social, em geral, contribuíram, de forma decisiva, para o redimensionamento das 
questões históricas (Funari, Zarankin & Stovel 2005). 

As discussões da teoria social das últimas décadas foram importantes para 
criticar os modelos normativos, ainda muito difundidos, em contribuição 
significativa para os estudos também das sociedades do passado. Estudos 
empíricos e reflexões teóricas apontaram para o caráter heterogêneo da vida 
social, da fluidez das relações, e das contradições e conflitos sociais. No lugar de 
normas e desvios às normas, surge uma pletora de comportamentos e visões de 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 68 

mundo. Outro aspecto importante, proveniente das reflexões filosóficas e 
antropológicas, consiste no papel central dos conflitos na vida social. À tendência 
de se enfatizar a reprodução social, contrapôs-se a atenção aos conflitos. Na 
tradição marxista, já se havia ressaltado que as contradições de classe eram o 
motor da História, na famosa assertiva do Manifesto Comunista de 1848. 
Contudo, a tradição sociológica do século XX, tributária de Max Weber ou de 
Émile Durkheim, havia relevado o conflito à categoria de anomalia, doença social, 
desvio da reta via. As últimas décadas do século XX, entretanto, testemunharam 
uma série de lutas sociais, intensas, como a luta pelos direitos civis, contra a 
discriminação racial, contra a guerra, pela diversidade sexual, pela emancipação 
feminina, mas também movimentos em sentido contrário, como o 
fundamentalismo religioso e o nacionalismo xenofobista. Sociedades dilaceradas 
pelo conflito armado ou civil multiplicaram-se e muitos estudiosos não hesitaram 
em retomar e melhor explorar o caráter intrinsecamente conflitivo das relações 
sociais.  

Morte e magia: afastar o azar 

O simbolismo e os gestos apotropaicos destinados a afastar o Mau olhado 
tinham grande importância na sociedade romana. As representações e ilustrações 
fálicas eram usadas, especialmente para afastar as forças negativas (cf. a raiz do 
verbo grego apotropein, “desviar”): Como diz Plínio, contra inuidentiua 
effascinationes. “Contra os feitiços da inveja” (Plínio, H.N. 1950; cf. baskaino em 
grego). Aceita-se, em geral, que a função apotropaica do falo esteja 
correlacionada com sua associação à fertilidade (e.g. Adams. 1987:4-6 com 
bibliografia anterior a respeito). Assim, diferentes termos utilizados para referir-se 
ao falo podem ser considerados apotropaicos em particular mentula, uerpa 
fascinum, phallus e, talvez, cauda. Diferentes autores clássicos demonstram o 
caráter apotropaico do membro masculino. Costa Panayotakis enfatiza, por 
exemplo, que algumas passagens de Petrônio (e.g. Sat. 22.1; 134.11; 138,1) 
devem ser entendidas no contexto da simbologia sexual, afastando-se de uma 
interpretação mais simples e direta, pornográfica (comunicação pessoal). 
Expressões correlatas, em particular as que se referem ao ato sexual com uma 
mulher, não são, surpreendentemente, associadas, pela grande maioria dos 
estudiosos, a conotações apotropaicas. Adams (1987:120) afirmara que “parece 
que futuo” “possuir” era usado, livremente. Como um termo técnico, sem emoção, 
em prostíbulos, tanto por clientes como pelas “prostitutas”. No mesmo sentido, 
Catherine Johns (comunicação pessoal) considera que “Um romano antigo, 
registrando uma visita agradável a um bordel, pode não ter sentido a culpa que 
tomou conta das gerações posteriores, mas tenho dúvida se o simbolismo da 
fertilidade e da sorte estaria, realmente, entre suas preocupações”. “No entanto, se 
o falo era associado, em geral, à fertilidade, sorte e proteção contra o mau olhado, 
parece natural que estas conotações estivessem por detrás destas inscrições”. 

O caso do antropólogo português João de Pina-Cabral (1993:117-118) 
pode fornecer indicações a respeito deste ponto. Pina-Cabral ficou surpreso com a 
grande difusão de símbolos fálicos, a nível popular, e decidiu, por isso estudar o 
simbolismo genital na cultura popular portuguesa. Pina-Cabral (1993:117-18) 
concluiu que o objetivo da manipulação do falo era “capturar o poder e usá-lo”. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 69 

Na minha própria experiência com as inscrições latinas cursivas, fiquei 
impressionado com as referências fálicas e pela freqüente repetição de expressões 
que se referiam ao ato sexual. Lendo os milhares de epígrafes populares 
encontradas em Pompéia e publicadas no quarto volume do Corpus Inscriptionum 
Latinarum (citado, aqui, como CII IV), tornou-se óbvio que havia uma ligação 
entre as representações fálicas e as referências ao ato sexual ambas relacionada à 
fertilidade e à sorte. 

Inscrições latinas cursivas provenientes de Pompéia, na medida em que 
estes rabiscos são, provavelmente o acesso mais direto que possuímos à população 
romana. Estes tituli graphio exarati ou “inscrições feitas com um estilete”, 
permitem ao estudioso moderno agir como um etnólogo ou como um historiador 
que sai em busca de dados sobre o ethos popular. É difícil avaliar quão 
representativo do ponto de vista popular seja qualquer texto escrito, considerando-
se que a alfabetização não era universal. Catherine Johns, em comunicação 
pessoal ao autor, pondera que “parece dúbio tirar inferências sobre classe social a 
partir de erros de grafia ou de gramática, e totalmente inaceitável fazê-lo a partir 
de qualquer tipo de desenho. O uso de linguagem e desenhos crus é, e 
provavelmente sempre tenha sido, universal em grafites e mesmo os mais 
educados usaram, freqüentemente, linguagem de rua em situações sexuais”. 
Embora não se possa por em dúvida o uso de termos chulos por parte de 
elementos da elite, não há nenhuma indicação de que pessoas educadas, em 
diferentes sociedades, escrevam “incorretamente” – quanto à norma culta, 
portanto – e, menos ainda, que se utilizem estiletes para escrever em paredes. 

De qualquer forma, a grande maioria dos paleógrafos contemporâneos que 
estuda inscrições cursivas enfatiza a parca formação tradicional dos escritores em 
paredes (e.g. Jordan, 1990:438). “Uma grande dispersão de habilidades literárias, 
no mundo antigo”, foi ressaltada por Boaman (1991:123). “A vivacidade e enorme 
massa de evidências sugerem uma população amplamente letrada”, segundo 
Franklin (1991:81; cf. Beard, 1991:37). “Muita gente podia escrever e havia muito 
para ler”, nas palavras de Hopkins (1991:152). Estratos sociais e econômicos são 
amplamente atestados, também, em tabuinhas cursivas (Tomlin, 1988:80, 
Giovanni Menella 1992:7), estudando a epigrafia rural do norte da Itália, ficou 
espantado pelo fato que “indivíduos pouco alfabetizados eram capazes de escrever 
textos curtos em materiais simples graças ao uso de estiletes baratos e portáteis”. 
Mesmo povos fronteiriços podiam ser alfabetizados: “notamos o elevado grau de 
alfabetização entre os beduínos de época romana” (Gichon, 1983:585). À 
aceitação do fato que havia uma alfabetização extensa é o resultado de um viés 
inevitável: especialistas em inscrições cursivas tendem, naturalmente, a considerar 
que seus esforços para a decifração destas inscrições obscuras representam uma 
contribuição para o conhecimento de um grande número de pessoas (Gordon, 
Beard, Reynolds & Roveché, 1993:154). O uso nestes escritos, do latim vulgar, 
entretanto, reforça consideravelmente seu argumento. 

Os grafites pompeianos são, ainda, subestimados como fonte para os 
costumes romanos e sua Weltanschauung. Os livros de Amy Richlin (1983) sobre 
o “Jardim de Priapo” e de Catherine Johns (1982) sobre “Sexo ou Símbolo” 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 70 

tratam de falos e de suas conotações apotropaicas, mas ambas não estavam 
particularmente preocupadas com rabiscos. Richlin e Johns, entre outros autores, 
contribuíram muito para nosso conhecimento da simbologia fálica, em geral, e 
especificamente tal como representada nas evidências eruditas, em textos 
literários, pinturas e assim por diante. Embora os rabiscos populares não devam 
ser opostos às expressões da elite, na medida em que se referem às mesmas 
sociedade e cultura, é, entretanto, razoável ressaltar a especificidade da cultura 
popular. Carlo Ginsburg (1986:95) chamou atenção para o fato de que, como 
modelo analítico, “mais útil uma bipartição entre cultura popular e erudita do que 
um modelo holístico”. O antropólogo João de Pina-Cabral (1993) demonstra bem 
a importância da distinção entre as duas culturas: Pina-Cabral foi levado a estudar 
um simbolismo genital popular que era completamente estranho à sua cultura 
erudita.  

Grafites mágicos de Pompéia 

Pompéia não era uma cidadezinha romana qualquer (Solin, 1973:98), era 
cosmopolita e seus grafites representam os sentimentos de uma ampla gama de 
pessoas. Desenhos fálicos não são raros, nas paredes da cidade. Alguns desenhos 
itifálicos são particularmente interessantes, na medida em que o erectum fascinum 
é maior que o próprio homem. Nas paredes próximas ao Teatro, há um desenho de 
um gladiador itifálico que se utiliza do falo como arma (Vivolo. 1993:148—9). 
Considerando-se as fortes conotações religiosas associadas às lutas de gladiadores 
(Hugoniot, 1992:12), parece provável que a representação fálica do gladiador 
destinava-se a protegê-lo (cf. Porph. Ad. Epod 8, 18;  Tupet. 1986:26O). 

Outro desenho itifálico (CII IV, 4566) é acompanhado por uma inscrição 
pouco clara: Felício tomintare. Embora até agora sem explicação, este grafite 
deve relacionar-se com tumeo (inchar) ou com torqueo (balançar), enquanto 
felício deriva de feliz, fértil e sortudo (cf. Vaananen, 1937:43; 49). Poderia ser, 
neste caso, interpretado como uma referência ao falo inchado ou balançado. Sorte 
e fertilidade podem, igualmente, ser associadas ao desenho do homem cuja cabeça 
está completada por um falo (Vivolo 1993:179). Desenhos fálicos poderiam 
explicitamente atuar como proteção contra o mau olhado ou contra o desprezo 
feminino. Sociedades patriarcais, de caráter falocêntrico (Gold, 1993:79) tendem a 
produzir, nos homens, o temor do juízo sexual feminino. (As mulheres não eram 
sem poder, pois podiam escolher seus parceiros (cf Gilmore, 1990) e uma grafite 
de um tal Fortunatus é um bom exemplo (CII IV, 4498)): Thyas noli amare 
Fortunatum, uale. “Tias não quis amar Fortunato. Saudações”. Antes das 
despedidas. O desenho de um falo atua como uma proteção contra o desprezo 
feminino. 

Desenhos fálicos eram, também, usados para substituir a palavra phallum 
ou outras semelhantes, em uma frase, como em CIL IV, 4756. A associação do 
desenho fálico a uma mensagem escrita foi efetuada, provavelmente, para atrair a 
sorte. A força associada ao pênis aparece claramente, também, em outros grafites. 
como CIL IV. 1655: Hysocryse puer Natalis uerpa te salutat, “Jovem Hisócriso, 
Natalis, o falo te saúda”. O falo, como símbolo da natureza criadora, era 
respeitado com piedade religiosa como a representação das forças misteriosas da 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 71 

criação e ao mesmo tempo, era usado como amuleto apotropaico contra todo o 
mal humano ou divino” (Montero, 1991:69)”. 

Grafites pompeianas referentes, explicitamente ao ato sexual são, também, 
muito comuns. Eva Cantarella (1988:276), ressalta que a mentalidade sexual dos 
romanos era a do estuprador, um “perfeito estuprador”. A palavra mais popular 
nas paredes era o verbo futuo (“foder”) e seus derivados (originalmente, 
significava “bater” (cf. Maias. 198:118), como seu cognato grego bineo, também 
atestado em Pompéia (e.g. CII. IV. 8767). Os autores antigos associam-nos ao uso 
da força (cf. Lamberterie, 1991: 149; 156). Contudo, como John Boardman 
(1992:239-240) afirmou, referências fálicas e sexuais não implicam, 
forçosamente, agressão masculina contra as mulheres e, na verdade, a maioria dos 
grafites referentes a  fututiones (“relações sexuais”) não é ofensivos. Além disso, 
parecem ter as mesmas conotações apotropaicas das expressões fálicas. 

Em um dos prostíbulos de Pompéia, muitos grafites referem-se ao ato 
sexual. A maioria deles é claramente inofensiva, como CIL IV, 2246: Hic ego 
cum ueni, futui, deinde redei domi, “Vim, possui e voltei para casa”. Igualmente 
“Plácido possuiu quem quis”, Placidus hic futuit quem uoluit (CIL IV, 2265. 
FIGURA 8). Algumas frases são complexas: “a vagina das cidadãs romanas foi 
possuída, suas pernas abertas; não há substitutas, a não ser as mais doces e gentis” 

(CIL IV, 1261). 

Algumas frases são claramente propiciatórias. “Estará bem, se bem 
possuir”, bane ualeas qui bene lutues (CII IV, 2274; sobre a linguagem, veja-se 
Vaananen, 1937:36). A mesma interpretação aplica-se a uma inscrição 
proveniente do Vía Del Lupanare,  escrita por uma mulher: fui possuída aqui 
fututa sum hic (CIL IV, 2217). Adams (1987: 120) comentou este grafite, 
ressaltando que “não é o tipo de observação que se esperaria de alguém que se 
considerasse vítima de uma humilhação”. Isto é certo, sem dúvida, mas não penso 
que se pudesse designá-lo como um “uso neutro da palavra”. Se a fututio fosse 
considerado um ato propiciatório, seria natural que, tanto homens como mulheres, 
usassem a palavra para proteger-se do azar. Esta hipótese era forçada pelos 
grafites referentes a mulheres como mulheres “fodedoras”. Duas inscrições 
referem-se a “Mula, a  fodedora” Mola phoututrix (em caracteres gregos. CIL IV, 
2204, cf. Dubuisson, 1992: 189) e “Miduse, a fodedora”, Miduse fututrix (CIL. 
IV, 4196,) e parece que a única explicação razoável para estas inscrições seja que 
a fututio fosse considerada positiva para homens e mulheres igualmente. 

Há diversas referências à sorte, ou ao azar, como resultado de fututiones. A 
famosa inscrição de Florônio é um bom exemplo: Florônio, garanhão e soldado da 
sétima legião, esteve aqui ‘nesta hospedagem’ e nenhuma mulher percebeu o fato. 
. .mas eram apenas seis e, assim, poucas (para tal macho) (cf. Funari, 1993:134). A 
intenção de Florônio, com este grafite, foi proteger-se do azar que poderia resultar 
de sua abstinência. A maneira de fazê-lo consistiu, justamente, em referir-se a si 
mesmo com o termo grego binetas (“garanhão”) e a reafirmar sua potência sexual. 

Seria possível concluir, a partir desses exemplos, que referências explícitas 
ao ato sexual fossem apotropaicas? A resposta a esta questão não é fácil. 
Reconhece-se, amplamente, que o falo estava carregado de sentimentos religiosos 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 72 

profundos, atuando como um verdadeiro símbolo apotropaico. Por outro lado, o 
uso muito difundido das referências ao ato sexual, por parte da gente simples, não 
é explicado. Esta prática não poderia ser explicada, de maneira satisfatória, pelo 
desejo sexual natural (cf. Bing & Cohen, 1991:1). Por outro lado, é fácil entender 
que, se a fertilidade estava na base das propriedades mágicas ligadas às 
representações fálicas ela poderia explicar, igualmente, a popularidade das 
referências ao ato sexual. Há tempos, Pierre Grimal (1969:47-49) ressaltava que 
“os cultos à fertilidade eram apreciados não pela elite, mas pelos libertos, escravos 
e a gente simples” (le menu peuple). A preocupação com o mau olhado e o azar 
era, também, algo tipicamente popular (Jordan, 1990:438). Na religião popular, 
definida por Kuenzel (1992:1055) como la culture religieuse populaire, não há 
razão para supor que as fututiones não fossem associadas ao falo e que o ato 
sexual e as referências fálicas não fosses, ambas, ligadas à fertilidade e à sorte. A 
“religião dos incultos”, religion das gens incultes (Gourevitch, 1991:136), embora 
difícil de ser preservada e, portanto, analisada, é, justamente, aquela que 
encontramos nas inscrições cursivas parietais escritas em latis vulgar (die Sprache 
der neideren Klassen, nas palavras de Vossler, 1954: 49). 

A ubiqüidade das referências ao ato sexual nos rabiscos parietais é notável 
e os termos usados para designá-lo abrange noções como fructus, “gozo” (e.g. CIL 
IV, 2245) e felicitas, “felicidade, sorte” (Johns, 1982:65; CIL IV, 1454). Os 
gostos são uma clara indicação da proteção oferecida pela lembrança do ato 
sexual, sendo o uso dos dedos para incitar a relação sexual o melhor exemplo (a 
“figa”, cf. Ovídio, Fast. 5, 433). A obscenidade ritual, os cânticos núpciais 
obscenos e outros atos cerimoniais ligados à fertilidade e à proteção contra o azar 
não deveriam, portanto, ser isolados das referências sexuais comuns e populares. 
Parece razoável supor que o uso quotidiano de linguagem sexual, tal como 
representada nos grafites, fosse o resultado das propriedades apotropaicas 
associadas ao ato sexual e à sua expressão oral ou escrita. Para as pessoas 
comuns, desprotegidas e submetidas às manifestações maléficas como doenças, 
pobreza, fome e violência, o uso de palavras sexuais poderia, ao menos, constituir 
uma maneira acessível de proteger-se do azar. O escrito anônimo não tinha dúvida 
a este respeito: “aqui vive a sorte”. 

 

Agradecimentos 

Agradeço à Profa. Maria Regina Cândido e menciono o apoio institutional 
do Núcleo de Estudos Estratégicos (NEE/Unicamp), CNPq e FAPESP. A 
responsabilidade pelas idéias restringe-se ao autor.  

 

Bibliografia 
ADAMS, John N. The Latin Sexual Vocabulary, London, Duckworth, 1987. 
BEARD, Mary. “Writing and Religion: Ancient Literacy and the Function of the 

Wriitten Word in Roman Religion. Question: What Was the Role of Writing 
in Graeco-Roman Paganism?” Un: HUMPHREYS, John H. (ed.). Literacy 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 73 

in the Roman World, Ann Arbor: Journal of Roman Archacology 
Supplementary series nº 3, 1991, pp. 35-58. 

BING, Peter & COHEN, Rip. Games of Venus. An Anthology of Greck and 
Roamn Erotic Verse From Sappho to Ovid. London, Routledge, 1991. 

BOARDMAN, John. “The Phallos-bird in Archaic and Classical Greeck Art”, 
Révue Archéologique, 2, 1992, pp. 227-242. 

BOWMAN, Alan K. “Lteracy in the Roman Empire: Mass and Mode”. In: 
HUMPHREYS, John H. (ed.). Literacy in the Roman World, Ann Arbor: 
Journal of Roman Archaeology supplementay series nº 3, 1991, pp. 119-131. 

CANTARELLA, Eva. Secondo Natura. La Bisessualità nel Mondo Antigo, Roma, 
Riuniti, 1988. 

CORBIER, Mireille. “L’écriture en Quête de Lecteurs”. In: HUMPHREYS, John. 
H. (ed.). Literacy and the Roamn World, Ann Arbor: Journal of Roman 
Archacology supplementary series nº 3, 1991, pp. 99-118. 

DOUBUISSON, Michael. “Le Grec à Rome à l’époque de Cicéron. Extension et 
Qualité du Bilinguisme”. In: Annales ESC, 1, 1992, pp. 187-206. 

FRANKLIN,James L. “Lieracy and the Parietal Inscriptions of Pompeii”. In: 
HUMPHREYS, John H. (ed.). Literacy in the Roman World, Ann Arbor: 
Journal of Roman Archaeology supplementary series nº 3, 1991, p. 77-98. 

FUNARI, Pedro Paulo A. “Graphie Caricature and the Ethos of Ordinary People 
at Peiople at Pompeii”. Journal of European Archaeology, 2, 1993, pp. 131-
148. 

FUNARI, Pedro Paulo A.; ZARANKIN, Andrés; STOVEL, Emily. Global 
Archaeological Theory. New York, Kluwer, 2006. 

GILMORE, David D. “men and women in Southern Spain: “domestic power” 
revisited”.  American Anthropology, 92, 4, 1990, pp. 953-970. 

GICHON, Mordehai. “Who were the Enemies od Rome on the limes Palestinae”. 
Studien zu den Militaergranzen Roms III, Aalen, 13, Internationaler 
Limeskongress, 1993, pp. 584-592. 

GINSBURG, Carlo. “An Interview to Keith Luria and Romulo Gandolfo”. 
Radical History Review, 35, 1986, pp. 89-111. 

GOLD, Barbara K. “But Ariadne was Never There in the Fist Place: Finding the 
Female in Roman Poetry”. In: RABINOWITZ, Nnacy Sorkin & RICHLIN, 
Amy (eds.). Feminist Theory and the Classies. London, Routledge, 1993, 
pp. 75-101. 

GORDEN, Roger, BEARD, Mary; REYNOLDS, John & ROVECHÉ, Claude. 
“Roman Inscriptions 1986-1990”. Journal of Roman Studies, 83, 1993, pp. 
131-158. 

GOUREVITCH, Aron. La Science Historique et l’Anthropoologie.  Cieneces 
Sociales, Moscow, 3, 1991, pp. 113-138. 

GRIMAL, Pierre. Les Jardins Romains. Paris, Presses Universitaires de France, 
1969. 

HOPKINS, Keith. “Conquest by Book”, In: HUMPHREYS, John H. (ED.). 
Literacy in the Roman World, Ann Arbor: Journal of Roman Archaeology 
supplementary series nº 3, 1991, pp. 133-158. 

HUGONIOT, Claude. “Saint Augustin et les Spectacles de l’Amphithéatre en 
Afrique Romaine”.  Histoire de l’Art, , 1992, pp. 11-21. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 74 

JOHNS, Catharinem. Sex or Symbol, Erotic Imagens of Greece and Rome. 
London, British Museum Publications, 1982. 

JORDAN, Dan R. “Curses from the Waters of Sulis”.  Journal of Roman 
Archaeology, 3, 1992, pp. 437-441. 

KUENZEL, Robert. “Paganisme, Syncrétisme et Culture Religieuse Populaire au 
Haut Moyen Age, Reflexions de Méthode”. Annales, ESC, 4-5, 1992, pp. 
1055-1069. 

LAMBERTERIE, Charles de. “Le Verbe Binein et le Nom de la Femme”.  Révue 
de Phitologie, 65, 1, 1991, pp. 149-160. 

MENELLA, Giovanni. Romanizzazione ed Epigrafia in Liguria, Originalità 
Trasformazioni e Adattamenti. Coloquio Roma y las primeras culturas 
epigráficas del Occidente, Zaragoza, 4-6 November, 1992, unpublished 
typescript. 

MONTERO, Enrique. El Latín Erótico. Aspectos Léxicos y Literários (hasta el 
siglo I d.C.). Seville, Universidad de Sevilla, 1991. 

PINA-CABRAL, Hoão de. “Tamed Violence: Genital Symbolism in Portuguese 
Popular Culture”. Man, New Series, 28, 1, 1993, pp. 101-120. 

RICHLIN, Amy. The Garden of Priapus. Sexuality and Aggressions in the Roman 
Humor. New Haven, Yale University Press, 1983. 

SOLIN, Heikki. “Die herkulanensischen Wandiinschriften, ein Soziologischer 
Versuch”. Cronache Ercolanesi, 3, 1972, pp. 97-104. 

TOMLIN, Roger S.O. “The Curse Tablets”. In: CUNLIFFE, B. (ed.). The of Sulis 
Minerva at Bath, vol. 2, The finds from the Sacred Spring. Oxford, Oxford 
University Committee for Archaeology, 1988, pp. 59-278. 

TUPET, Anne Marie. “Rites Magiques dans l’Antiquité Romaine”. Aufstige und 
Niedergand des roemischen Reiches, 16, 3, 1986, pp. 2591-2675. 

VAANANEN, Veikko. Le latin des Inscriptions Pompeiennes, Helsinki, 1937. 
VAANANEN, Veikko. Introduction au Latin Vulgaire. Paris, Klincksieck, 1963. 
VIVOLO, F.P.M. Pompei, I Graffiti Figurati. Naples, Bastogi, 1993. 
VOSSLER, Karl. Einfuchrung ins Vulgaerlatein. Munich, Huerber, 1954.  

 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 75 

O CALDEIRÃO DE GUNDESTRUP - A ESTÉTICA DO SAGRADO COMO 
OBJETO DE IDENTIDADE NA CULTURA CELTA PAGÃ 

Renata Macedo Maia da Silva (NEA/UERJ) 
 

“Art is for everybody, but not everybody knows that.” 
 Paul Borum 

Introdução 
 Este trabalho visa a investigação sobre o artefato arqueológico identificado 

como Caldeirão de Gundestrup que pertence à cultura Celta entre o século II e I 
a.c, encontrado na Dinamarca, no norte europeu. Apresentamos a peça em geral, 
porém no momento nos intriga um detalhe da placa mais popularmente conhecida 
como a do Deus Cernunnos. Nosso interesse é traçar algumas relações entre o 
universo simbólico presente nas placas do caldeirão celta a fim de desvelar o 
possível sentido místico que é apresentado nas imagens. Que figuras mitológicas 
estariam representadas nestas faces?A escolha dos materiais para execução tinha 
como objetivo o aspecto sagrado ou apenas durabilidade? O que move a chamada 
Arte do Sagrado no mundo pagão celta? 
  De acordo com Chadwick(1970,pp110-116) esta cultura desenvolveu-se de 
maneira tribal, seus diferentes grupos apresentam algumas similaridades em 
especial que são exploradas aqui na tentativa de delinear uma estética do sagrado. 
Uma arte sacra pagã. 
O Caldeirão de Gundestrup é objeto de diferentes pesquisas e de certa polemica. É 
considerado por Miranda Green (1993,p.14) como uma das mais importantes 
peças para a iconografia, pois apresenta elementos do leste europeu e também da 
Gália, e alude a  mitos que remontam à da idade do ferro. Klind- Jansen (apud 
Berguist e Taylor, 1987) sugere que o caldeirão tenha sido depositado como 
objeto de culto, já que a tundra que o envolvia, estudada por paleobotânicos, 
permitiu a conclusão de que o caldeirão havia sido depositado em solo seco e 
firme; o charco havia formado-se posteriormente. Isto contraria a idéia de que o 
artefato tivesse sido enterrado propositalmente; Olmsted (1976) sustenta que as 
placas que formam o caldeirão são decoradas com imagens que associadas entre 
si, contam o épico irlandês do Roubo do gado de Cooley , Táin Bó Cúalgne. 
Afirma ainda que há mais de uma maneira combinatória para que elas contem 
momentos desta saga mitológica, demonstrando isso matematicamente usando a 
Teoria das Probabilidades e Análise Combinatória . Stuart Piggott (2003,p.79) 
aponta a possibilidade de retratação do rito de Teutates em uma das faces; 
Berguist e Taylor (1987) seguindo a linha de Drexel, afirmam que o caldeirão 
apresenta um desenvolvimento técnico e cultural que liga-se às características da 
região antiga conhecida como Trácia. 
 
A apresentação do artefato e análise da peça 
 O caldeirão é composto de treze faces encontradas em 1891 enterradas em 
um pântano ao norte de Jutland, Denmark. Seu peso é de 8,885 kg em prata. Há 
suspeitas de que ele teria originariamente quatorze faces, entretanto foram 
encontradas treze apenas e vestígios de uma cobertura dourada. Todas as faces 
possuem 20cm de altura e no comprimento possuem duas medidas: algumas 
placas com 24,5cm a 26cm e outras entre 40cm e 43cm, informações obtidas pelo 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 76 

curador PHD Flemming Kaul do Museu Nacional da Dinamarca, onde a peça se 
encontra. Há diferentes explicações para sua origem e datação, indo do séc V a.C 
(Piggott 2003,p.74) ao VII d.C como acreditava S. Reinach (Berguist e Taylor, 
1987) 
 Uma vez montado, nos dá uma idéia geral do contexto que podemos 
dividir em dois grupos: Um de placas pequenas com a constância de uma imagem 
de busto centralizada, podendo ou não estar ladeada por outras figuras menores, e 
um outro grupo onde as placas são maiores, de forma retangular e apresentam 
cenas que formam conjuntos envolvendo aparentemente homens, deuses, animais 
naturais e animais fantásticos.  
 As placas constituem mais dois grupos: Aquelas com um formato mais 
próximo ao quadrado revestem a face externa, e as retangulares revestem a face 
interna. 
 Na atual configuração escolhida como a mais correta para remontar a peça, 
todas as formas apresentadas possuem um relevo significativo que pode ter sido 
conseguido com um processo de cera perdida: matriz em cera, forma posterior em 
barro preenchida com o metal liquefeito. Uma outra maneira seria com 
instrumentos que poderiam ser: martelo de bolear, cinzel, goivas e formões 
utilizados no reverso das placas sobre superfície macia, técnica de “repoussé”. O 
processo poderia ainda contar com as duas técnicas citadas anteriormente em 
associação. A natureza da qualidade das imagens demonstra uma técnica apurada 
de acabamento, especialmente marcada por figuras que apresentam texturas em 
listras e pontos, sugerindo peles e roupagens. Figuras de ramos aparecem em 
diferentes partes do caldeirão e na placa com a qual iremos trabalhar, pois tais 
ramos compõem os espaços entre as figuras. Há placas onde as imagens são 
organizadamente dispostas com simetria e outras onde há uma movimentação 
maior das figuras, efeito obtido por linhas sinuosas que podem estar no contorno 
das imagens ou inclusas na textura; completando a agitação visual algumas 
imagens deslocam-se em direções opostas. No mundo das artes sabemos que os 
elementos visuais imprimem maior ou menor dinamismo às imagens, entre estes 
os mais significativos seriam linhas e cores, não necessariamente pela ordem. As 
linhas sinuosas e diagonais fazem nossos olhos percorrerem com mais liberdade 
as imagens. As figuras com eixo verticalizado e equilíbrio simétrico nos propõem 
um olhar fixo. Desta maneira, o artista pode indicar intencionalmente ou apenas 
intuitivamente o caminho a ser trilhado pelo observador. É possível que esta 
alternância na maneira de olhar do fruidor fosse um elemento provocador para que 
experimentasse sensações diferentes, em uma espécie de transe. Neste caso, por 
razões que expusemos acima, entendemos que as imagens são dispostas utilizando 
um processo criativo de ordem emocional, onde o inconsciente e intuitivo 
prevalecem sobre o racional especialmente nas placas internas. As externas com 
figuras de olhar fixo, bem maiores que as que as circundam, podem demonstrar 
uma perspectiva hierárquica. 
 As correntes estilísticas divulgadas no Brasil por Faiga Ostrower são na 
verdade uma organização proposta por Max Deri, filósofo alemão que divide as 
obras em idealistas, naturalistas e expressionistas. Nesta classificação é possível 
agrupar obras de cortes temporais diferentes em uma mesma corrente; este 
processo atende melhor alocar trabalhos que sejam diferenciadas de seu estilo de 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 77 

época, é mais acessível ao público leigo e ajuda a compreender que obras de arte 
são intemporais - deslocam-se facilmente pelo tempo sugerindo discussões e 
apreciação sensorial eternamente. Arhein (1989,p.277) em sua premissa de que o 
tempo não é por si só responsável por uma estética (1), fica aqui então 
contemplado, pois nesta classificação o tempo é colocado em suspenso.  
 A corrente naturalista reúne obras mais próximas ao que seria uma 
representação mais realista, a idealista privilegia obras de caráter racional, onde o 
planejamento e o rigor em atender a um padrão estabelecido previamente 
encaminham outra forma de beleza, por fim a corrente expressionista apresenta 
imagens onde a alimentação principal vem do universo fantástico. As distorções, o 
onírico e os elementos visuais dispostos de forma vibrante são sua marca. Desta 
forma, o referido Caldeirão está inserido neste terceiro grupo onde a emoção 
domina o processo de criação. Nas três maneiras de criar encontram-se a 
sensibilidade e a razão, o que difere é, além da intenção, a dose de sensibilidade e 
razão empregadas. Estas maneiras de produzir beleza estão em igualdade de 
forças, o que imediatamente permite afirmar que a Arte Celta em seus exemplares 
é tão bela quanto a Arte Grega, a segunda apenas tem sido mais divulgada. 
 Para o historiador pode parecer inicialmente sem sentido aplicar-se a 
análise de uma peça em um processo que em dado momento deixa o tempo em 
suspenso. Na colocação de Gilbert Duran (1997, p.54), a análise dos símbolos não 
pode ser feita linearmente e sim de maneira multidimensional. Há necessidade 
então em algum momento, de mergulhar na imagem trazendo à tona os 
significados universais para depois resignificá-los de maneira local, aí sim a 
temporalidade da obra volta a ser importante. Ao suspendermos a preocupação 
com o tempo será possível mergulhar na esfera do inconsciente coletivo e a 
referida peça, obra de arte e documento histórico, nos informará muito mais da 
forma de pensar e sentir o mundo deste antigo povo. Simultaneamente neste 
processo a peça nos servirá para repensar o presente. 
 
Olhando mais de perto 
 Traçadas as características iniciais do nosso objeto de estudo iremos 
especificar a placa a que se destina este trabalho. É uma das faces mais conhecidas 
e que tem uma interpretação bastante aceita em relação a tratar da figura do deus 
“cornudo” (2). O grupo principal de imagens é composto supostamente por 
Cernunnos, ladeado por um gamo e o que poderia ser um lobo. A direita deste 
grupo, temos outra subcena com dois cães formando uma espécie de pórtico com 
suas caudas que aludem à sexualidade; na parte superior da placa três figuras se 
ajustam: um cão, um pequeno ser sobre um peixe e um quadrúpede com chifres 
que poderia ser um touro por seu pescoço largo, mas em estatura é pequeno, 
semelhante a um potro. No canto esquerdo, quase como um rebatimento, temos a 
duplicação desta mesma figura que faz um novo conjunto encaixando-se sobre o 
gamo. A placa forma uma cena bastante movimentada em função da disposição 
dos seres que deslocam-se em direções diferenciadas, a maioria das figuras ruma 
para a direita, porém o lobo, um dos cães e a serpente estão virados para a 
esquerda. A figura central , a única que está de frente, é o suposto Cernnunos, que 
em uma posição de destaque comanda a cena. Apresenta um “torc” (3) no pescoço 
e ostenta um em sua mão direita, símbolo de pertencimento a tribo. Na mão 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 78 

esquerda prende a serpente que tem certa sinuosidade até a metade, dali em diante 
figura como uma flecha. Ele poderia também ser interpretado como um sacerdote 
que promove um rito. Apresenta uma vestimenta, possivelmente uma pele, já que 
a textura apresentada no relevo é a mesma do pescoço do gamo. Invoca ao mesmo 
tempo em que traz para si a carga do deus. Passa a ser o próprio deus. Seu 
casquete com chifres forma um conjunto com os chifres do gamo, uma espécie de 
“W”. A imagem parece informar que existe uma relação entre ritualizar 
paramentado e a possibilidade de transmutar-se no próprio gamo que é uma 
representação da virilidade, da fertilidade, agilidade e força, a simbologia do deus 
Cernnunos. Ritual semelhante se dá no Brasil com o povo Xavante. Os rapazes 
são pintados de onça parda num ritual de vigília, invocando seus poderes, pois 
eles são guerreiros. Notadamente os índios Xavante jamais fogem a uma peleja, 
apresentam uma tradição de força, coragem e são reservados no contato com 
estranhos. 
 Voltando à peça, o conjunto dos cães pode estar ancorado no mito de 
Arawn que é um deus do submundo e que com seus cães brancos percorre seu 
reino. O portal feito pelos cães pode referir-se a esta qualidade. Diferentes 
divindades da antiguidade que eram ligadas ao submundo e à proteção, eram 
muitas vezes acompanhadas por cães como Hécate e Nehalennia, sendo a segunda 
divindade tanto do panteão germânico quanto celta. 
 O cão era na Gália relacionado ao mundo subterrâneo e também motivo da 
afeição de seus donos (Duval,1952.pp.261-262). Diferentes inscrições lapidares 
demonstram o afeto dos gauleses por seus cães que davam a eles muitas vezes 
pedras funerárias ao lado das suas. Na Bretanha existem evidencias de rituais de 
sacrifício com cães e de refeições rituais onde servia-se o mesmo(Green,1993 
p.61). 
  Existe também uma forte relação entre os poderes sobrenaturais, a força 
solar e a passagem para o “Outro mundo” de forma bem sucedida no pensamento 
celta (Green, idem p.47). É possível sugerir então que o uso do ouro como matéria 
de revestimento do caldeirão não seja meramente por sua qualidade de 
durabilidade e resistência, mas também pela simbologia solar. Em outra face do 
caldeirão é possível ver a roda solar nas mãos do que poderia ser a representação 
do Deus Taranis. 
 Uma outra interpretação poderia ser feita da serpente que toca o solo e está 
sendo segurada por Cernunnos. Sendo um elemento de ligação entre o referido 
deus e a terra, pode ser interpretada como um aspecto feminino que nos lembraria 
a Melusina, fada que figura nos contos medievias com o corpo de cobra cujo 
interdito seria não ser perturbada em sua privacidade por seu marido. Na 
classificação de imagens apresentada por Durand (1997.p443) este seria um signo 
que faria parte do sistema noturno de representações: o  caldeirão, Melusina, 
ventre, mulher, alimento e substância fazem parte deste grupo que está ligado à 
dominante digestiva, ao quente, íntimo, calmo e profundo. O regime noturno das 
imagens carrega o sentido de ligar e confundir, estabelecendo portanto, o mistério.
  
 Há entretanto uma pequenina cena intrigante: um pequeno ser montado 
sobre um peixe grande, possivelmente por suas características um delfin, bagre ou 
salmão. Comparando o relevo com imagens fotográficas e de catálogos de estudo 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 79 

científicos de animais marinhos, não foi possível chegar a uma conclusão precisa 
sobre nenhuma das três espécies terem sido retratadas nesta placa. Mais parece um 
animal híbrido de cetáceo, salmão e bagre. A parte dianteira é semelhante a dos 
peixes e a traseira é de um cetáceo. Consultando estudos de biologia marinha (4) 
conseguimos atestar que os cetáceos conseguem fazer movimentos para cima e 
para baixo com a cauda, o que é incomum aos peixes. São animais que costumam 
viver em grupos e que possuem uma forma de descanso onde utilizam somente 
um lado do cérebro, deixando a outra em sono REM. Esta qualidade de sono é a 
mesma que em humanos os faz sonhar. Já os salmões, peixes reconhecidamente 
simbólicos da sabedoria entre os celtas, apresentam alguns aspectos interessantes: 
as fêmeas têm coloração azulada cintilante no dorso e o restante do corpo 
prateado, sua cabeça é mais curta que a dos machos; estes na fase adulta são 
sociáveis em seu grupo, mantêm uma coloração vermelho terra e pintas quando 
estão próximos do acasalamento. Nesta fase, os salmões demonstram grande 
persistência e coragem em subir o rio contra a correnteza, pois este é seu local de 
nascimento e permanência nos primeiros cinco anos. Uma vez no rio, a fêmea 
cava uma cova e se coloca por sobre ela, o macho lhe cobre fazendo movimentos 
sinuosos com o corpo durante todo o tempo e ambos liberam suas sementes. As 
ovas fecundadas são cobertas com pedras e eclodem depois. Observando famílias 
e espécies de bagres atestamos sua capacidade de cruzar grandes distâncias e nos 
deparamos com o Catfish que apresenta grande porte e é encontrado em diferentes 
lugares indo de Madagascar à Austrália e Ásia, e ainda algumas espécies nas 
Américas. É um animal tão antigo que seus ossos são usados para 
complementação de fósseis por sua similaridade. Seus costumes lembram os do 
salmão no cuidado com as ovas e fecundação, as diferenças estão em um tipo de 
variante para fecundação através do aparelho digestivo da fêmea e os machos 
apresentam um pênis vestigial. 
  É possível que os celtas em geral não tivessem todas estas informações 
sobre estes animais, mas a observação empírica talvez provocasse grande 
admiração. Sobrevivente deste fascínio, o mito irlandês do Salmão da Sabedoria 
conta sobre o peixe que vivia no fundo de um poço e que tornava sábio quem o 
tocasse. Duval (1952,p.259) descrevendo o cotidiano gaulês apoiado em 
fragmentos de Ausone, aponta a grande simpatia dos pescadores pelos delfins e 
como na pescaria eles ajudavam a rebater os peixes contra os rochedos, facilitando 
assim a atividade da pesca que contava com praticamente os mesmos recursos de 
pescadores de colônias e aldeias da atualidade. Ora, tratando-se de provisões para 
sobrevivência, é bem aceitável a idéia de que homem e cetáceo desenvolvessem 
grande afinidade em seus propósitos. Diversas espécies do planeta atiram-se à 
caça e pesca conjuntamente e o homem é mais uma delas. No litoral do Rio de 
Janeiro os pescadores rumam para onde estão os botos e onde as garças 
sobrevoam, pois ali será certo o pescado. Da mesma forma gauleses que agiam em 
cooperação com cetáceos, por eles nutriam uma forma de “amizade” e 
possivelmente veneração o que nos remete ao homenzinho sobre o animal 
marinho - que construímos a idéia de ser um híbrido. Duval (idem.p260) ainda 
demonstra apoiado em histórias de Oppien do  século II d.C, sobre a construção 
de um barco em forma de um grande cetáceo em cujo nariz havia um tridente e 
que no seu friso trazia inscrições que foram encontradas em Leeuward. Fica desta 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 80 

maneira inicialmente delineada a presença no imaginário social tanto nas terras 
dos países baixos como na antiga Gália, da figura de um encantador animal 
marinho ao qual deveriam ser gratos, um traço comum de identidade. 
 Por fim, compondo o fundo de toda a placa, e também deste detalhe, temos 
a composição de ramos de ervas que, comparadas com imagens da botânica e 
levando em consideração as características das árvores sagradas listadas no Ogam 
(5), nos levaram a algumas conclusões parciais. Partindo das folhas e flores foi 
possível selecionar, inicialmente, três destas plantas pelas semelhanças 
imagéticas: Ruis (elder- sabugueiro),  Beth (birch- bétula) e Ur ( heather- urze). 
No sentido de planta medicinal o sabugueiro é apontado como sendo depurador do 
sangue e diurético, podendo ser ingerido como chá ou vinho das pequenas frutas. 
Na crença folclórica européia é conhecido como árvore anciã que emprestava seus 
galhos para que se fizessem vassouras mágicas para voar. Representa a renovação, 
pois seus brotos rapidamente enraízam e crescem danificando qualquer um outro, 
é inegavelmente uma árvore forte. A bétula ou vidoeiro serve para artrite, quando 
usadas as folhas para chá, e sua casca serve para abrandar dores. Dentro do 
folclore europeu seriam desta madeira feitos os berços de crianças e cabos de 
machado, uma planta vista com possibilidade de afastar o mal e obstruções, 
carrega a idéia de proteção e resistência. Já a urze apresenta a possibilidade 
produção de mel, de infusões e um tipo de bebida fermentada usada na idade 
média. Seu crescimento é de fácil desenvolvimento e seu uso na atualidade é sob 
prescrição médica de maneira cautelosa, pois é um tipo de alucinógeno e 
intoxicante. Na crença popular ela favorece bons sonhos, amor, sorte e 
restabelecimento de saúde. É usada para o enchimento de travesseiros por sua 
maciez e como atrai muitas abelhas é conhecida por sua doçura. Ainda o ângulo 
que se cria com o retorno do enxame e a posição do sol, é um indicador da troca 
de mensagens com o “Outro Mundo”. 
 
Conclusão 
 Este trabalho é apenas o início de uma jornada de estudos sobre o referido 
caldeirão e conseqüentemente a respeito da cultura celta da antigüidade, contudo 
podemos traçar inicialmente alguns pontos que nos levarão a outros estudos. 
 A imaginária do caldeirão segundo os estudiosos, aponta figuras lendárias. 
Na peça analisada é possível perceber a proximidade do convívio humano com o 
mundo animal, a maneira xamânica de encarar o rito religioso. Das figuras 
estudadas, o gamo, o touro, o cão e o peixe híbrido, todos são figuras ligadas à 
sacralidade celta, assim o caráter numinoso da peça vai sendo evidenciado. 
Referências imagéticas das plantas sagradas completam esta visão. A sacralidade 
pagã apresentada no artefato sugere símbolos de fertilidade e sexualidade, 
demonstrando valores diferentes de religiosidade dos que a sociedade judaico-
cristã apresenta na atualidade. Diferentes pedras fálicas encontradas na Europa 
celta confirmam esta tendência de representação. Muitas sobreviveram de forma 
disfarçada nas igrejas medievais. 
 O caldeirão por ter sido encontrado em meio a uma pântano que formou-se 
muito tempo depois de seu depósito na área, parece apresentar um caráter votivo, 
semelhante a uma oferenda. Plantas e animais sagrados e a análise dos símbolos 
representados nele reforçariam esta idéia.  



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 81 

 A relação apontada por Olmsted entre as imagens dispostas nas placas e a 
saga Táin Bó Cúalgne, parece ter fundamento. Muitos pontos, entretanto, 
permanecem obscuros como o fato da história não apresentar citação sobre 
Cernunnos e sim sobre Lugh. No artigo consultado ele também não informa se as 
novas combinações que propõe para a ordem de “leitura” do caldeirão continuam 
a ter significado relevante se comparadas com a saga. 
 
Anexo 1 
Caldeirão de Gundestrup   

 
 
                                                                   
Metalurgia em baixo relevo / Material: prata com resquícios de douração/ Especificações: Peso: 
8,885 kg /  
Medidas das placas: 13 placas – 7 com formato quadrangular medindo 20x24,5 cm ou 20x26 cm 
variadamente. E 5 placas retangulares medindo entre 20x40cm e 20x43cm. / Altura: 35,6cm  - 
Diâmetro: 64,7 cm / Capacidade: 28 galões- 117,5  l. / Procedência: Raevemose- Gundestrup- 
Himmerland- Jutland – Denmark (Dinamarca) / Localização: Nationalmuseet Danish / Datação: 
entre séc.IIa.C. e I a.C. 

  
Anexo 2 
(I) Placa A interna suposta placa de Cernunnos pertencente ao Caldeirão de Gundestrup 
Material: prata - Especificações : entre 20x40 e 20x43 
(II)Detalhe da placa A do Caldeirão de Gundestrup 
 
 
 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 82 

Notas 
(1) Neste caso o termo é compreendido como forma intrinsecamente ligada ao 
conteúdo. 
(2) O termo Deus Cornudo aqui refere-se  à maneira como neo-pagãos no mundo 
todo reportam-se a Cernunnos na atualidade. 
(3) Torc/ Torque- é um tipo de peça de ourivesaria usada por povos celtas. 
Geralmente feita de fios de ouro torcidos, formava uma espécie de gargantilha que 
apresentava duas extremidades decoradas. Como cada fio era também torcido (em 
boa parte das peças) muitos apresentam certa maleabilidade.    
(4) www.naturlink.pt- Naturalink é uma instituição portuguesa que tem como fim 
ligar a internet à natureza. Construindo um portal que conta com inúmeros artigos 
científcos sobre o ecossistema português, também presta serviços e promove 
eventos tendo como base as questões ambientais. 
(5) Antiga forma de escrita com inicialmente vinte caracteres associados à 
linguagem secreta druídica no séc.XIX e no fim do séc.XX como notação musical. 
Tais letras referem-se cada uma a um tipo de árvore sagrada e mitológicamente 
esta forma de codificação teria sido uma dádiva de Ogma, o deus patrono da 
poesia e da oratória , guerreiro dos Tuatha Dé Dannan. 
 
Documentação arqueológica: 
Caldeirão de Gundestrup - Nationalmuseet Danish 
http://www.natmus.dk/sw33830.asp 
Documentação – Fontes Textuais 
O Roubo do Gando de Cooley- Versão Galega de Karina Duro 
http://www.bivir.com/DOCS/NORM/roubo_gando.html acesso em:25/05/2007 
Táin Bó Cúalgne Vassar Encyclopedia 
http://adminstaff.vassar.edu/sttaylor/Cooley/ acesso em:25/05/2007 
Lucano. Pharsalia The Crossing of Rubicon.I.476-523. 
http://www.worldwideschool.org/library/books/lit/poetry/Pharsalia/chap1.html  
Lucano. Pharsalia.Massilia.III- translated by Nicholas Rowe(1703-18) 
http://www.worldwideschool.org/library/books/lit/poetry/Pharsalia/chap3.html  
Plinio o Velho .História Natural.XXX,4. 
Editions and translations(ed.John Bostock,Md,F.R.S.,H.T.Riley,Esq.,B.A.) 
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/ptext?lookup=Plin.+Nat.+30.4 
Fontes Eletrônicas 
1. Aspectos místicos associados às plantas (visão popular) 
http://www.oficinadaalma.com.br/ogham/simbolos.htm acesso em: 2/5/2007 
2. Enciclopédia Mythica 
http://www.pantheon.org/areas/ acessos em :2/05/200,18/05/200, 
7/06/2007,17/07/2007 
3. Ficha técnica do salmão 
http://www.naturlink.pt/canais/Artigo.asp?iArtigo=7030&iLingua=1  acesso em: 
18/5/2007 
4. Ficha técnica dos cetáceos 
http://www.naturlink.pt/canais/Artigo.asp?iArtigo=11418&iLingua=1  acesso 
em:2/5/2007 
5. Imagem da placa de Cernunnos 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 83 

6. Mapa do sítio do caldeirão 
http://www.dearqueologia.com/gundestrup.htm acesso em :18/5/2007 
7. Imagem do Bagre 
http://www.brasiloeste.com.br/noticia/1552/bagre-gigante acesso em:15/08/2007 
8. Imagem do Catfish 
http://en.wikipedia.org/wiki/Image:Channelcat.jpg acesso em:15/08/2007 
9. Imagem de sabugueiro 
http://caliban.mpiz-koeln.mpg.de/~stueber/thome/band4/tafel_094_small.jpg 
acesso em: 2/5/2007 
10. Imagem Salmão macho 
http://pt.wiktionary.org/wiki/Salm%C3%A3o acesso em :18/5/2007 
11. Informações sobre o caldeirão e imagens 
http://elearn.museumscenteraars.dk/default.aspx?m=2&i=61 acesso 
em:18/5/2007/ 
12. Mapeamento da rota do salmão 
http://ipimar-iniap.ipimar.pt/Valor%20nuticional/site/salmao/salm_main.htm  
acesso em:18/5/2007 
13. Mapeamento das tribos gaulesas 
http://www.dearqueologia.com/galia_celta.htm acesso em :18/5/2007 
14. Nationalmuseet 
http://www.natmus.dk/sw33830.asp  
15. Propriedades da Betula Pendula 
http://www.english-country-garden.com/trees/silver-birch.htm acesso em: 
2/5/2007 
16. Propriedades do Sambucus Nigra  
http://www.english-country-garden.com/trees/common-elder.htm acessoem: 
2/5/2007 
17. Reconstituição do interior de uma casa celta 
http://www.gallica.co.uk/celts/house-pan.htm acesso em: 2/5/2007 
 
Referências Bibliográficas: 
ABBAGNANO, Nicola.Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes,1999. 
ARNHEIN, Rudolf. Intuição e intelecto na arte. São Paulo: Martins Fontes,1989. 
BERQUIST, Anders & Taylor, Timothy (1987). “The origin of the Gundestrup 

cauldron”. Antiquity, 61, 10-24 (Mazo). 
CAMPBELL, Joseph.(Org.).Mitos, Sonhos e Religião nas artes, na filosofia e 

na vida contemporânea;tradução de Ângela Lobo de Andrade e Bali Lobo 
de Andrade.Rio de Janeiro: Ediouro,2001. 

 __________________, com MOYERS, Bill; Flowers,Betty Sue (Org.);tradução 
de Carlos Felipe Moisés.São Paulo: Palas Athena,1990. 

CHADWICK, Nora K. (Nora Kershaw),. The celts . Harmondsworth, Middlesex: 
Penguin Books, 1970. 

DURAND, Gilbert.As estruturas antropológicas do imaginário: introdução à 
arqueologia geral;tradução  Hélder Godinho - São Paulo: Martins Fontes, 
1997. 

GREEN, Miranda. Dictionary of Celtic Myth and Legend. London: Thames and 
Hudson, 1992. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 84 

 _______________. Celtic Myths. Austin: University of Texas- Britsh Museum 
Press.1993. 

_______________. Symbol & Image in the Celtic Religious Art. Routledge.Art 
& Art Instruction,1992 

LARES, Vitor.(2004). “A Imortalidade da Alma: O “Outro Mundo” Céltico, Mito 
e Rito Funarário”.Brathair 4 (2).86-96. 

MACKILLOP, James.Dictonary of celtic Mytology.Oxford:Oxford University 
Press,2004. 

OLIVIERI, Filippo Lourenço (2006).” Os Celtas e o Culto das Águas: Crenças e 
Rituais”. Brathair 6 (2).79-88. 

OLMSTED, Garret S.,(1976) “The Gundestrup version of Táin Bó Cuailnge”- 
Antiquity,50, 95-103. 

OSTROWER, Fayga. Universos da Arte-2ª ed.- Rio de Janeiro:Campus,1989. 
PIGGOTT,Stuart.The Druis.New York:Thames and Hudson, 1985. ed.2003. 
RAVEN, Peter H.et ali..Biologia Vegetal. Rio de Janeiro: Guanabara Dois,1976. 
SILVA, Tomaz Tadeu da.Teoria Cultural e Educação. Belo Horizonte: 

Autêntica,2000. 
STORER, Tracy Y. et ali.Zoologia Geral. Rio de Janeiro: Ed.Nacional,1989. 
ZACZEK, Iain. Celtic Art and Design. Dubai: Oriental Press,1996. 
 

 
 

 
 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 85 

O GÊNERO SOFÍSTICO E O SOCRATISMO DE NIETZSCHE:  
UMA DISCUSSÃO 

Renata Renovatto  (PUC/RJ e NEA/UERJ) 
 

Quando pensamos em Grécia clássica - no período entre 480 e 323 a.C - 
logo, buscamos relação com a filosofia chamada racionalista de Sócrates e Platão. 
Porém, ao chegarmos ao que seria essa filosofia, base do pensamento ocidental, 
nos deparamos com aspectos do pensamento grego em desenvolvimento, que 
muito nos diz sobre sua cultura e sociedade, apontando para as transformações 
que certamente não ocorreram de maneira isolada. O desenvolvimento da 
literatura dentro de uma cultura rica em oralidade é um aspecto importante para 
estudos posteriores e para a compreensão do que teria sido a realização intelectual 
grega (1), que se edificou no período clássico, aqui abordado. 
 No período arcaico (750-480), os gregos desenvolveram seu alfabeto a 
partir do contato com os fenícios, difundindo e aperfeiçoando aos poucos a 
escrita. A narrativa épica passada para a forma escrita, como os poemas Ilíada e 
Odisséia de Homero do século VIII abriu caminho para os novos gêneros, entre 
estes, o lírico, ainda do período arcaico (século VII),distinto do anterior, por ter 
sido possuidor de um caráter mais intimista.  

Há uma obscuridade quanto ao surgimento da tragédia. Porém, a mais 
antiga existente na íntegra é do ano de 472 (Persas de Esquilo). Além de possuir 
aspectos herdados dos gêneros precedentes, muitas delas apresentaram mudanças 
devido ao contexto de valorização da palavra, do diálogo e do debate de um novo 
período político, que foi a democracia do século V. 

O plano das idéias e das artes se misturavam de maneira que um 
representava acentuada interação para o outro. Pretendemos abordar nesse ensaio 
sobre a sofística, a participação do gênero sofístico nas transformações ocorridas e 
perpetuadas na Grécia clássica. No plano das idéias e das artes, de maneira que 
identifico a tragédia como pano de fundo de todo esse processo. 
 Pensar o gênero sofístico, no entanto, abre caminho para discussões 
divergentes por sua complexidade. Sua presença na Grécia demonstrou-se tão 
forte, tanto que aqueles que não eram simpáticos aos seus adeptos, tornaram-se 
seus maiores rivais e/ou combatentes. Apresento-os aqui Sócrates e Platão, como 
uns de seus adversários, aproximando-os da sofística ao identificá-la como sua 
base precursora do discurso. Ao estabelecer contato deste gênero no âmbito da 
tragédia grega, utilizo como fundamento a interpretação nitzscheana, a partir de 
sua visão sobre a transformação da tragédia na obra “A visão dionisíaca do 
mundo”. O saber sofístico, se é que pode ser assim considerado, é emergente de 
um panorama propício a novos problemas presentes na sociedade grega. Lançam-
se então a partir de uma discussão sobre sua compreensão, problemáticas que não 
fogem a sua essência, pois escorregam pelos dedos ao tentarmos pegá-las nas 
mãos. 

Ser sofista no V século englobava inúmeros pontos, que permitiam ao não 
sofista supostamente ser visto como tal. (2) Esse gênero, tão ambíguo e 
dificilmente definido era por si só carregado de contra - sensos, a começar pela 
maneira como eram vistos e aceitos. Desde que, “se revestem de uma dupla 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 86 

dimensão, marcada, por um lado, pela atração, e por outro, pela rejeição (...)” 
(3).Sua valorização pode ser verificada em seu próprio nome que significa sábio. 
Ser sábio, ou identificado com tal já nos remete a um rico reconhecimento. Porém, 
o outro lado da moeda se apresenta no momento em que estes são vistos como 
supostos sábios. E ser supostamente sábio, não é necessariamente sê-lo. 
  Platão ao apresentar a sofística como produtora de simulacros (4) não 
minimiza o seu valor, pois se dedica em grande parte de suas obras a tratar da 
sofística, mesmo que como um problema a ser resolvido. Percebe-se, portanto, 
que para ele os sofistas tinham acentuada atuação na vida citadina grega, e que 
essa influência, deveria ser extinta ou minimizada. Mas isso não seria tarefa fácil. 
 Nietzsche da mesma maneira que Platão parece abraçar a causa, ao tratar 
exatamente de seu oposto, desconstruir a metafísica. Essa, que para ele afogara a 
natureza do homem, inserindo-o num mundo de excessiva razão, associando o 
racional ao deus Apolo, deus da “aparência” (5) ‘aquela delimitação comedida, 
aquela liberdade distante das agitações mais selvagens, aquela sabedoria calma 
do deus escultor”. 
 Pode-se perceber que para Nietzsche e para Platão o termo aparência 
tomou conotações bem distintas. Nietzsche parece associar o termo a tudo o que é 
demasiado racional. Já Platão, se refere a ele como aquilo que foge ao verdadeiro, 
ao que busca um conhecimento aparente, criador de imagens e simulacros, ou 
mais especificamente, a sofística.  
 A sofística, devido sua maneira de criar e desconstruir suas verdades a 
partir de toda uma visão particular e amplamente relativa, se tornou alvo de 
abordagens e críticas problemáticas, como as de Platão, reproduzidas como a luz 
se propagando no vácuo. No entanto, Platão pode ser enxergado como além de 
crítico, um filho da sofistica, por ter sido fruto de um contexto protagonizado e 
por ela propiciado. Essa afirmativa pode parecer precipitada num primeiro 
momento, mas carrega consigo uma série de questões que problematizam o 
gênero sofístico. 
 O termo socratismo apresentado por Nietzsche, cooperou para a corrupção 
da tragédia instaurando-a numa razão propiciada pela dialética anterior ao próprio 
Sócrates, esteve associado ao que seria o momento em que encarnou-se  “a clareza 
apolínea”(6). Sócrates pôde ser apresentado como fruto do contexto social, 
político e principalmente intelectual em Atenas no séc.V, no momento de inserção 
do logos e da dialética sofística, por que não Platão? Em outras palavras, Sócrates 
por mais auto didata que pareceu ser, não se fez sozinho. Contestou muito dos 
preceitos sofistas a partir desses próprios preceitos, a ponto de ter sido visto como 
um deles, e foi este mesmo homem que se fez mestre de Platão, sendo utilizado 
por ele em seus diálogos como o maior combatente e crítico do gênero sofistico.  
 Voltando ao socratismo a partir da perspectiva de Nietzsche, nota-se que 
toda essa gama de transformações ocorridas em Atenas foram mais profundas e 
intensas do que uma simples mudança no aspecto da tragédia grega. Tratou-se de 
uma transformação da sociedade, dos espectadores da tragédia, que não mais viam 
nela algo de maravilhoso e encantador. Mas sim, o abandono de uma “crença em 
sua imortalidade, não somente a crença em um passado ideal, mas também a 
crença em um futuro ideal”(7). Toda essa mudança ocorreu segundo ele, através 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 87 

da finalização ao assassinato da tragédia protagonizado por Eurípides, sob uma 
espécie de supervisão de Sócrates. Porém o que parece também muito importante 
ressaltar, é que ambos são influenciados pelo racionalismo iniciado por outros 
pensadores anteriores a Sócrates, assim como por outros tragediógrafos anteriores 
a Eurípides. Eles se tornaram, portanto, finalizadores e não causa primeira. 
 É bem verdade que Nietzsche em sua crítica não esteve preocupado com 
dados históricos e contextuais, já que esteve mais interessado em discutir a arte 
como fonte de vida no seu sentido mais natural, fazendo crítica a estética padrão. 
Porém, ao utilizar a arte como pressuposto, não deixa de apontar aspectos 
importantes de sua relação com o homem grego, mesmo que a partir de uma visão 
bem nietzscheana. 

A tragédia grega torna-se, portanto, grande fonte de compreensão, 
apreensão e principalmente interpretação do mundo grego, mesmo não estando 
necessariamente comprometida com a verdade, ou com a narrativa histórica, o que 
se explica através da interpretação de Jean Pierre Vernant. Pois esteve agregada de 
novos traços que podem ser considerados originais, apresentados em três planos 
da sociedade: O primeiro seria o plano das instituições sociais, onde instaurou na 
comunidade cívica, concursos trágicos sob autoridade e norma da regente 
assembléia e do tribunal democráticos; O segundo, no plano das formas literárias, 
de maneira que passou a ser elaborada uma programação do que seria apresentado 
no palco, numa nova compreensão sobre a epopéia, possibilitada inclusive pelo 
terceiro plano, que foi o da experiência humana, passando o homem a lançar 
problemas através de uma consciência trágica, onde o herói apresenta-se como o 
objeto de um debate (8). Aspectos como esses, não separam, portanto, a tragédia 
do seu âmbito religioso, que fazia parte, da vida em seus desdobramentos 
diversos. 

Todos os pontos identificados como originais na tragédia, além dela 
mesma, traçam-se à maneira que o homem grego passou a se ver como um 
problema e a lançar esse problema a partir da criação de uma consciência trágica 
em sua relação com o mundo. 

A interação de aspectos novos e antigos na tragédia representa sua relação 
com a história grega vista de uma nova maneira, através de figuras que passaram a 
reviver nos palcos os deuses e heróis antes frutos de uma narrativa poética, 
substituídos por diálogos entre as personagens, através do que pode ser 
identificado como a valorização do logos, da palavra, no seu sentido menos puro 
possível (9), agora engendrado de aspectos completamente novos que se 
apresentaram entre o final do século VI e ao longo do século V. O diálogo posto 
em cena permite ao espectador esse mesmo alcance, o de estar próximo da palavra 
e de através dela abraçar e desconstruir seus aspectos mais característicos. 
Lançavam-se então no teatro problemas  que seriam discutíveis, passives de 
dúvida e julgados, como em Antígona e Electra. O herói se via preso a uma 
situação, mas ao mesmo tempo não deixava de fazer parte de uma escolha. Esta, 
que por sua vez, propiciava ao diálogo. 

Nietzsche relacionou a transformação da tragédia com a sua morte, pois ali 
já não havia mais o coro trágico e a visão do herói como um deus, mas sim a de 
um herói humanizado e problemático como o homem, que poderia ser identificado 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 88 

pelo espectador (10). Porém, essa transformação já se demonstra constituinte da 
tragédia a partir de seu princípio, pois é fruto de uma sociedade em transformação 
político-cultural. Por mais que abraçasse a religiosidade, o coro e a cultura 
poética, já não havia mais esses elementos puros em sua representação teatral. 

A partir de uma análise feita por Pierre Vernant sobre a compreensão de 
Marx em relação à tragédia, verifica-se um ponto importante a ser considerado. 
Sua criação tem a ver com a visão de mundo do homem grego, que casa os 
aspectos mais antigos de sua cultura, com a sua maneira mais inovadora de se 
compreender. Ela não passa, de uma arte imitativa, que inova quando aponta o 
herói da epopéia como um problema (11). Esse problema não é, portanto, 
resolvido, mas questionado através do logos dialético que se insurge no panorama 
grego com grande força e dimensão. Trata-se, do socratismo de Nietzsche, que 
apresenta aspectos sofísticos na sua maneira mais simples e bem colocada. Seria 
então a sofística a criadora da filosofia platônica que surge a posteriori? Pode-se 
dizer que ela facilitou através de sua dialética, sua própria crítica e 
principalmente, preparou terreno para uma nova visão de mundo. 

O teatro grego apresentou um novo espectador para uma nova obra, 
daquilo que esteve sempre ausente, mas presente na memória, cronológica ou 
cultural. O poeta fez-se então tragediógrafo? A própria interrogação proposta pela 
tragédia do homem pelo homem e para o homem, se demonstra fruto de um 
período de transformação, quando esse mesmo homem (produtor e/ou espectador) 
passou a ter maior dimensão de sua existência, e de sua relação com a sociedade 
em que se inseria. 

 
Notas  

(1) Peter V. Jones, organizador.O mundo de Atenas: Uma introdução à 
cultura clássica ateniense.  Martins fontes, São Paulo. 1997.P. 290. 

(2) Trata-se aqui de Sócrates.  
(3) Sofistas, testemunhos e fragmentos. Introd. Maria José Vaz 

Pinto.Trad.Ana Alexandre Alves de Sousa, Maria José Vaz Pinto.Imprensa 
nacional-Casa da moeda.Lisboa; 2005. P. 13. 

(4) Platão. Sofistas. Col; Os pensadores. 1ª ed. Victor Civita. 1972.P. 161( 
236 b). 

(5) Nietzsche, Friedrich. A visão dionisíaca do mundo. Martins Fontes, São 
Paulo, 2005. P 86. 

(6) Ibdt. P. 7. 
(7) Nietzsche, Friedrich. A visão dionisíaca do mundo.  Martins Fontes, São 

Paulo, 2005. P.75. 
(8) Vernat, Jean-Pierre, Naquet, Pierre Vidal. Mito e tragédia na Grécia 

antiga; Vol II.Ed, Brasiliense, 1986. P. 24 
(9) Trata-se de uma nova poética, a partir da criação da tragédia grega. 
(10) Nietzsche, Friedrich A visão dionisíaca do mundo. Martins Fontes, São 

Paulo, 2005. P 75. 
(11) Vernant ,Jean- Pierre, Naquet ,Pierre Vidal . Mito e tragédia na Grécia 

antiga; Vol II.Ed, Brasiliense, 1986. P. 91. 
 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 89 

Bibliografia 
Nietzsche, Friedrich. A visão Dionisíaca do mundo. Martins Fontes, São Paulo, 

2005. 
Peter V. Jones, organizador.O mundo de Atenas: Uma introdução à cultura 

clássica ateniense.  Martins fontes, São Paulo. 1997. 
Platão. Sofistas. Coleção; Os pensadores. 1ª ed. Victor Civita. 1972. 
Sofistas, Testemunhos e fragmentos. Introdução. Maria José Vaz Pinto; 

Tradução.Ana Alexandre Alves de Sousa, Maria José Vaz Pinto.Imprensa 
nacional-Casa da moeda.Lisboa; 2005. 

Tarnas Richard. A epopéia do pensamento Ocidental. Tradução. Beatriz Sidou, 
Ed.Bertrand Brasil. Rio de Janeiro. 2005. 

Vernant, Jean Pierre. O Homem Grego. Tradução. Maria Jorge Vilar de 
Figueiredo.Ed; Presença, 1994. 

Vernant, Jean Pierre; Naquet Pierre Vidal.Mito e Tragédia na Grécia 
Antiga.Tradução. Bertha halpem Gurovitz. Ed, brasiliense.São Paulo, 1986. 

 
 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 90 

KATÁDESMOS: MAGIA E VINGANÇA DOS ATENIENSES ATRAVÉS DOS 
MORTOS 

Tricia Magalhães Carnevale  ( NEA/UERJ) 
 

Aventuras mitológicas e Deuses sempre fizeram parte do mundo Grego, do 
cotidiano da Grécia Antiga, percebidos através dos rituais religiosos, onde 
destacamos a prática religiosa oficial que visava o bem comum, o bem da pólis, e 
uma outra prática também religiosa, mas que nos sugere interesses individuais. 
Esta prática é denominada a prática de fazer mal ao inimigo (CANDIDO, 2004, p. 
18) através dos katádesmoi ou defixios. 

Estes katádesmoi se caracterizam por serem finas lâminas de chumbo 
(metal frio e maleável) que traziam gravadas além do desejo do solicitante e dos 
nomes das pessoas que desejava prejudicar, os nomes de divindades ctônicas, 
deuses que tinham contato com o Mundo Subterrâneo – lugar dos mortos, com a 
terra, a vegetação. As lâminas analisadas correspondem ao período Clássico de 
Atenas e nelas encontramos maior freqüência da presença de Hermes, sozinho e às 
vezes com outros deuses na mesma lâmina. Estes outros deuses são Hades, 
Perséfone, Gaia e Cérbero. 

Pedindo permissão ao Deus selecionado, o mago podia então, usar as 
almas de pessoas especiais, pessoas que morreram fora do ciclo de vida 
determinado pelo ateniense: nascer, crescer, reproduzir, envelhecer e morrer. 

Várias indagações surgiram, a saber: por que usar as lâminas? Por que 
Divindades Ctônicas e não Olímpicas somente? Por que dois ou três Deuses na 
mesma lâmina? Estas serão as questões aqui abordadas. 

Primeiramente observamos o período e o contexto sócio-cultural em que 
estas práticas mágico-religiosas se realizavam. Período clássico, V e IV séculos 
antes de Cristo. Tempos difíceis explicados por muitos anos de guerras (JONES, 
1997), muito contato físico com os mortos e religioso com os rituais fúnebres, 
acentuando a comunicação com os deuses ctônicos. Ao que nos aparenta, a pólis 
parecia sobrecarregada para resolver todos os problemas de seus cidadãos. Um 
desses problemas eram os  sicofantas, indivíduos maliciosos que perambulavam 
pela ágora, nas lojas, perfumarias, oficinas, buscando pessoas com mais recursos 
para usurpar metade de seus bens através do tribunal. Peter Jones nos mostra o 
ambiente do período Clássico como agitado, “O jurado de Aristófanes 
desesperado por uma condenação, Apolodoro ameaçado de ruína social e 
econômica, os tribunais como instrumento para atrapalhar os inimigos políticos – 
tudo isso sugere emocionantes dramas em salas de tribunais.” (JONES, 1997, p. 
225). A prática do katádesmos era sutilmente incentivada pelo modo como a pólis 
estava agindo nos tribunais no início do século IV: “A regra de prejudicar o 
inimigo ultrapassava a esfera jurídica e aproximava-se da violência privada, e, no 
início do IV século pairava o descrédito na justiça promovida pela pólis.” 
(CANDIDO, 2004, p.33). Podemos juntar a este descrédito na justiça que a pólis 
aparentava, a honra violada e a vergonha perante os amigos do indivíduo que 
perdia metade de seus bens para um sicofantas (CANDIDO, 2004, p.22). 

Já podemos aqui ter uma noção do ambiente em que as lâminas eram 
produzidas ratificando a qualidade da lâmina que apresenta maior freqüência no 
período Clássico: imprecação contra os ofícios, “lâminas de rivalidade comercial” 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 91 

(CANDIDO, 2004, p.41, grifo do autor). As lâminas apresentam características, 
uma linguagem própria, que nos permitem uma classificação como a que faz 
Candido, citada acima, e uma grande classificação como faz Ogden (2004, p.47) 
com base em outros estudiosos: 1.Litígio (incluindo política); 2. Competição; 3. 
Ofício; 4.Erótica (separação e atração); 5. Orações por justiça. 

Ao identificarmos as lâminas de imprecações contra os ofícios como as 
que possuem forte presença no período Clássico percebemos uma divindade 
freqüentemente evocada neste período em muitas lâminas: Hermes. E uma outra 
divindade que merece destaque é Hekate. 

Para compreender o porquê de Hermes e Hekate serem evocadas em 
muitas lâminas e aparecem juntos ou com outras divindades precisamos conhecer 
suas mitologias, suas raízes, e assim fazer um levantamento de suas qualidades 
especiais que os tornam tão sedutores aos praticantes da magia do katádesmos. 

Começando por Hekate, poderosa deusa da magia. 
Hekate  - “ (...)Astéria de propício nome, que Perses conduziu um dia a 

seu palácio e desposou, e fecundada pariu Hekate a quem mais Zeus Cronida 
honrou e concedeu esplêndidos dons (...)” (HESÍODO, Teogonia, versos 409 a 
412).  

Descendente de Titãs ou filha de Perséfone como sugere Gager (1999, p. 
90), Hekate é dotada de inúmeros epítetos. Hesíodo compõe para ela um Hino em 
sua obra Teogonia. Ali exalta suas qualidades jurídicas como a eloqüência, é ela 
quem concede a vitória nos combates e jogos. 

Apesar de alguns especialistas (BRANDÃO, 1997; GRIMAL, 2000) 
afirmarem que Hekate não possui um mito próprio, sendo constituída pelas suas 
“funções e os seus atributos do que pelas lendas em que intervém” (GRIMAL, 
2000, p. 193), acreditamos na existência de  um mito, uma história para esta 
deusa, apoiados por outros estudiosos como René Ménard (1991) e Carlos Parada 
(1997) contam que Hekate participou da Titanomaquia e depois da 
Gigantomaquia, batalhas importantes para a firmação de sua identidade. 
Considerada “suprema, tanto no céu (Olimpo) quanto no Mundo Subterrâneo 
(Hades)” (PARADA, 1997), reforçado por Karl Kerényi (2004) “(...) era uma 
poderosa deusa tripla. Zeus a reverenciava acima de todas as outras e 
deixava-a partilhar da terra, do mar e do céu estrelado (...)”. Segundo 
estes autores, Hekate e os outros deuses que participaram da luta 
contra os Gigantes, foram agraciados de diversas formas, e Hekate 
manteve os poderes e domínios que tinha desde a época dos Titãs. 

Curiosamente encontramos uma versão sobre Hekate, um mito, do 
historiador siciliano Diodorus Siculus (1) o qual nos relata assim: “E Perses teve 
uma filha Hecate, a qual ultrapassou seu pai na ousadia e na ilegalidade; ela 
também apreciava caçadas, e quando não tinha sorte direcionava suas flechas 
para os humanos invés das bestas. Iniciando com semelhante habilidade na 
mistura de venenos mortais ela descobriu a droga chamada acônito e esgotou a 
força de cada veneno misturando-o na comida e dando a estranhos. E desde que 
ela teve em seu poder grande experiência em semelhantes assuntos ela primeiro 
de tudo envenenou seu pai e assim sucedeu ao trono, e então, edificou um templo 
à Ártemis e ordenava que os estranhos os quais chegassem lá deveriam ser 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 92 

sacrificados para a deusa,  ela se tornou reconhecida bem mais e amplamente 
pela sua crueldade.” (2) 

 
 Nessa versão percebemos a origem de Hekate ligada à feitiçaria, à magia, 

e harmonizando com Diodorus, temos Guil Jones (3), da Encyclopedia Mythica, 
que lhe atribui além da magia, as encruzilhadas. Ainda nesta versão encontramos 
uma referência à droga que Hekate descobriu, o acônito, que segundo Ovídio, em 
Metamorfoses, veio da espuma saída da boca de Cérbero quando Heracles o tirou 
do Mundo Subterrâneo, isto acabou por demarcar a entrada para o mundo de 
Hades onde cresce este veneno, em Heraclea, próximo ao Mar Negro. Na versão 
de Diodorus ainda não foi possível ainda encontrar ligação entre Hekate e a 
Gigantomaquia e Titanomaquia como em outros historiadores. 

É importante relacionar Hekate à essas batalhas. Na Titanomaquia, que 
durou 100 anos, foi onde Hekate preservou seus poderes como descendente de 
Titãs e na Gigantomaquia ficou caracterizada com seus archotes, segundo Carlos 
Parada (1993) autor do  Genealogical Guide to Greek Mythology, Hekate matou o 
Gigante Clítio com seus dois archotes. 

Esses archotes têm, no entanto, ligação com o retorno de Perséfone e com 
a magia, segundo Pierre Grimal era com eles, um em cada mão, que Hekate 
aparecia aos magos e às feiticeiras, nos vasos gregos da época é possível encontrar 
Hekate guiando o retorno de Perséfone do Mundo subterrâneo com  seus dois 
archotes. 

Além dos archotes, Hekate ainda podia ter a tríplice forma e estar 
acompanhada de alguns animais, ou ainda como afirma Junito (1997) e Grimal 
(2000) aparecer aos magos e feiticeiras sob estas formas: égua, cadela, loba. Sobre 
os animais que a acompanhavam Carlos Parada (1993) nos faz um retrato sombrio 
de Hekate quando a conecta ao Mundo Subterrâneo: “a deusa carregava espadas e 
possuía em seu ombro esquerdo a cabeça de um cavalo, no direito a de uma cadela 
furiosa e ao centro uma serpente selvagem”. Mas a maioria dos autores afirma que 
Hekate era acompanhada por uma alcatéia ou matilha de lobas ou cadelas pretas. 
Principalmente à noite e em encruzilhadas. 

Hekate também regia as encruzilhadas por estas segundo Grimal serem 
lugares próprios da magia, nessas mesmas encruzilhadas erguiam-se estátuas de 
Hekate Tríplice ou Trívia e colocavam-se oferendas. Brandão (1997, p 274) 
corrobora esta versão de Grimal:”(...) porque cada decisão a se tomar num 
trívio postula não apenas uma direção horizontal na superfície da 
terra, mas antes e especialmente uma direção vertical para um ou para 
outro dos níveis de vida escolhidos.” 
 Junito afirma ainda que pela deusa se apresentar ctônia, é cultuada nas 
encruzilhadas, e como características dessa  qualificação, ela engloba as três 
dimensões: “o infernal, o telúrico e o celeste”, numa linguagem mais condizente à 
realidade da Grécia Antiga, seria o Mundo Subterrâneo, o Mundo dos Vivos e o 
Olimpo. 
 Hekate também tinha um templo, localizado na atual Turquia, em Maglu, 
na região denominada Lagina: 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 93 

                             
 Mapa da Turquia com destaque para Maglu, local onde se encontra Lagina. 
Fonte: http://www.jimdiamondmd.com/photogallery/Map%20Greece.jpg 
 
Lagina. 
Fonte: http://www.lagina.org/  
 
 

  
Templo de Hekate. 
Fonte: http://en.wikipedia.org/wiki/Lagina 

Hekate apresenta outras qualidades que não compõem nenhum mito hoje 
conhecido ou publicado, são os chamados epítetos, baseados nos estudos de 
Robert Von Rudloff , temos: 

Propylaia – guardiã das entradas – oferece proteção ao mal exterior para 
que este não entre nos templos e casas. Ergue-se uma estátua ou um pequeno 
santuário nos templos de várias divindades principalmente no templo de Deméter 
e, na porta das casas coloca-se uma estatueta de Hekate. 

Propolos – a assistente que conduz – epíteto reconhecido em vasos gregos 
na pintura em que Hekate guia Perséfone de volta à sua mãe Deméter, Rudloff 
acredita que Hekate com este epíteto era como uma guia para os novatos nos 
Mistérios de Deméter e Perséfone, e que talvez aí estivesse o significado da 
Hekate Tríplice: mulher solteira (Hekate), recém-casada (Perséfone) e mãe 
(Démeter). 

Phosphoros – iluminadora ou portadora de tochas – este é segundo 
Rudloff, o epíteto mais comum de Hekate e diferencial, pois várias divindades 
carregam uma tocha somente, poucas como Hekate são identificadas com duas. 
Rudloff nos dá uma idéia de continuidade entre este epíteto e o anterior 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 94 

(Propolos), pois acredita que as tochas e o título sejam originais e mais tarde 
associados à Hekate Propolos. 

Kourotrophos – enfermeira de crianças– segundo o autor é um título 
comum a muitos deuses e é freqüentemente aplicado aos deuses que regem o 
parto. Ousamos acrescentar aqui a possível ligação entre Hekate e as lâminas de 
imprecações onde é evocada já que uma mulher vítima de parto é uma forte alma 
atormentada por não ter completado o ciclo de vida comum a todos os gregos: 
nascer, crescer, tornar-se adulto, reproduzir, envelhecer e morrer. 

Chthonia – da Terra – quase todas as divindades gregas podem carregar 
este título, pois qualifica a fertilidade, as colheitas, o parto, o destino e a morte. 
Rudloff acredita que a ênfase dada a este título para Hekate foi propositalmente à 
intenção de diferenciá-la de Artêmis. E também graças a esse epíteto que Hekate 
se relacionou com outras divindades ctônicas como Hermes, Perséfone e Cérbero. 
Uma outra forte ligação que podemos traçar com sua aparição nas lâminas de 
imprecações. 

Quase todos os epítetos de Hekate se relacionam entre si, têm alguma 
ligação. Seu mito descrito pelo historiador Diodorus vai em oposição à idéia de 
Brandão e Grimal de que Hekate não possui um mito. Assim como os outros 
deuses, ela apresenta diferentes versões, mas sempre há um mito envolvendo-a 
mesmo que seja em papel de coadjuvante. 

Hekate realmente mostra-se uma deusa propícia a estar presente nas 
lâminas: tem mais poderes que Zeus (e os gregos sabiam disso, principalmente 
seus adoradores), tem ligação com o Mundo dos Mortos, dos Vivos e do Olimpo, 
e parece pelos seus títulos estar muito ligada aos seres humanos, assim como 
Hermes. 

Hermes  
“Hermes é o filho de Zeus e de Maia, a mais jovem das Plêiades. Nasceu 

numa caverna, no cimo do monte Cilene, no Sul da Arcádia. Maia concebera-o de 
Zeus em plena noite, enquanto os deuses e os homens dormiam” (GRIMAL, 
2000, p.223).  

É uma divindade assim como Hekate, ligada ao Mundo Subterrâneo e ao 
Mundo dos Mortos que possui também diferentes atributos. Seu mito envolve 
muitas peraltices.  

Assim que nasce solta-se das faixas em que se encontrava enrolado 
(costume para com os recém-nascidos) se dirige à Tessália onde seu irmão por 
parte de pai, Apolo guardava o rebanho de Admeto. Bastou uma distração de 
Apolo para que Hermes roubasse-lhe parte do rebanho. Para disfarçar a pegada 
dos animais, amarrou em cada cauda um ramo de folhas e levou o rebanho para 
um passeio por toda a Grécia até chegar em Pilos, ninguém o viu, apenas um 
velho o qual tentou comprar o silêncio. Em Pilos, Hermes sacrificou dois dos 
animais e cortou-o em doze pedaços, um para cada deus do Olimpo, inclusive ele, 
o resto do rebanho ele escondeu e retornou à sua caverna em Cilene. Quando 
chegou à entrada da caverna viu uma tartaruga, não pensou duas vezes, esvaziou-a 
e com os intestinos dos bois sacrificados fez as cordas da primeira lira. Apolo 
procurou o rebanho por toda a parte até chegar a Pilos onde o velho revela o 
esconderijo do rebanho. Diz ainda que Apolo através de sua arte adivinhatória 
soubera do ocorrido pelo vôo dos pássaros. Apolo reclama com Maia que mostra 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 95 

Hermes quietinho, enroladinho em suas faixas. Apolo então recorre a Zeus, mas 
nesse interim, Apolo ouve o lindo som da lira de Hermes e troca o rebanho por 
ela. 
Apolo também ganha a flauta que Hermes inventa enquanto guardava o rebanho 
que agora lhe pertencia. Apolo oferece o caduceu de ouro em troca da flauta, mas 
Hermes também faz um pedido, lições de adivinhação, Apolo aceitou. Hermes 
agora tinha o caduceu e a arte de adivinhação através de pedrinhas.                                                                 

Io (disfarçada de vaca), Hermes e Argos. 

 
Por: DiegoVelazquez, c. 1669. 

Fonte: 
http://www.hellenica.de/Griechenland/Mythos/ArgusJDiegoVelazquez.html 

 
Zeus sabendo destas proezas nomeia Hermes mensageiro particular seu e 

de Hades e Perséfone. 
Este mito foi contado segundo Pierre Grimal o qual também afirma serem 

estes “mitos de infância” os únicos em que Hermes tem papel principal. Hermes 
participou da Gigantomaquia, salvou Ares e Zeus, usando suas habilidades 
sorrateiras, discretas, imperceptíveis, resgatou Ares do barril  de bronze onde fora 
aprisionado pelos gigantes Oto e Efialtes e restituiu a Zeus seus tendões para que 
continuasse a luta, estando aí uma possível ligação com a Medicina. Hermes 
também ajuda os heróis Ulisses e Heracles, salva Io (amante de Zeus) da fúria de 
Hera, fazendo o temível Argos adormecer seus cem olhos com o caduceu e mata-o 
com uma pedrada. É encarregado por Zeus de esconder Dioniso de Hera.  Hermes 
é quem conduz Páris para ser juiz da disputa de beleza entre Atena, Afrodite e 
Hera.  

Temos várias atuações de Hermes, e através delas podemos qualificá-lo em 
pé de igualdade a Hekate. Um dos epítetos de Hermes é o Crióforos, aquele que 
protege o rebanho, estimula a reprodução. Também é conhecido por protetor dos 
ladrões e do comércio, ligando este título ao furto do rebanho e à maneira de 
negociar, lidar com todos, percebemos a eloqüência, dom necessário para ser 
orador no tribunal, como aparece em muitas lâminas pedidos a Hermes para que o 
adversário tenha sua língua e seu corpo paralisado para que não atuem no tribunal. 
Sua malandragem pode ser percebida ao tentar comprar o silêncio do velho Bato 
no momento que passa por Pilos para esconder o rebanho, e ao fazer negócios 
com outros deuses. 

Por vezes também é denominado Hermes Ctônico, sendo o único 
mensageiro a atravessar as três dimensões o Hermes Psychopompós (BURKERT, 
p. 312), aquele que guia as almas dos mortos ao Mundo subterrâneo. 

Hermes era representado fundamentalmente calçado com sandálias aladas, 
o pétaso na cabeça – espécie de chapéu alado - e em uma das mãos o kerykeiôn – 
bastão de arauto de ouro dado a Hermes por Apolo em troca da flauta. Suas 
sandálias aladas eram um símbolo de elevação mística, domínio dos três mundos, 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 96 

característica da sua regência pelas estradas. Seu chapéu significa, tal como a 
coroa de um rei, poder e autoridade. Seu caduceu pode ser interpretado como 
símbolo da paz, do equilíbrio e antagonismo, pelas duas serpentes representarem 
opostos, diurno e noturno, esquerda e direita, além da serpente ser um animal 
ctônico com duplo aspecto simbólico: benefícios e malefícios. Na época Clássica 
este caduceu recebeu uma significação ctônica. 

Com seu caduceu, conta Georges Hacquard, Hermes “separou, um dia, 
duas serpentes envolvidas em luta. Estas, cessando imediatamente a sua querela, 
entrelaçaram-se no caiado, dando origem ao famoso “caduceu”, símbolo por 
excelência da paz” (HACQUARD, 1990, p. 163). Protegendo os comerciantes, 
profissão que exige o mínimo de capacidade de argumentação, Hermes se 
transformou no deus da eloqüência assim como Hécate. Ainda em Hacquard, “ele 
foi, sobretudo, venerado pelos atletas, na sua qualidade de inventor da corrida a pé 
e do pugilato”. Hermes não é o mesmo que Hermes Trimegisto, personificação do 
deus egípcio Thot, inventor das artes, das ciências e da magia. 

Dinheiro Boliviano, 1911. 

 
                   É também tido com um inventor dentre outras, do sacrifício, ao 
interpretar de outra maneira o mito de Hermes relacionado ao roubo do rebanho 
sagrado de Apolo e o sacrifício de dois destes animais roubados, esquartejando-os 
em doze pedaços, um para cada um dos deuses do Olimpo, já incluído ele mesmo, 
escondendo o resto do rebanho. 
              Seu nome, segundo Burkert, advém da palavra herma, que significa um 
amontoado de pedras criado artificialmente. Eram postos em encruzilhadas para 
demarcar o território, assim Hermes ganha outra função, protetor dos viajantes tal 
como Hekate. Por vezes faziam libações nestas hermas, criando mais vínculos 
com Hermes. 

Hermes era uma divindade que de alguma forma se mostrava singular 
entre os atenienses, sendo para eles importante ter esse deus próximo, pois teve 
vários mitos e transformações como é o Hermes Trimegisto. 

Sobreviveu até o séc. XVIII d.C., senão até os dias atuais. Hermes aparece 
em notas de dinheiro, em cartas de crédito, ações financeiras, de vários países 
como França, Canadá, Bolívia (v. figura), Espanha, Iugoslávia (4). Na Bolívia, 
Hermes aparece em 1911, e o mais interessante é que esta nota fora impressa na 
Itália, o que nos leva a questionar por que a Bolívia iria imprimir em seu dinheiro 
uma divindade grega e não uma divindade própria da Bolívia. 

Suspeitamos de que a idéia de estampar Hermes nas notas tenha vindo de 
um grupo menor, porém mais abastado tanto em recursos financeiros como em 
acesso à fontes literárias, em  oposição à população boliviana com menos 
recursos, que provavelmente desconhecia Hermes, uma divindade grega, bem 
distante da realidade boliviana. 

A presença de Hekate e Hermes nas lâminas sugere que eram bem 
conhecidos entre os atenienses, principalmente seus epítetos e mitos.  



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 97 

 
Notas 
(1) Historiador siciliano que viveu entre 90 e 21 a.C. 
(http://www.unrv.com/culture/diodorus-siculus.php). 
(2) “And Perses had a daughter Hecatê, who surpassed her father in boldness and 
lawlessness; she was also fond of hunting, and when she had no luck she would 
turn her arrows upon human beings instead of the beasts. Being likewise 
ingenious in the mixing of deadly poisons she discovered the drug called aconite 
and tired out the strength of each poison by mixing it in the food given to the 
strangers. And since she possessed great experience in such matters she first of all 
poisoned her father and so succeeded to the throne, and then, founding a temple of 
Artemis and commanding that strangers who landed there should be sacrificed to 
the goddess, she became known far and wide for her cruelty.” (Diodorus Siculus, 
90-21 a.C., Library Book IV. 40  -58 versos  4.45.2) 
(3)  In: “Hecate.” Encyclopedia Mythica from Encyclopedia Mythica Online. 
<http://www.pantheon.org/articles/h/hecate.html> 
(4) Retirado de um site que conta a história do dinheiro e notas promissórias, 
cartas de crédito, etc.: 
http://www.hugovandermolen.nl/scripophily/banksworldwide.php. 

 
Referências Bibliográficas  
BRANDÃO, Junito de Souza. Mitologia Grega Volume II. 12ª edição. Rio de 

Janeiro: Ed. Vozes, 2001. 
BURKERT, W. A Religião Grega das Épocas Arcaica e Clássica. 1ª edição. 

Berlim: Ed. W. Kohlhammer. 
CANDIDO, Maria Regina. Projeto: Magia, discurso e poder: ação imperativa da 

magia dos defixiones na Atenas do IV século a.C.. Texto de circulação 
restrita, 2003. 

_____________________. Katádesmos: a magia entre os atenienses do V ao III 
século a.C.. Rio de Janeiro: UFRJ/IFCS/PPGHIS, 2001.  

_____________________. A feitiçaria na Atenas Clássica. Rio de Janeiro: Ed. 
Letra Capital, 2004. 

FLINT, V.; GORDON, R.; LUCK,G.; OGDEN, D. Withcraft and Magic in 
Europe: Ancient Greece and Rome. London: The Athlone Press, 1999. 

GAGER, J. G. Curse Tablets and Binding Spells from the Ancient World. New 
York:  Oxford University Press, 1999. 

GRIMAL, P. Dicionário de Mitologia Grega e Romana. Tradução de Victor 
Jabouille. 4ª edição. Rio de Janeiro: Ed. Bertrand Brasil, 2000. 

___________. A Mitologia Grega. 3ª edição. Ed. Brasiliense. 
HACQUARD, G. Guide Mythologique De La Grècie Et De Rome .Tradução 

Maria Helena Trindade Lopes, 1990, Hachette. Direcção Gráfica Da 
Colecção: João Machado. Digitalização: Ângelo Miguel Abrantes, 1996. [e-
book] 

HESÍODO. Teogonia, A origem dos Deuses. Estudo e Tradução JAA Torrano. 5ª 
edição. São Paulo: Ed. Iluminuras Ltda, 2003. 

JIMENO, Maria del Amor Lopez. Las Tabellae defixiones griegas. 1999. 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 98 

JONES, P. V., O Mundo de Atenas – Uma introdução à cultura Clássica 
Ateniense. São Paulo: Martins Fontes, 1997. 

JORDAN, D. R. New Greek Curse Tablets (1985-2000), in: Greek, Roman, and 
Byzantines Studies. 2001. 

KERÉNYI, Karl. Os deuses gregos. 4ª edição. São Paulo: Cultrix, 2004. 

Internet 
RUDLOFF, R.  Hekate in Early Greek Religion. 1993. 
Disponível em <http://www.islandnet.com/~hornowl/HekateArticle.html>.  
Acesso em: abril de 2005 
DIODORUS SICULUS. Library of History (Books III - VIII). Translated by 

Oldfather, C. H. Loeb Classical Library Volumes 303 and 340. Cambridge, 
MA, Harvard University Press; London, William Heinemann Ltd. 1935. 

Disponível em <http://www.theoi.com/Text/DiodorusSiculus4C.html#6> 
Acesso em: agosto de 2007. 
Sobre HEKATE, disponível em: 
<http://www.theoi.com/Khthonios/HekateGoddess.html> 
<http://www.theoi.com/Khthonios/Hekate.html> 
<http://www.theoi.com/Cult/HekateCult.html> 
Acesso em: agosto de 2007. 
Nota Boliviana. 
Disponível em <http://www.monedasbolivia.com/billetes2.html> 
Acesso em: agosto de 2007. 
 
Documentação 
Imagem da Lagina: 
http://en.wikipedia.org/wiki/Lagina 
http://www.archaeology-classic.com/images/lagina1.jpg 
Mapa de Mugla (Turquia): 
http://www.jimdiamondmd.com/photogallery/Map%20Greece.jpg 
 



VII Jornada de História Antiga - NEA/UERJ 99 

Índice de Autores 
 
4 – APRESENTAÇÃO. 
Julio Cesar de Mendonça Gralha (Unicamp) jgralha@attglobal.net 
5 - VIDA, MORTE E MAGIA: ONTEM E HOJE. 
Maria Regina Candido (NEA/UERJ) medeiacandido@uol.com.br 
11 - A MORTE PELAS ARMAS E A MORTE POLITICA. 
Alair Figueiredo Duarte (NEA/UERJ) araltodapaz@ig.com.br 
17 - A RELIGIÃO DE AMARNA: RELIGIOSIDADE NA ANTIGUIDADE E A 
APROPRIAÇÃO NA ATUALIDADE. 
Carlos Eduardo da C. Campos (NEA/UERJ) eduygniz@oi.com.br 
24 - A SACRALIDADE NOS TRATADOS ENTRE ROMA E CARTAGO 
509-279 A.C. 
Fabrício Nascimento de Moura (NEA/UERJ) fabrinasc@ig.com.br 
30 - O LUGAR DO ESTRANGEIRO NA ATENAS NO FINAL DO SÉCULO V 
A C. 
Felipe Nascimento de Araújo (NEA/UERJ) Felipe_n_a@hotmail.com 
35 - MITO E MAGIA NA VILA DOS MISTÉRIOS EM POMPÉIA 
 SÉC I A.C. - I D.C. 
Flávia Cristina L. de Almeida (NEA/UERJ e SME/RJ) dartflavia@hotmail.com 
41 - A ALMA EM PLATÃO. 
José Provetti Junior (NEA/UERJ) jprovetti@yahoo.com 
50 - SAPPHO, A MORTE COMO ESPETÁCULO. 
José Roberto de Paiva Gomes (NEA/UERJ) alcaeus@bol.com.br 
57 - O SACRIFÍCIO DOS SETE FILHOS DE SAUL.  
Marcus Vinicius D. dos Santos (UERJ) dr.marcus7@bol.com.br  
67 - A DIVERSIDADE DE CONCEPÇÕES ANTIGAS SOBRE A MORTE E A 
MAGIA: UMA ABORDAGEM ANTROPOLÓGICA 
Pedro Paulo de Abreu Funari (UNICAMP) ppfunari@uol.com.br 
75 - O CALDEIRÃO DE GUNDESTRUP - A ESTÉTICA DO SAGRADO 
COMO OBJETO DE IDENTIDADE NA CULTURA CELTA PAGÃ 
Renata Macedo Maia Silva (NEA/UERJ) luzdolago@click21.com.br 
85 -O GÊNERO SOFÍSTICO E O SOCRATISMO DE NIETZSCHE:  
UMA DISCUSSÃO 
Renata Renovatto Martins (PUC/RJ e NEA/UERJ) 
rerenovatomartins@yahoo.com.br 
90 - KATÁDESMOS: MAGIA E VINGANÇA DOS ATENIENSES ATRAVÉS 
DOS MORTOS 
Tricia Magalhães Carnevale (NEA/UERJ) triciax@gmail.com.br 
 

 


