B

-

Maria Regdina Candido (org.)

Vida, Morte
¢ Plagia no
Plundo {Intigo

'(;l‘;riais da 72 Jornada deg flistdria {Intiga



ISSN:1676-563X

Nucleo de Estudos da Antiguidade

¥MEDEE®

(THEATEE rraakERATTTARNIE]

Vida, Morte e Magia no Mundo Antigo

Anais da VII Jornada de Historia Antiga
Suplemento 11

2%edigdo
2008



Copyright©2008: Todos os direitos desta edicao estao reservados ao Nucleo de Estudos
da Antiguidade - NEA, da Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 2008.

Capa: Equipe NEA
Medee, Sarah Bernhardt,
Poster de Alphonse Mucha

Revisdo: Gabriel Soares de Souza

Editoracéo Eletronica: Equipe NEA
www.nea.uerj.br

Ficha Catalografica
CANDIDO, M. Regina, GRALHA, Julio César, BISPO, Cristiano Pinto, PAIVA, José R.
(orgs). Vida, Morte e Magia no Mundo Antigo. Rio de Janeiro: NEA/UERJ, 2008.

135 paginas
ISSN: 1676-563X
CDD: 930
1. Antiguidade; 2. Religido e Magia;
3. Cultura e Sociedade

Nucleo de Estudos da Antiguidade
site: www.nea.uerj.br e-mail: nea_hist@uerj.br
Tel: (021) 2587-7295

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 2




Universidade do Estado do Rio de Janeiro
Reitor: Ricardo Vieiralves de Castro

Vice-Reitor: Christina Maioli
Extensao e Cultura: Nadia Pimenta Lima

Instituto de Filosofia e Ciencias Humanas
José Augusto Souza Rodrigues

Departamento de Historia
Maria do Carmo Parente

Conselho Editorial

Alexandre Carneiro Cerqueira Lima
Ana Livia Bomfim Vieira

Cristiano Bispo

Julio César Mendonga Gralha

José Roberto de Paiva Gomes
Maria Regina Candido

Assessoria Executiva

Alair Figueiredo Duarte

Carlos Eduardo da Costa Campos
Felipe Nascimento

Fabricio de Moura Nascimento
Junio César Rodrigues Lima
Ronald Wilson Marques Rosa
Tricia Magalhdes Carnevale

Dirigido por
Prof? Dr? Maria Regina Candido

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ



Apresentacao

Esta publicacao é o resultado da VII Jornada de Histéria Antiga realizada de
20 a 24 de agosto de 2007 na UERJ, cujo tema foi Vida, Morte e Magia no Mundo
Antigo, evento de extensdo realizado pelo Nicleo de Estudos da
Antiguidade/NEA que mais uma vez ultrapassou, em muito, os limites do Rio de
Janeiro ao entrar em contado com participantes: ouvintes de Brasilia, Goids,
Minas Gerais, Rio Grande do Sul e Sdo Paulo e expositores da
UnB,UMESP,UNESP, USP, UNICAMP, Univ. Catolica de Goids, UFRJ,
UFF,UNIRio, UNIBENNETT, UNIANDRADE, ASA, PUC.

A participacdo de integrantes de diversas Universidades, Centro Universitario e
Faculdades demonstram a viabilidade, a comunicacdo e a interagdo entre
pesquisadores que desenvolvem temas em sociedades antigas no Brasil. O evento
também ratifica a possibilidade de realizar pesquisas de exceléncia em histdria
antiga no Brasil assim como consolida o NEA/UERIJ: Nicleo de Estudos de
Histéria Antiga como centro produtor de saber em antiguidade. A VII Jornada de
Historia Antiga proporcionou a realizagdo de contatos “transregionais” de modo
a unir graduandos, mestrandos, doutorandos, pesquisadores e professores de
diferentes IES.

O evento contou com a exposicdo de conferéncias, mesas de debates, palestras
e sessdes de comunicacdo livre - ndo simultdneas - uma das caracteristicas dos
eventos do NEA/UERJ que visa possibilitar ao ouvinte participar de todas as
apresentacdes ao longo de cinco dias do evento de extensao.

Os temas de pesquisa foram bem diversificados e alguns de carater
transversais. Os pesquisadores contribuiram com esse evento abordando dreas do
conhecimento tais como Egito Antigo, Grécia, Roma, Cosmogonia indiana e
persa, Filosofia, Africanos na Antiguidade, Cristianismo, Judaismo, Celtas,
Germanos, Escandinavos e Literatura Copta.

Além disso, gostariamos de mencionar que tais temas foram levados a efeitos
por especialistas e pesquisadores das dreas de Arqueologia, Filosofia, Letras e
Historia tomando por base diversos recortes tematicos, tedricos € metodolégicos o
que denota a amplitude de horizontes do contato e da interagdo. Igualmente, deve-
se destacar a participa¢do dos ouvintes nos debates e questionamentos assim como
a capacidade de respostas dos expositores uma vez que essa relacdo contribui em
muito para o desenvolvimento da pesquisa visando atingir a exceléncia na
qualidade.

Gostaria finalmente de agradecer em nome da Equipe NEA/UERJ a
participacdo dos pesquisadores, dos ouvintes e dos monitores e voluntarios que
colaboraram na realiza¢do do evento. A Equipe NEA expressa a sua satisfacdo em
realizar o evento de extensao e de viabilizar a presente publicagdo como forma de
democratizagdo do saber realizado pela academia e resultado da VII Jornada de
Historia Antiga de 2007.

Julio César Mendongca Gralha - jgralha@attglobal.net

Pesquisador Colaborador do NEA/UERIJ/ Mestre em Histéria Antiga
UFF/Doutorando em Histéria Cultural pela UNICAMP

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 4



EDITORIAL

VIDA, MORTE E MAGIA: ONTEM E HOJE
Maria Regina Candido NEA/UERJ
Professora Adjunta de Histéria Antiga
www.nea.uerj.br

O cendrio religioso no Ocidente aponta para um mundo muito mais plural diante
da multiplicidade de seitas, cultos e movimentos religiosos ndo convencionais. Formas
de neo-sincretismo contribuiram para diferenciar acentuadamente o atual ambiente
religioso acerca dos sistemas tradicionais de crenca. O termo sincretismo (1) aplicado as
news religions traz uma visdo negativa de impureza, contaminacdo de ritos e simbolos
apreendidos das religides tradicionais. O fato traz ao debate a fese da secularizacdo - que
aponta para a dessacralizacdo do mundo diante do processo de modernizacdo. O fato nos
leva ao tema desta VII Jornada de Historia Antiga: Vida, Morte e Magia no Mundo
Antigo de forma a repensar se o predominio da razdo e a supremacia da ciéncia seriam, ou
ndo, incompativeis com o pensamento religioso e se a trilogia sociedade primitiva/magia—
em desenvolvimento/ religido — na modernidade/o império da ciéncia estariam em fase de
se realizar na sociedade industrial em processo de modernizacdo ou da pds-modernidade.

A diversidade de fendmenos religiosos com a qual nos deparamos hoje na atual
modernidade ou pds-modernidade, nos coloca diante de vdrios questionamentos e
dificuldades de orientacdo metodoldgica para a andlise desses fendmenos, como também
nos exige uma cuidadosa elaboracio de argumentos que, para nds, tem 0s seus
fundamentos e semelhanca com o passado helénico. Os cientistas sociais debatem se o
pluralismo de crencas e ritos desgasta a religido ou destoe o poder hegemodnico da fé nos
deuses, semeando o ceticismo e a ddvida. Em meio ao debate desponta também o
interesse em identificar o lugar de fala da religido, da supersticdo e da magia diante do
pensamento racional.

Acreditamos que o contato com a diversidade de culturas promove a
fragmentacdo da vida levando a emergéncia de ac¢des individuais sobrepondo a idéia de
coletivo. Um dos resultados é o pouco interesse na participacdo politica e o pouco
envolvimento como a baixa freqiiéncia nos ritos das religides tradicionais. Octavio lanni
(2) afirmou que o mundo tem sido e continua a ser um emaranhado de tradigdes,
supersticdes, magia e religides impregnando o modo de ser, pensar, sentir e agir de
individuos e suas comunidades.

Afinal o mundo moderno deixou de lado a religiosidade e a crenca na magia ou se
tornou mais politeista?

O questionamento nio € novo, a matriz remota ao século das luzes com o
processo de elaboracdo do pensamento liberal como a doutrina de tolerancia de Voltaire,
as garantias contra o estado de Montesquieu e as idéias de progresso e supremacia da
ciéncia como norteadora da razio (Rouanet, 2004: 200) preconizando, inclusive, o fim da
religido. No século XIX, Augusto Comte ratifica a fé indestrutivel na ciéncia sendo essa a
responsdvel pela regeneracdo ética da humanidade, pois uma sociedade reconstruida pela
ciéncia assegurava a felicidade das massas. O império da razdo e da ciéncia afeta
diretamente as agdes religiosas, as crencas na magia € na supersticio e passam a ser
considerados pensamento de sociedades primitivas, em estdgios primdrios da evolucio
humana.

Mary Douglas aponta Sir James G. Frazer como o autor da mais remota
classificacdo (3) da magia ao defini-la como o primeiro estdgio; a religido seria o segundo
e a ciéncia como o terceiro estidgio evolutivo da humanidade. O argumento segue a
dialética hegeliana ao definir a magia como pensamento primitivo a ser vencida pela sua

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 5



propria insuficiéncia e, suplantada pela religido. Da tese que da magia primitiva emergia a
antitese ou seja a religido resultando na sintese, a ciéncia considerada um estdgio seguro,
moderno e eficaz (M. Douglas,1980:34).

A historiografia do periodo afetou diretamente os estudos cldssicos pois o0s
humanistas, os iluministas e os pesquisadores do século XIX (4), sempre recorriam e
convocavam a Antiguidade grega e romana para ratificar as argumentagdes politicas e
filoséficas do seu tempo.

Embora deixam transparecer que buscam no contato com os gregos a salvagdo e a
manutencao da cultura do ocidente, deixam transparecer que colocam a religido, a magia
e a narrativa mitica na categoria do pensamento irracional cuja base é a fé e a emocao.
Por outro lado, ndo podemos esquecer da dindmica do século XIX para os estudos da
religido, revitalizada pelas descobertas e tradugdes de cldssico, de textos, de cultos
orientais, de achados arqueoldgicos e do crescimento da filologia e lingiifstica como 4reas
de saber. No meio académico, o resultado surge com a oficializagdo da disciplina
Ciéncias da Religido que fomentou a criacdo da cdtedra universitiria Historia das
Religioes promovendo a realizac@o de teses, congressos e publicacdes (5).

A identificacdo dessa problemdtica torna-se interessante para nds helenista e
pesquisadores das préticas magico-religiosas na Antiguidade Cldssica. As criticas a
multiplicidade de crencas e de comportamento em relacdo ao contato com as novas
religides deixam transparecer semelhangas com o periodo do IV século na polis dos
atenienses. O fato se deve a ampliacdo da complexidade do ambiente religioso em
Atenas, assim como na Modernidade, que pode ser lida de modos diferentes e
complementares. De um lado, tornaram-se mais débeis as referéncias simbdlicas dos
sistemas de crencas da religido oficial poliades, assim como na atualidade o cristianismo
ndo consegue mais controlar suas fronteiras, diante do contato com a diversidade cultural
dos imigrantes. Em Atenas esse grupo estava presente no porto do Pireu, aumentando a
sua presenca com a instalacdo do exército de mercendrios sob a lideranca dos
maceddnios.

Como resultado, percebe-se que simbolos sagrados da polis e das religides
tradicionais passam a ser utilizados por outros atores religiosos, por lideres de novos
cultos a divindades estrangeiras. A religido oficial poliades e a crencas nos deuses
continuam ainda a alimentar a raizes da identidade cultural do ser ateniense, mas nao
estdo mais em condicdes de padronizar os significados, definir atitudes e controlar
comportamentos dos cidaddos e o0 mesmo processo pode ser identificado na atualidade.

Vejamos como a historiografia da ciéncia da religido responde aos desafios
cientificos do periodo do século XIX, periodo em que os fendmenos magicos eram visto
dentro de uma categoria evolucionista, na qual se acreditava na superioridade — bioldgica
e cultural — dos europeus frente as sociedades chamadas de primitivas.

A sociologia da religido com Emile Durkheim defende que a religido ndo € sé um
sistema movido pela fé como afirmava Max Weber, mas um sistema unificado de crengas
associados as préticas e cerimoOnias simbolicas que fomentam a solidariedade e a coesdo
social. A existéncia do fendmeno religioso se deve a distingdo e oposic¢do entre o sagrado
e o profano sendo que a sua defini¢do € construida pela sociedade. No campo da
etnologia britanica o debate transitava junto a relacdo de tensdo magia - religido — ciéncia.
Na qual ciéncia definia-se como um conhecimento verificdvel através de experimentos
empiricos, a religido pertencia a categoria de saber dogmaético cuja verdade era aceita sem
contestacdo e a magia era uma espécie de saber primitivo relacionado a crenga em
controlar os fendmenos da natureza.

A escola sociologica francesa buscou definicdes alternativas para a magia ao
afirmar que os seus atos mantém-se pelas crengas e ritos, por outro lado, assim como a
religido, a pritica da magia detém cerimodnias e rituais de sacrificios, de purificacdo com

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 6



canticos e dangas. Os seres que a magia evoca sd3o 0s mesmos aos quais se dirige a
religido. Max Weber afirmava que tanto a magia quanto a religido se identificam
enquanto conjunto de préticas e acdes que se constroem em torno do extraordindrio — do
carisma. A religido nunca se isenta da magia e essa se mantém sempre integrada a
religido.

A retomada das questdes religiosas no campo das publica¢des, no final do século
XIX, tem em Fustel de Coulange um marco ao contrapor a idéia da irracionalidade da
religido entre os gregos e romanos. Na obra A Cidade Antiga o autor aponta que as
sociedades classicas que praticavam ritos de sacrificios, no nascimento, nos funerais e nos
casamentos e tais ritos emergiram em periodos bem remotos e seguiam regularmente a
evolucdo da inteligéncia. Mesmo seguindo a vertente evolucionista, o autor identifica que
foi em torno da religido que os gregos se organizaram como cultura, da familia extensiva
em torno do fogo sagrado e depois como uma associa¢do maior, a comunidade poliade.

Outro marco junto aos estudos de religido e magia foi Arnoul van Gennep com a
obra Ritos de Passagem de 1909 que apresenta alternativa a tese evolucionista ao
demarcar e destacar o social como categoria autdnoma e associada ao fendmeno coletivo,
resultado do dialogo com Emile Durkheim. O autor abandona as vertentes bioldgicas,
geogrificas e psicoldgicas de explicagdo ao estudar os ritos como um fendmeno
autdénomo e separado das praticas magico-religiosas. O sagrado e o profano deixam de ser
categorias estdticas e localizadas nos extremos para se tornarem proximas, dindmicas e
em constantes movimentos alternativos. Gennep concebe o sistema social como
determinado por etapas distintas, cujas passagens ocorrem em deslocamentos constantes
ao longo da existéncia humana, a saber: ritual de separacio, ritual de liminaridade e ritual
de agregacdo.

Aplicados a sociedade grega e a modernidade, cujas bases magico-religiosas sdo
marcantes, podemos afirmar que os integrantes dessas comunidades t€m a sua existéncia
regida por ritos de passagem desde o nascimento até ao funeral. Junto as etapas da vida, o
sagrado e o profano tornam-se proximos e dindmicos diferentes das consideracdes de
Emile Durkheim que considera a sociedade como um sistema coercitivo cujas regras
religiosas colocam o sagrado e o profano em lados extremos e oposto.

A questdo trouxe ao debate o historiador das religides Rodolf Otto com Das
Heilige (1917), The Idea of the Holy, obra de repercussao mundial que em lugar de opor a
magia com a religido, o autor traz a abordagem do racional e do irracional como
categorias presentes na religido. Rodolf Otto afirma que a religido ndo se esgota nos
enunciados racionais, afinal o sagrado sé existe na religido e essa é uma categoria de
interpretagdo. Com tal afirmativa, o autor se afasta do conceito de religido coletiva e se
aproxima do conceito de experiéncia religiosa individual diante do sagrado identificada
como uma experiéncia com o numinoso, o mysteruim tremedum para em seguida formar o
culto que se estende a coletividade (M.Eliade, 1960:23). O termo tem como qualidade
positiva o temor definido como uma reacdo emotiva muito particular semelhante ao
deima panicon ou o sebastos dos gregos; o awe do inglés e heiligen do alemdo, ou seja,
algo préximo ao terror sagrado, ao extraordindrio ( R.Otto,1992: 22).

Mircea Eliade retoma o tema no Das Heilige und Das Profane (1957) mostrando
o sagrado e o profano como categorias lingiiisticas e a hierofania como manifestagdo do
sagrado. O pesquisador das religides analisa o sagrado ndo apenas no que ele comporta de
irracional, mas na sua plenitude, em algo que se mostra como as manifestacdes do
sagrado presente em objeto concreto que interagem com o mundo profano
(M.Eliade,1992:25). O autor reintera a teoria da secularizagdo ao afirmar que o mundo
profano na sua totalidade, tem no cosmo dessacralizado, uma descoberta recente na
histéria do espirito humano. Nao nos incumbe mostrar por que processos histdricos e em
conseqiiéncia de que modificagdes de comportamento espiritual, o homem moderno

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 7



dessacralizou o seu mundo e assumiu uma existéncia profana (M.Eliade, 1992:27). Para o
nosso propdsito basta constatar na sociedade moderna a dificuldade cada vez maior de
reencontrar as dimensdes existenciais do homem religioso, o contato com os rituais
madgicos, a dificuldade de entender a morte e a aceitacdo do irracional das sociedades
antigas.

De acordo com G.E.R. Lloyd, é evidente a presenca do irracional nas diferentes
formas complexas e difusas do pensamento helénico como nos indica a documentac¢io
grega. As crengas nas praticas magicas sdo atestada desde Homero passando pelo periodo
clédssico e se prolongando na Idade Media (Lloyd, 17) acrescentamos que chegaram aos
tempos atuais.

Na obra Os gregos e o Irracional, 1951, Eric Robertson Dodds defende a
presenca da experiéncia do irracional junto aos gregos através da religido, mitos,
supersticdo e magia e as considerada como a matriz do comportamento religioso do
homem ocidental. O autor ressalta que as condi¢des de inseguranca da vida podem ter
favorecido o desenvolvimento de crengas no sobrenatural, ou seja, a dependéncia do
homem a necessidade de manifestacdo de um poder supremo e, por seu turno, encoraja as
praticas da magia, afinal essa tem por funcdo aliviar sentimentos de frustracdo e de
marginalizagdo que ndo encontram nenhuma saida racional (Dodds,55).

O tema torna-se pertinente para analisar tanto as sociedades antigas quanto as
atuais no qual emergem diferentes praticas magico-religiosas e rituais de mistérios.
Consideramos que a complexidade da modernidade ou pds-modernidade impds aos
sistemas de crengas tradicionais e seculares, estilos de comunica¢do que apontam para a
formacdo de lideranga carismadtica ja experimentada pelos novos movimentos religiosos.

Ao mesmo tempo, estabelecer a denominacdo para o fendmeno tornou-se
problematica nos dias atuais. Tais movimentos sdo identificados como novos movimentos
religiosos expressdo utilizada pela literatura de lingua anglo-americana, New Age
moviments na Europa e a evangelizacdo na América Latina. Os primdrdios de formacao
podem ser identificados na década de 70, momento em que estudos sobre as religides
emergentes configuram-se como uma nova disciplina especializada, sendo necessario a
separacdo da tradicional sociologia da religido ou estudos da religido.

Novas religiées € o outro termo usado para analisar o fendmeno atual indo de
encontro com as religides consideradas tradicionais como, por exemplo, o cristianismo. O
embate, conhecido como descristianizag¢do, tem suscitado controvérsias. O pesquisador
Rodrigo Portella nos alerta que o processo em curso ndo precisa aliar a perda de espaco
com a fragilidade que apresentam os elementos constitutivos da tradicdo cristd (R.
Portela, 2006) (6), ou seja, ha outras religides tradicionais instituidas como o
protestantismo, o budismo que também agravam o mesmo processo de sincretismo ou
dessacralizacdo.

A outra problemdtica do tema na atualidade advém do acentuado nimero de
publicacdes na drea da sociologia da religido que provem mais da experiéncia norte
americana a européia ou latina. Abordam os novos cultos e ritos de grupos religiosos
especificos afastados dos pressupostos durkheimiano, ou seja, as novas religides nao tém
como fungdo a coesdo sécio-cultural, ndo visam integrar os individuos a sociedade.
Stephan Warner afirma que a existéncia de tais grupos religiosos atuam dentro da légica
de mercado e ndo podem ser considerados como uma degeneragdo da religido (Stephan
Warner, 1993) (7).

Como podemos observar o tema religido e magia ainda permanecem polémico e
tem despertado o interesse de pesquisadores na atualidade e deixa transparecer que
estamos em meio a interse¢dao de duas perspectivas tedricas em relagdo a religiosidade, a
saber: o conceito de modernidade e da ps-modernidade.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 8



Analisando com o olhar da pdés-modernidade percebemos a fragmentacdo e a
dessacralizac@o das antigas institui¢des religiosas, cuja ruptura torna-se necessaria para a
emergéncia de espagos religiosos alternativos de acordo com as preferéncias dos
consumidores de mercado da economia religiosa (8) nos quais os cultos e ritos competem
entre si na oferta de culto~beneficio.

Optando pelo viés da modernidade, as novas manifestacdes religiosas reordenam
a existéncia humana acentuando o cardter pessoal e autbnomo de contato com o sagrado.
Usam da reatualizacio de ritos antigos produzindo novos significados e novos sentidos
através da crenca nas potencias sobrenaturais das quais se acredita manipular, coagir e
subordinar, refor¢cando assim o cardter mistico, magico e religioso de atua¢do. As novas
praticas religiosas incorporam o mito e as préticas de ritos tomando por empréstimo
elementos das tradicionais religides ja existentes como ponto de referéncia ao interagir,
ao religar com as divindades e crengas particulares de significados especificos nos quais
transitam os conceitos de vida, morte e magia.

Consideramos que a inovagdo em torno do termo religio emerge em meio ao
processo de mundializa¢do diante da diversidade de culturas e de contatos préximos
promovidos pelas migracdes e manifestacdes plurais. O fendmeno do religio da
atualidade nos traz 2 memoria as dificuldades que as religides monoteistas t€ém em
compreender as praticas religiosas politefstas; a ndo aceitagdo de cultos que interagem
com rituais de sacrificios e o contato direto através da possessdo com as poténcias
sobrenaturais assim como a dificuldade em refletir sobre préticas religiosas que ndo
apresentam hierarquia, dogmas e classe sacerdotal definida como a religido grega.
Entretanto, devemos afirmar que o cardter politeista, o contato préximo com as
divindades e os rituais de sacrificios configuram-se como fatores marcantes das culturas
gregas e romanas na Antiguidade.

Concluimos que na atualidade as idéias religiosas estdo sendo relativisadas (9)
como nunca haviam sido antes, tornando-se objeto de convic¢do subjetiva e fortemente
emotiva diante da possibilidade da experiéncia religiosa que estabelece o contato direto
com o divino através de tipo possessdes dionisiacas e as incubagdes entre outras.
Emergem novas formas de praticas magico-religiosas ligadas as divindades estrangeiras
mais liberais, pragmadticas e tolerantes diante da espiritualidade, ou seja, religiosidades
que demarcam a cultura ocidental na elaboracdo do ideal de humanidade o que nos
permite repensar tanto o conceito de vida, morte e magia no mundo antigo quanto na
atualidade.

Notas

(1) A European Association of Social Anthropologist/EASA inaugurada em Janeiro de
1989 busca estabelecer uma conotacdo positiva para o conceito de sincretismo ao
considerd-la como forma de resisténcia a dominag@o cultural, a luta por um lugar de fala
de uma histéria reprimida, a reafirmacdo de a sua identidade em meio ao mundo
multicultural. Ver Charles Stewart e Rosalinde Shaw no livro Syncretism / Anti-
syncretism: The politics of Social Antrthropologists. Routledge, 1994.

(2) Em Conferéncia realizada na UNICAMP, 2000.

(3) O erudito helenista francés Louis Moulinier. Lé pur et limpur dans 1é pensée dés
grecs, d ' Homere a Aristote, Paris, 1952 contestou as no¢des de puro e impuro entre os
gregos e definidos por J.G. Frazer, ao afirma que o autor encontrava-se em desvantagem
pois ndo parece que os gregos tenham se preocupado muito com a polui¢do ritual no
periodo descrito por Homero.

(4) De acordo com a pesquisadora Regina M. Bustamante/PPGHC-UFR]J a historiografia
européia do século XVIII ao inicio do XX (Bossuet, Montesquieu, Mommsen) foi
fortemente influenciada pela prépria historiografia antiga, reproduzida pelo pensamento

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 9



humanista cldssico e o pds-classico. Ver Cap.V, pag. 109 do livio Repensando o
Império Romano, Editora Mauad, 2006.

(5) A cadeira universitaria de Histdria das Religides foi criada em Genebre em 1873 e em
Pais em 1879 no Collége de France e em 1885 organizou-se na Ecole dés Hautes Etudes
da Sorbonne. A primeira publicacdo foi fundada em Paris com a Revue de L’ Histoire
dés Religions seguida do primeiro congresso internacional das ciéncias das religides em
Estocolmo em 1897 e em 1900 teve lugar em Paris o Congres d* Histoire dés Religions.
(6) Rodrigo Portella. ISSN 1677-1222

www.pucsp.br/rever/rv2 2006/p_portella.pdf

(7) Stephen Warner. Work in progress toward a new paradigm for the sociological study
of religion in the United States. Amercan Journal of Sociologiy 98, 1993, pag. 1044-1093,
1.

(8) A economia religiosa define-se como um conjunto de cultos religiosos que visa
atender a demanda de acordo com o modelo das economias comerciais, essa consiste em
ter um mercado constituido por um conjunto de potenciais clientes cujas necessidades
precisam ser satisfeitas. Ver Pippa Norris Shorenstein no artigo Sacred and Secular no
Site http:// www.ksghome.harvard.edu/~pnorris.shorenstein.ksg

(9) A situagdo da antropologia grega contemporanea estd estritamente relacionada a
recente histéria da Grécia depois da guerra de independéncia. O resultado esta na
historiografia produzida pelos gregos identificada como laografia ao qual retoma a
Antiguidade dos gregos como fator de identidade atual; em seguida temos a vertente
antropologia anglo-saxénica que dialoga com a arqueologia e por fim a vertente
sociologica francesa que analisa os resultados com certa historicidade. Ver Terrain,
revista francesa de etnologia criada em 1983. http://terrain.revues.org/ artigo de
Genevieve Zoia em L anthropologie em Grece, Terrain n°14, marco de 1990.

Bibliografia

BERGER, Peter. El dosel sagrado. Buenos Aires: Amorrotu, 1971.

BURKE, Peter. Sociologia da Religido. Porto: Ed. Afrontamento, 1980.

DURKHEIM, Emile. As Formas Elementares da Vida Religiosa. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2003.

FINKE, Roger. Pluralism and religious participation. American Sociological Review,
1996.

FRIGERIO, Alejandro. Secularizacion y nuevos movimientos religiosos. Lecturas
Sociales y Economicas 7, 1995.

IANNACCONE, Laurence. The Economic of Religion. A survey of recent work. Journal
of Economic Literature, 1998.

OTTO, Rodolph. O Sagrado. Lisboa: Ed 70, 1992.

ROUANET, Paulo Sérgio. As Raizes do lluminismo. Sdo Paulo: Cia das Letras, 2004.

STARK, Rodney. A Theory of Religion. New Brunswick: New York, 1987.

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 10



A MORTE PELAS ARMAS E
A MORTE POLITICA
Alair Figueiredo Duarte (NEA / UERJ)

Quando falamos sobre a sociedade helénica, € comum lembrar da
conquista da fortaleza de Ilion (1), na qual Aquiles foi um dos grandes
protagonistas assim como os feitos de Odisseu na sua viagem de retorno oikos.
Isto porque Homero, autor de Iliada e Odisséia, retrata através desses cldssicos,
ndo s6 a cultura, mas também o modelo politico vigente no periodo arcaico dos
gregos. Homero vive no século VIII a.C., porém nas obras citadas, o poeta retrata
o século XIII e XII a.C., periodo em que os?eupatridas ocupavam o topo da
hierarquia social, acumulando as fun¢des religiosas, administrativas, econdmicas,
politicas e militares (2).

Como nos informa Yvon Garlan, nesse periodo predominava, entre os
helenos, a aristocracia guerreira cujo modelo de luta estdo presentes nas imagens
dos vasos do periodo geométrico e arcaico contendo iconografias de lutas,
combates ou de rituais finebres, “estas figuras eram o centro através dos quais,
se articulavam as relagées internas do oikos (3)”.

Como podemos perceber que ndo haveria maior valor social a um homem,
se ndo igualar-se aos herdis miticos, como deixa transparecer Aquiles a0 morrer
em acdo no campo de batalha. O herdi busca obter a Bela-Morte e manter-se vivo
na memoria das geragcdes posteriores. Em relagdo aos demais segmentos sociais
existentes nesse periodo, restava apenas acatar as decisdes dos eupatridas,
admirar seus feitos através das narrativas miticas e cangdes, aceitando a auséncia
da participacao ativa nas decisdes politicas (4).

A lliada deixa transparecer o periodo anterior a Homero, destacando de
maneira singular o cardter do guerreiro, pois nos apresenta acdes herdicas
helénicas baseadas no pathos — paix@o individual de dominagdo e subjugacao do
exercito troiano. Em seu outro poema, Odisséia, Homero representa a ligacao do
homem com a terra dos seus ancestrais, pois o maior desejo de Ulisses, o
protagonista da obra, € retornar a Itica, terra de seus ancestrais e encontrar seu pai
Laertes, sua esposa Penélope e seu filho Telémaco.

Essa ligacdo de philia com o solo paterno se deve ao fato de ser a terra o
grande provedor de subsisténcia ao homem, além de ser heranca dos seus
ancestrais obtida através lutas e conquistas. Consideramos ser um modelo
emergente no periodo homérico que serd legado as geracdes posteriores.
Supomos também que a aproximacdo do homem com a terra e com o cultivo da
agricultura, serd utilizada como recurso pedagdgico preparatério para a guerra.
Observemos a citagdo de Xenofonte: De fodas as condigcbes sociais predispostas
para desempenhar as atividades militares, a mais valorizada é a de agricultor.
Antes do mais, porque a posse da terra incita a defesa do territorio pelas armas,
[...] Depois porque nos ensina a comandar os outros, desenvolvendo o sentido da
ordem, da oportunidade da justica e da piedade; por fim, porque torna o corpo
vigoroso (35).

Jean Pierre Vernant, declara que a formagao de cidades iniciadas no século
VIII, conduziu progressivamente ao estabelecimento de novas relacdes

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 11



comunitérias. Porém essas inovagdes ndo alteravam o principio da reparticao das
func¢des militares entre os membros do corpo civico (6) pertencente a elite. Nestas
novas relagdes comunitdrias, a vida social apontava para uma unificacdo da
participacdo da vida politica. As movimentagdes politicas gradativamente
deixavam de circular ao redor do paldcio, no qual somente os eupdtridas possuiam
acesso, para se centralizar no centro da dgora, praca de mercado (7). Diante disso,
até mesmo a populagdo comum passa a ter ao conhecimento dos problemas
politicos e a criarem mecanismos para exigir solu¢des aos seus governantes. Por
tais meios, estruturava-se € emergia uma koindthes — comunidade poliades,
comunhdo da for¢a da populacdo de poucos recursos.

Percebemos que por uma necessidade de defesa de territério, esses
agricultores e pequenos proprietarios, adquiriram armas, aumentaram O seu
prestigio social e for¢a politica resultando na falange hdplita, composta em sua
maioria por cidaddos do segmento médio - zeugita (8).

Os hoplitai representavam diretamente essas mudancas, pois de maneira
distinta as hordas guerreiras que lutavam de maneira individual, como nos
descreve Homero na [lliada; os hoéplitas combatiam a pé e tinham sua forca
estruturada na disciplina e na ordem unida resultando na coesdo da falange. Na
guerra, a técnica do uso do veiculo de combate, por se mostrar ineficiente em
romper as fileiras compactas de hoéplitas praticamente desaparece. Entretanto, a
cavalaria, que também se mostrava ineficaz em enfrentar isoladamente fileiras de
lancas compactamente perfiladas, mantém o privilégio de representar a elite
militar. O grupo se destaca dos demais segmentos censitarios, devido ao prestigio,
grande proprietaria de terras, nome de familia e como descendentes da aristocracia
guerreira cantada por Homero (9).

Todas as inovacdes emergentes, tanto politico-administrativo quanto
politico-militar, que se realizaram no plano funcional motivadas pelo espirito
agonistico helénico, contribuiram em determinadas propor¢des para uma radical
mudanca na teoria politica vigente a época. A palavra deixou de possuir um
carater de verdade absoluta como nos tempos em que o anax (10) a pronunciava
soberanamente, para torna-se a palavra-debate entre idéias muitas vezes
contraditérias que deveriam ser calcadas na argumentagdo ldgica e racional. O
publico para qual ela seria dirigida, tornava-se seu grande juiz (11).

Assim podemos demonstrar em linhas gerais, como se estruturou na
sociedade helénica, sobretudo na comunidade ateniense, a participacdo do cidadao
na vida politica e da guerra. Entendemos que em se tratando dos helenos, nao ha
meios de dissociar a politica da guerra assim como o legado que os antigos gregos
deixaram as geragdes ocidentais. Fato observado na sentenca de Clausewitz ao
afirmar que: “a guerra era a continuagdo da politica com a entre mistura de
outros meios (12)”.

Ao falar em politica ndo ha como deixar de citar Aristoteles em sua
classica defini¢ao de: “o homem é um animal politico (13)”, aonde politico vem
do verbo politizo- civilizar, referindo-se a vida dedicada a polis.. Na comunidade
dos atenienses do século V a.C, essa relacdo entre guerra e politica era bastante
ténue, uma vez que os hodplitas em combate eram os mesmos cidaddos que
votavam nas ekklésias. Para os atenienses do periodo cldssico, ndo haveria mal

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 12



maior que impedi-los de guerrear em defesa da terra dos ancestrais ou impedi-lo
de contribuir nas deliberagdes da comunidade poliades.

O homem que tombasse no fragor da batalha em nome da sua comunidade
poderia estar tornando-se um imortal. Observemos estes versos do poeta Tyrtaios:
E ele que caiu entre os campedes e perdeu sua doce vida, faz seu tributo para
honrar sua Cidade, seus pais e seus pares (compatriotas) com langas
transpassadas ao peito. Assim, o largo torax, aguarda o choque do combate
semelhante aos seus antepassados, que lamentaram pelos orfdaos deixados.

Sua tumba imponente é motivo de orgulho para todas as suas geracoes
posteriores, e suas criangas posteriormente correram para honrd-lo.Sua brilhante
Gloria é que seu nome ndo saia da memoria do seu povo e seja sempre lembrado.
Ele é um imortal ainda que esteja caido e morto sobre o chdo.

Quando alguém perguntar quem ali estd? Ouvird como resposta de que: ali jaz
um homem bravo que lutou duramente com a fiiria digna dos deuses por suas
criangas e por sua Terra (14).

As citagdes como no poema apresentado, nos permitem compreender a
necessidade que os helenos tinham em resgatar o caddver do soldado morto em
acdo de combate. Necessidade que pode ser atribuida a dois pontos fundamentais:
primeiramente garantir a possibilidade de que homenagens em agradecimentos
prestadas aqueles que lutaram pela liberdade dos helenos e pela sobrevivéncia da
sua comunidade. A segunda observacdo associa-se com a possibilidade de
familiares e amigos dos mortos de guerra possam atenuar a dor da perda com uma
despedida e rituais funebres. A afirmacdo encontra sua base na religiosidade
helénica, pois segundo acreditavam; aqueles que nao recebessem os ritos finebres
adequados estariam impossibilitados de entrar no Hades (15) e como resultado
essa alma ficaria vagando como um espectro sem um paradeiro (16).

Através desta proposi¢do, encontramos a oportunidade para melhor
compreender porque Telémaco na Odisséia mostrava-se tdo empenhado em obter
noticias quanto ao paradeiro de seu pai Odisseu (17) e o desespero do rei troiano
Pridmo em recolher o caddver do principe Heitor, em posse de Aquiles (18). A
recep¢ao do modelo pode ser visto junto aos sacerdotes cristdos que acompanham
fracdes de tropas junto as batalhas e as razdes de ser tdo importante aos seguidores
desta fé, receber a Extrema-Uncgdo (19) antes da morte. A historiografia mostra
que por razdes semelhantes a pélis dos atenienses, puniu com a pena-capital os
estrategos, embora tenham sido vitoriosos na batalha naval de Arginusa (406 a.
C), mas ndo resgataram os corpos de seus marinheiros mortos que se encontravam
sobre as dguas em alto mar e nem procuraram pelos que se achavam na condi¢ao
de néufragos (20).

Como pudemos observar, em alguns casos, as a¢des que ndo estavam em
conformidade com a lei poderiam resultar em puni¢des severas. Nas articulagoes
politicas, por exemplo, o individuo necessitaria ter um poder de persuasiao e
elogiiéncia muito acentuado para se manter no cendrio politico sem que sofresse
algum tipo de sancdo. O pesquisador José Antonio D. Trabulsi, afirma que no
periodo classico grego, muitas vezes uma disputa politica, ndo se limitava a sair
vitorioso nas assembléias. Havia necessidade de retirar, ou seja, “havia
mobilizagdo para excluir o adversario da vida publica (21)”. A afirmagdo nos

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 13



permite apreender que as leis nem sempre eram seguidas categoricamente como
pudemos atestar no caso dos marinheiros de Arginusa.

Inclusive deixa-nos a possibilidade de admitir que elas fossem empregadas
conforme interesses de grupos politicos. Um exemplo disto seria a lei do
Ostracismo (22) estabelecida por Sélon (23), inicialmente criada com a inteng¢do
de punir aqueles que ndo contribuissem para por fim a conflitos internos ou que
atentassem contra a ordem da comunidade. Entretanto, no V século a.C. vinha
sendo utilizada como instrumento de exclusdo dos politicos e adversdrios da vida
publica (24).

A disputa politica entre Tucidides e Péricles, duas eminentes
personalidades da sociedade ateniense no século V a.C., nos aponta para
rivalidade entre facgdes politicas e nos permite afirmar que as diferengas politicas
ndo atingiam o plano pessoal. Péricles é descrito por Tucidides como uma figura
incorruptivel e o unico capaz de liderar a polis ateniense naquele momento dificil
em que a Guerra do Peloponeso (25) assolava a Atica (26). Entretanto,
considerava a existéncia de erros em alguma das suas medidas administrativas e
as criticava duramente nas eklésias. Sobretudo reconhecia o valor da maestria
politica de Péricles em lidar com os atenienses. Por essa razdo afirmou que em
Atenas no governo de Péricles, era uma democracia somente no nome, sob seu
comando mais parecia uma aristocracia na qual o primeiro entre os cidaddos
governava os demais (27).

Plutarco destaca a exceléncia destas duas personalidades, ressaltando que
Tucidides acusava Péricles de comprar o apoio popular com medidas que
dilapidavam o tesouro publico em obras colossais gerando popularidade, mas que
ndo tratava dos verdadeiros problemas da polis. Medidas tais como: fomentos
para a participagcdo junta aos espetdculos, distribuicdo de terras para as camadas
menos providas de recursos e o incentivo a participa¢ao nos negdécios publicos. Os
adversdrios de Péricles acusavam-no também, de usar o apoio do demos para se
opor politicamente aos integrantes do Aredpago (28), como deixa transparecer a
citacdo: Péricles entrou em luta politica com Tucidides, assumindo os riscos e
perigos, por um ostracismo; ele obteve o banimento de seu adversdrio e a
dissolugdo do partido que lhe fazia oposicdo (29).

Afirmamos que o Ostracismo pode ser considerado um dos maiores
temores dos atenienses de prestigio. Isto pelo fato de que o Ostracismo impedia o
individuo de recursos exercer a qualidade que o classificaria como cidaddo
segundo as concepgdes aristotélicas, podendo ser vitima nao s6 o banimento, mas
também de atimia - desonra gerando a perda dos direitos politicos.

Peter Jones, afirma que o ateniense orgulhava-se exageradamente de seu
respeito pela lei e pela justica, por esta razdo nos século VI e V a.C., estar em
estado de atimia equivaleria a estar fora das leis da polis, portanto, seria
aconselhado ao condenado abandonar o territdrio 4tico.

A vitima de atimia poderia ser morto ou roubado sem que ele ou sua
familia recebesse algum tipo de reparacdo; ndo poderia pronunciar-se nas eklésias
nem nos tribunais; votar e ser votado para cargos publicos; entrar nos templos ou
na dgora; qualquer pessoa que o visse em qualquer desses lugares poderia prendé-
lo. Em casos particularmente graves essa sentenga poderia se estender também aos
seus descendentes (30).

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 14



Concluimos que a morte fisica pode ndo significar tirar a vida do
individuo, basta observarmos os exemplos apresentados anteriormente nos quais
aqueles que pareceram no campo de batalha permanecem vivos na memoria dos
familiares e na comunidade poliade ao qual pertenciam. Em sentido adverso a
morte politica representava a morte social que gerava, nao s6 a exclusao da vida
publica, mas também a exclusio social pelo fato de ndo ser lembrado como heréi
na memoria dos atenienses.

Notas

(1) Tlion: nome pelo qual os Antigos Gregos conheciam o reino de Tréia. W. Blegen,
distingue flion de Tréia, segundo suas afirmagdes Ilion designaria a fortaleza, a cidade; e
Tréia a regidio. Apude: BRANDAO, Junito de Souza. Mitologia Grega Vol. 1. Petrépolis,
editora Vozes 1997, p. 98.

(2) VERNANT, Jean Pierre. As origens do pensamento Grego. Bertrand Brasil, 1994, cap
IL p. 15.

(3) Yvon Garlan. Cap. II. O Homem e a Guerra, em VERNANT, J. Pierre. O Homem
Grego. Lisboa: Editorial Presenca, 1994, p. 50.

(4) VERNANT, Jean Pierre. As Origens do Pensamento Grego. RJ: Bertrand Brasil,
1994. Cap. I1, p. 15.

(5) Xenofonte, Econémico. v 5. Apude, VERNANT, J. Pierre. O Homem Grego. Editorial
Presenca 1994, p. 66.

(6) Ibid. O homem Grego. Editora Presenca 1994. p. 57.

(7) Id. As Origens do Pensamento Grego. Bertrand Brasil 1994, Cap. 111, p. 31. Vernant,
afirma que o termo Agora, lembra a assembléia e guerreiros reunidos em formagio
militar. Declara ainda que entre a antiga assembléia guerreira e a assembléia de cidadios
nos Estados Oligarquicos, e a Eclésia democritica percebe-se uma espécie de linha
continua.

(8) Individuos da terceira camada censitdria estabelecida por Sélon (I. H. 8, 5.26), eram
pequenos proprietdrios de terras, com recursos suficientes para possuirem uma junta de
bois. JONES, Peter. O Mundo de Atenas. Martins Fontes 1997, p. 261.

(9 VERNANT, J. Pierre. O Homem Grego. Editoral Presenca 1994, Cap. II, p. 63.

(10) O Anax seria uma espécie de representacio das divindades junto ao mundo dos
homens, e por esta razdo assumiam as fungdes de lider politico, chefe de Estado e lider
religioso.

(11) VERNANT, J. Pierre. As Origens do Pensamento Grego. Bertrand Brasil 1994, Cap.
IV, p. 35

(12) CAUSEWITZ, Carl Von. On War. (trad. J. J. Graham) Londres 1908, I, p. 23.
Apude, KEEGAN, John. Uma Historia da Guerra. Companhia das Letras 2002, p. 19.
(13) Aristoteles. A Politica. Livro 1. 1256a.

(14) Tyrtaios, O anoitecer de um Hoplita. Apud. HANSON, Victor Daves. The Classical
Greek Batatle Experience. London and New York 1998, Cap. 2, p. 40.

(15) Reino dos Mortos segundo os antigos gregos.

(16) HANSON, Victor Daves. Por que o Ocidente venceu: massacre da Grécia Antiga ao
Vietnd. Editora Ediouro 2002, p. 54.

(17) HOMERO. Odisséia. Tradugdo de Silveira Bueno. Sdo Paulo. Atena Editora 1957,
passim.

(18) Id. A lliada. XXIV, passim

(19) Ultima benc¢do executada pelo sacerdote, pedindo a Deus compaixao pela alma do
cristdo nos momentos finais de vida.

(20) Xenofonte. Helénicas 1, VV 26-38.

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 15



(21) TRABULS]I, José Antdnio Dabdab. Ensaio sobre a mobilizacdo politica na Grécia
Antiga. Editora UFMG 2001, p.82.

(22) Pena em que o individuo era punido com pena de banimento da Atica por um
determinado periodo, normalmente dez anos. Porém sem perda de seus bens.
PLUTARCO.Vida de Aristides. v vi- 6, apude TRABULSI, José Antdnio Dabdab.
Ensaio sobre mobilizacdo na Grécia Antiga. Editora UFMG 2001, p.100.

(23) “Aquele que numa guerra civil ndo pegar em amas com um dos partidos, perde as
prerrogativas e ndo participa da cidade”. ARISTOTELES. Constituicdo de Atenas. V11,
5.

(24)Cf. nota 20.

(25) Conflito envolvendo a polis dos Atenienses e a p6lis Espartana em uma disputa pela
lideranga politica na regido Atica. Embora tenha havido periodos de trégua O conflito
durou vinte e sete anos (431 a 404). Havendo dois periodos de tréguas, 423-422, quando
Brésidas, conquistou cidades sob influéncia ateniense. Destas destacamos Anfipolis, a
qual se encontrava sob protecio de Tucidides. Este incidente foi um dos fatores
responsdveis por seu ostracismo (exilio). O outro periodo de tréguas deu-se de 421 a 418
a.C., que ndo perdurou por cinqgiienta anos como propds a assinatura do Tratado de
Nicias, Cf. Tucidides, V; vv 18-27-37-43-46.

(26) JAEGER, Werner. Paidéia: a formagdo do Homem grego. Martins Fontes 2003, pp.
465-466.

(27) PLUTARCO. Vidas Paralelas: vida de Péricles, v 9.

(28) PLUTARCO. Vidas Paralelas: vida de Péricles, vv 9 - 14.

(29) Id. Katéluse de ten antitegmenen hetaireian.Apude TRABULSI, José Antonio
Dabdab. Ensaio sobre a mobilizacdo politica na Grécia Antiga. Editora UFMG 2001, p.
113. Devemos esclarecer que somente integravam o Tribunal do Aredpago os ancidos de
familias tradicionais da comunidade ateniense.

(30) JONES, Peter. O Mundo de Atenas. Martins Fontes 1997, pp 230-231.

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 16



A RELIGIAO DE AMARNA: RE~LIGI OSIDADE NA ANTIGUIDADE E A
APROPRIACAO NA ATUALIDADE
Carlos Eduardo da Costa Campos (NEA-UERJ)

Visamos aqui demonstrar que as praticas religiosas no Egito antigo
durante o periodo do fara6 Akhenaton (1350 e 1332 a.C) parecem sofrer
alteracdes conceituais tendendo para uma visdo de mundo monolatrico, na qual
um unico deus celestial é reconhecido e o casal real Akhenaton e Nefertiti
assumem um cardter sagrado, assim passam a ser os interlocutores da vontade de
Aton na terra. Através dessa andlise os estudiosos da atualidade realizam uma
correlagdo do passado amarniano e das outras formas de religiosidade egipcia
com os cultos e religides monoteistas que ainda existem na atualidade.

Erik Hornung, em “Akhenaten and the Religion of Light” (1999),
reconhece o periodo amarniano como “a mais excitante época na historia
egipcia,”o que através da egiptomania serve de pano de fundo para novelas e
filmes histéricos. Vemos assim que, apesar de todo potencial que as informacgdes
decorrentes das pesquisas realizadas possam vir a trazer para a reconstru¢io
histérica do Antigo Egito, é exatamente o “excitante” que vem a mente do
pesquisador no momento de caracterizar essa €poca, despertando seu interesse,
emocao, e estimulando o desenvolvimento de seus estudos.

O eixo central de nossa pesquisa consiste no estudo sobre a religido de
Amarna e através da compreensdo desta refletiremos sobre as implicacdes da
religiosidade egipcia em nosso tempo presente. E notério que através dos tempos
as sociedades realizam uma releitura do passado para dar respostas as questoes
atuais que ndo estdo sendo sanadas. Este fato ocorre em varios setores, assim
ocorrendo também na esfera religiosa. Com isso vemos apropriacdes das culturas
antigas através de representacdes. Seja na apropriacdo das imagens egipcias como
no tard egipcio, nos rituais ou at€ mesmo na utilizagdo de elementos dessa cultura
antiga para finalidades estéticas o que vemos é uma busca de uma relagdo com o
passado. Essa procura pelo passado pode ser processada segundo a visdo da
professora Margareth Bakos, em trés vertentes as quais seriam a egiptomania, a
egiptofilia e a egiptologia. Vejamos sua definicao:

A “egiptofilia”, que é o gosto pelo exotismo e pela posse de objetos
relativos ao Egito antigo. A “egiptomania”; que é a reinterpretacdo e o re-uso de
tracos da cultura do antigo Egito, de uma forma que lhe atribua novos
significados; e, finalmente. A “egiptologia”, o ramo da ciéncia que trata de tudo
aquilo relacionado ao antigo Egito. (BAKOS, 2004).

A egiptomania pode ser compreendida como a reutilizacdo dos elementos
egipcios fora do seu contexto. Com isso podemos perceber o uso desses simbolos
nas tatuagens, nas joias e na prépria ornamentacdo das casas, entretanto essa
utilizacdo ndo visa inserir estes elementos no contexto de antes servindo em
muitos casos apenas para um objetivo estético. J4 a egiptosofia é a procura dos
elementos antigos para inseri-los dentro do contexto mais proximo do qual eles
seriam empregados anteriormente. Este é o caso das sociedades secretas como a
Macgonaria, a Rosa Cruz e a Astrum Argenteum or Silver Star, por exemplo, que

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 17



buscam no sagrado egipcio uma ligacdo com a sua filosofia de vida e sua
espiritualidade. Hornung define a egiptosofia como sendo “o estudo de um Egito
imagindrio visto como fonte profunda de toda ciéncia (tradicdo) esotérica”.
(HORNUNG, 2005. pag. 03).

E necessdrio ressaltar que como nossa pesquisa é centrada na religido de
Amarna. Com isso devemos primeiro compreender o contexto em que foi criada.
Portanto precisamos conhecer o Fara6 Akhenaton, que foi um individuo a frente
do seu tempo e condenado pelos seus oponentes como o “Rei Herético”
(READFORD, 1987. pag. 01).

Akhenaton teve sob sua responsabilidade a conclusio de um projeto
politico iniciado por seus predecessores (Thutmés IV e Amonhotep III) cujo
objetivo politico € interpretado por alguns historiadores como sendo o
enfraquecimento do poderoso clero de Amon, a imposicado e manuten¢do de um
deus unico. Assim ocorre a possibilidade de ser este o seu objetivo maior. Se,
entretanto, somou a isso elementos relacionados a devog¢ao religiosa, de cunho
pessoal, tal fato ndo deve ser visto como camuflagem dos objetivos principais de
um projeto que na realidade nao era s seu, mas também de todo uma dinastia que
buscava contemplar a um novo deus dindstico.

A “revolucdo religiosa” criada por Akhenaton possivelmente pode ter
abalado as estruturas de sua época, ja que na hierarquia social o préprio Farad era
uma espécie de revoluciondrio. Temos, portanto, que a perspectiva proposta nesta
pesquisa sobre a monolatria de Akhenaton como de relevancia para o pensamento
religioso antigo e representando uma especificidade na espiritualidade do mundo
antigo que pode ter gerado um desconforto ou um clima de instabilidade entre os
diversos segmentos sociais.

Para legitimar as suas propostas podemos ver que o farad se valeu de
elementos que estavam fixados ji no pensamento religioso do egipcio. Este
pensamento era baseado no Mito, na Religido e na Magia. Através de um culto
oficial denominado Festival-Sed, Akhenaton se valeu da iconografia, dos textos
sagrados, das praticas religiosas e da encenacdo para legitimar sua a¢do (e o poder
divino) para os dois mundos (o mundo celeste e o humano). Contudo o uso do
Festival-Sed como prética realizada por ele para se legitimar no festival ndo
representou uma grande novidade para aquele periodo, posto que outros monarcas
como Hatshepsut e Amonhotep II, j4 haviam o praticado.

Através de uma andlise realizada sobre esse culto religioso podemos
detectar que o ideal religioso de Akhenaton encontrou eco nos demais segmentos
sociais egipcios. Os ritos funerdrios anteriores a Akhenaton poderiam deixar os
individuos preocupados com o dia em que fizessem a passagem para o mundo
inferior, no qual enfrentariam um julgamento e passariam por diversos obstdculos.

Na religido de Amarna o fara6 Akhenaton poderia ter a funcao de guiar o
individuo para que ele fosse absorvido ao deus Aton, sem puni¢cdes ou
julgamentos. Um provavel indicio € a iconografia de Aton no lugar dos deuses
funerarios nas tumbas do periodo simplificando a religido. Este fato citado
demonstra a importancia de Akhenaton tendo caracteristicas divinas para este
culto solar e seus ritos funerarios. Apds uma andlise mais profunda veremos que
essa religido simplificaria o rito funerdrio e pode ter se popularizado devido essa
auséncia de julgamentos e castigos.

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 18



Além dessa simplificacdo dos ritos funerérios o faradé fundou uma nova
cidade para o novo deus dindstico rompendo mais uma vez com 0O contexto
anterior a ele de pensamento religioso. O local que o Akhenaton optou pela
fundacdo de sua nova cidade situa-se entre Ménfis e Tebas, na margem direita do
Nilo e recebeu o nome de Akhetaton (“o horizonte de Aton”). Atualmente este
local é conhecido como Amarna. Nesta cidade Akhenaton ergueu templos para
Aton com uma arquitetura, cuja é completamente diferente de outros templos da
XVIII Dinastia: visto que eram feitos com varios patios ao ar livre que levavam ao
altar do deus. Sendo dedicado a uma divindade solar, é possivel que ndo fizesse
sentido para o farad que houvesse escuriddo nas salas; uma estrutura ao ar livre
permitia a presenca dos raios de Aton.

A troca do nome e da titulatura do rei que deixa de usar o nome do deus
Amon (em seu nome Amonhotep) para ser % o filho de Aton ou o Aton vivo % o
qual passou a se chamar Akhenaton parece ndo ter sido realizada antes podendo
ser considerada como uma novidade para aquele periodo. Essa mudanga de nome
— uma prética de valor magico — fazia parte do projeto politico-religioso de
modo a centrar as atencdes no seu pai o deus Aton em detrimento de Amon - Ra.
Como filho de Aton, o farad seria responsavel para levar a diante o culto ao deus
além de sua prépria “politica de governo”.

E necessdrio lembrar, que apesar da utilizacdo de ritos pelo faraé para
legitimar sua politica religiosa o periodo amarniano é marcado pelo pouco uso de
mitos e conceitos da cosmogonia e da cosmologia, para explicar a criacdo do
mundo. Possivelmente por querer romper com a tradicado houve uma simplifica¢ao
desses ritos € mitos. Akhenaton poderia estar buscando demonstrar que Aton era
primordial e Unico por si, assim criou um novo pensamento religioso sobre a
criacdo do mundo. Essa cosmogonia € vista através do Hino de Aton onde vemos
a explicacdo da criacdo sendo realizada por Aton como um deus que brilha e que e
da a vida a todos os seres. Assim apesar da aparente auséncia de mitos na religido
de Amarna no hino ao deus Aton € possivel encontrar elementos mitoldgicos
relativos a criagao.

A relagdo de Aton com o monarca é de pai para filho sendo o farad
intermedidrio entre o deus e os homens. Contudo o préprio faraé se diviniza e
passa a ser um deus na terra ao lado de sua esposa.

Adore o Rei (Akhenaton) que é tinico como o Disco (Aton), onde ndo hd
nenhum outro ao seu lado! Entdo ele te concederd uma vida em felicidade para o
coracdo, com o sustento que ele estd acostumado a dar! O Reinado é central,
tnico, indivisivel. Ele estd na Terra e no Céu, solar em origem e manifestagdo.
Ninguém pode escapar de seu poder, exigéncias, ou obrigacdo. (GENEVA, 1976)
Apud (READFORD, 1987, pag.180)

Através de uma profunda andlise podemos perceber que o casal real possui
grande importancia dentro deste culto. Afinal o casal representaria os aspéctos
masculino e o feminino de Aton.

Aton seria um deus primordial criador de si mesmo e do mundo, segundo a
visdo que Akhenaton apresentava. Seria o responsdvel pela formacdo do mundo
fisico e dos meios de subsisténcias para este mundo continuar em ordem.

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 19



O deus passa a ser compreendido por duas féormulas nos primeiros anos de
seu reinado (1-9) segundo Grandet, como: “Ré-Hordkhti que se alegra no
horizonte no horizonte [céu] em seu nome [na sua qualidade] de Chu [a luz] que
estd no Aton [disco solar].” (GRANDET, 1994, p.14)

Com esta férmula vemos o Deus sendo representado nas imagens
iconograficas como antropomorfico com corpo de homem semelhante de
Akhenaton e cabeca de falcdo com o disco solar sobrepujado. Contudo essa
imagem de Aton pode ter sido modificada apds os primeiro anos de reinado
através da solidificacdo da religido e do amadurecimento das idéias do farad.
Assim as imagens de Aton podem ter comecado a ficarem mais abstratas sendo
compreendidas na forma de um disco solar ou globo e sua compreensao passou a
ser expressa pela formula: “Ré, o soberano do horizonte, que se alegra no
horizonte no seu nome de resplendor [Chut] que vem de Aton.” (GRANDET,
1994, p.14)

Através das duas formulas propostas acima podemos refletir que a visdo de
Akhenaton sobre Aton pode ter se modificado ao longo do seu reinado. Antes
Aton se apresentava nas formas antropomorficas assim como os deuses politeistas
e os tolerava. Com o passar do tempo os deuses passam a ndo serem mais aceitos
mesmo que esse abandono ao politeismo nao tenha sido total houve uma grande
campanha por parte do fara6 e com isto a imagem do proprio Aton pode ter sido
modificada se transformando em um elemento mais abstrato como o Disco Solar,
assim se diferenciando das formas tradicionais que representavam os deuses.

Nenhuma verdade pode provir de ninguém, mas do Rei e sua verdade é
inteiramente incontestdvel: nenhum deus, mas s6 o sol, nenhum templo em
processo, nenhum ato de culto, mas a oferenda rudimentar, nenhuma imagem de
culto, nenhum antropomorfismo, nenhum mito, nenhum conceito de manifestacao
em uma constante mudanga de um mundo divino. (READFORD, 1987, p.169).

Alguns pesquisadores argumentam que existiam, trés deuses no culto de
Akhenaton: um deus no céu na figura de Aton e dois deuses na Terra
personificados pelo casal solar Akhenaton e Nefertiti. O casal real era de grande
importancia dentro da religiao de Amarna, visto que representavam a dualidade de
Aton e nesse caso formavam a triade do deus Aton o qual governaria o céu
enquanto o casal solar se incumbia da Terra organizados da seguinte forma no
diagrama triangular: ATON (topo)/AKHENATON (do lado esquerdo)/
NEFERTITI (do lado direito).

A ilustragdo abaixo apresenta Akhenaton e Nefertiti no convivio do lar
(GRALHA: 2002, 144) demonstrando assim a relevancia do casal real para o culto
solar. Através desta figura podemos observar os raios solares saindo do disco
solar e tocando em Akhenaton e Nefertiti. Essa cena representa o deus Aton
tocando no casal sagrado e como pode ser observado eles s@o os individuos mais
proximos do deus, visto que os raios nao tocam nas filhas do casal.

Ao refletirmos sobre a iconografia construida pelo farad é possivel que ele
tivesse usado de cenas como essa para legitimar o seu poder divinizando o casal
real, pois estes sdo os Unicos a terem o contato direto com o mundo sagrado de
Aton, ja que os raios costumam atingir somente o casal real e algumas vezes as

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 20



filhas deles. E o outro quadro ilustra a relacdo de Aton com Akhenaton pode ser
compreendida através desta teogamia (GRALHA: 2002, 56).

Ilustracao 01: O casal solar no convivio do lar

Com os fatos abordados acima, o termo ‘“‘monoteismo” usado pela
historiografia francesa, para denominar esse periodo de constituicdo do
pensamento mitico-religioso amarniano, momento em que o Egito esteve mais
préximo do culto ao deus unico, acabou perdendo o seu sentido real. O que é
apontado pela academia nos estudos atuais como modelo religioso adotado por
Akhenaton € a monolatria. Esse conceito é muito estudado e pode ser desdobrado
nas formas de Henoteismo, que é definido pelo professor Ciro Flamarion “como a
concentracdo da aten¢do num unico deus em um contexto de politeismo nao
negado, havendo muitos deuses admitidos na crenca e no mito”. (CARDOSO,
1999, p.63).

Assim segundo uma perspectiva, este conceito poderia se aplicar a
religido de Amarna cujo deus especifico € Aton convivendo com as outras
divindades reinantes em todo Egito nos primeiros anos do reinado de Akhenaton.
Uma outra forma dessa monolatria seria o Kathenoteismo, um conceito usado pelo
professor Ciro Flamarion Cardoso que o define como ‘“a concentracdo do
interesse num deus de cada vez, também sem negar o politeismo” (CARDOSO,
1999, p.63).

Tal pratica religiosa acontecia simultaneamente nos diversos templos nos
quais eram realizados diariamente variados cultos. Ao mesmo tempo em que um
sacerdote concentrava suas intengdes num deu unico e especifico os outros
concentravam ao mesmo tempo em outros santudrios sua inten¢do num deus
especifico objeto de culto desses, assim realizando um culto simultaneo, porém
para os seus deuses proprios. Contudo essa pratica ndo estava negando as outras
divindades nem o deus dindstico.

O que podemos perceber € que tanto o Kathenoteismo como o Henoteismo
sao tipos de monolatria, pois admitem a coexisténcia de outras divindades, ja para
0 monoteismo nao pode haver essa relacio com outros deuses visto que o deus é
unico e primordial.

E importante ressaltar que o periodo Amarniano devido sua especificidade
foi muito estudado o que gerou diversas interpretacdes sobre o que poderia ser
essa revolucdo espiritual. O que podemos perceber através desses estudos € o
surgimento de pensamentos holisticos sobre a figura de Akhenaton. Umas dessas

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 21



visdes holisticas que podem ser encontradas € a hipétese de Akhenaton e Moisés
serem o mesmo individuo. Assim apds a sua abdicagdo ele teria ido com seus
seguidores para uma nova terra onde cultuariam um deus tnico de fato. O que ndo
€ coerente com a documentagdo existente sobre Akhenaton e sobre Moisés. Essa
visdo pode ser encontrada na obra “Moisés e Akhenaton: a Historia Secreta do
Egito no Tempo do Exodo” de Ahmed Osman.

Outra visao holistica estd presente na relagdo da religido do farad
Akhenaton, com a religido liderada posteriormente por Moisés, que é abordada
por Christian Jacq, na obra “Akhenaton e Nefertiti o Casal Solar”. Neste livro
podemos analisar o conjunto de similitudes estabelecidas, por Jacq onde uma das
possibilidades propostas pelo autor € a influéncia do considerado “monoteismo”
produzido por Akhenaton sobre as idéias de Moisés.

Essas similitudes entre Akhenaton e Moisés sdo apresentadas pelo autor
através das mesmas relacdes com o divino € a mesma maneira de oferecer aos
outros a revelacdo que lhe havia sido concedida. H4 uma busca de ambos pelo
conhecimento de um deus, diferente de todos os outros, que € o tnico criador do
céu e da terra, controlador de toda natureza, com um ideal de justica e de retidao.
Ainda sobre estas idéias vemos o salmo 104 da Biblia, portando partes que
poderiam — segundo Jacq e Hornung — ser do Grande Hino ao deus Aton.
Assim segundo essa perspectiva, por meio de meio da Biblia, o pensamento de
Akhenaton teria se imortalizado. Contudo, essa visdo holistica nao se encontra
bem fundamentada para o seu uso, devido as faltas de documentos que possam dar
credibilidade a este pensamento.

E importante frisar que hd um outro autor denominado, James K.
Hoffmeier, que possui uma visao mais fundamentada e académica sobre a relagio
de Akhenaton e Moisés. Em sua obra “Israel in Egypt” ele aborda que havia uma
pratica no Reino Novo de acolher pessoas de fora do Egito. Assim através dessa
prética de integrar estrangeiros na corte do farad, Moisés poderia ter tido um forte
contato com a cultura egipcia. Podemos refletir entdo que Moisés poderia ter
adquirido informacdes até mesmo sobre a religido de Amarna o possibilitando
estabelecer uma relacdo de contato entre as suas idéias e o ideal religioso de
Akhenaton

Um fato importante a se mencionar € que a dinastia dos raméssidas
direcionou uma politica mais expansionista e guerreira que a politica diplomética
e menos voltada para a guerra desenvolvida por Akhenaton. Assim os templos
erguidos por este farad para Aton foram desmantelados para a construcdo de
novos templos dedicados a outros deuses, em especial a Amon. As imagens de
Akhenaton e Nefertiti passaram a ser desfiguradas e seus nomes foram apagados
talvez como uma pratica migica ou até mesmo como uma forma de apagéd-los da
memoria do povo egipcio.

Em suma seja através da egiptomania, da egiptosofia ou das sociedades
secretas o periodo amarniano € sempre resgatado e passa a ser uma importante
fonte para entender o pensamento religioso egipcio. O que nos importa é a
especificidade da revolugdo espiritual que a religido de Amarna provocou no
antigo Egito e a sua importancia que faz os individuos do nosso tempo recorrerem
a ela e as outras formas de religiosidade egipcias.

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 22



O que podemos perceber é que o passado monolatrico que Akhenaton
construiu através do deus tnico Aton e da importancia do casal solar para o culto
de Amarna acabou contribuir para as acdes e as idéias daqueles cujas novas
concepgoes misticas e religiosas teriam por base o passado amarniano.

Bibliografia

BAKOS, M. Egiptomania. Sdo Paulo: Paris Editorial, 2004.

CARDOSO, Ciro Flamarion. Deuses Miumias e Ziguratts. Porto Alegre: EDIPUCRS,
1999.

GRALHA, Julio César Mendonga. Deuses, farads e poder: Legitimidade e imagem do
deus dindstico e do monarca no antigo Egito. Jilio César Mendonga Gralla.Rio de
Janeiro: Barroso Producdes Editoriais, 2002.

GRANDET, Hymnes de la Religion d’ Aton. Paris, Ed: du Seuil, 1994

HARTOG, Frangois. O espelho de Herédoto. Ensaio sobre a representacdo do outro.
Belo Horizonte: Editora da UFMG,1999.

HOFFMEIER, James K. Israel in Egypt: The Evidence for the Authenticity of the Exodus
Tradition. Ed: Oxford New York, 1999.

HORNUNG, Erik. Akhenaten and the Religion of Light.NY:Cornell Univ. Press, 1999.

. The Secret Lore of Egypt. Ithaca (NY): Cornell Universyt Press, 2001.

JACQ, Christian. Akhenaton e Nefertiti o Casal Solar. s/l1. Ed: Hemus s/d.

OSMAN, Ahmed. Moisés e Akhenaton: a Histéria Secreta do Egito no Tempo do Exodo.
s/l. Ed: Madras, 2005.

READFORD, Donald B. Akhenaten The Heretic. New Jersey, Ed: Princeton, 1987.

SHAFER, Byron E. (org). As Religides no Egito Antigo- Deuses mitos e rituais
domeésticos. Traducdo: Luis Krausz. . Sao Paulo, Ed: Nova Alexandria, 2002.

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 23



A SACRALIDADE NOS TRATADOS ENTRE ROMA E CARTAGO
509-279 A.C.
Fabricio Nascimento de Moura (NEA/UERIJ)

“Nada se rompe mais facilmente do que a palavra de um homem”.
Thomas Hobbes

Ao desenvolvermos nosso trabalho buscaremos estabelecer as bases das
relacdes amistosas que Roma e Cartago mantiveram durante quase trés séculos
por meio de tratados. Estes documentos podem ser encontrados na obra Historia,
do historiador grego Polibios.

Contudo, uma peculiaridade nos chama a atencio, quando observamos mais
de perto o desenvolvimento destas relagdes: a presenca da religido e seus rituais.

De maneira geral em Roma, a religido e o Estado nio se separam. Constitui
a base de sua existéncia, a condi¢do de seu porvir. Embora esta ligacdo estreita
entre Estado e religido ndo seja uma exclusividade romana, hd uma diferenca de
espirito bésica que a distingue em relagdo a outros povos da antiguidade: apenas
em Roma observa-se uma meticulosidade juridica, uma mintcia formalista com
que se interpretam as obrigacdes cultuais. (AYMARD & AYBOYER, 1993: 271).

Nesta concepgdo antiga da religido, eram bastante variadas as formas pelas
quais homens e deuses se relacionavam. Estas muitas vezes podiam lembrar as
Relacdes Internacionais: a humanidade e a divindade sdo como duas nagdes que
realizam trocas e que muitas vezes respondem a uma pressao com outra pressao.
Assim podemos dizer ainda que criticava-se os deuses como criticamos 0 governo
hoje. (VEYNE, 1990: 229).

O senado romano era quem detinha a mais alta autoridade em relagdo a
religido publica: oficializava certos cultos estrangeiros, reprimia as supersti¢coes
que punham em risco a seguranca do Estado e consultava os Augures (1) antes de
reunir comicios ou promulgar leis (2) (WATTEL, 1992: 83).

O sentimento religioso era, antes de tudo, percebido como a justica para com
os deuses: a execucdo do ritual obedecia a formulas precisas e exatas a fim de
induzi-los a cumprir o que deles se espera (AYMARD & AYBOYER, 1993: 259).

Uma das maiores conquistas dos juristas modernos foi reconhecer a ligagao
que a religido e o direito mantinham entre si. O direito, neste caso, era moldado
por elementos considerados méagicos e religiosos (BLOCH, 1966: 121).

Depois desta breve descricao de algumas particularidades da religiao romana
podemos agora buscar compreender também as bases da fun¢do sacerdotal e suas
principais caracteristicas. Afinal, um colégio especifico de sacerdotes conduzia as
préticas religiosas que envolviam as declaracOes de guerra e a ratificacdo dos
tratados de paz.

Os sacerdotes romanos eram todos aqueles que realizavam atos cultuais para
uma determinada comunidade. Além disso, eram os detentores do direito sagrado,
que sO por eles podia ser administrado e desenvolvido. Nesta fungdo, os
sacerdotes eram auxiliados pelo senado. O sacerdécio era o exercicio de uma
autoridade religiosa, onde o poder de iniciativa comportava os aspectos rituais do
culto ou controle do sistema religioso. O cargo de sacerdote somente podia ser
ocupado por cidaddos durante a res publica. Em Roma ndo se tornava sacerdote

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 24



quem o desejasse: embora o sacerdécio ndo fosse uma questdo de vocacdo, era
antes de tudo, uma questdo de estatuto social. Apenas aqueles que estavam
destinados por seu nascimento ou por seu estatuto exerciam as fungdes sacerdotais
(SCHEID, 1992: 52-53). Estas func¢des eram, portanto, confiadas a todos aqueles
que eram, ou tinham sido, regularmente eleitos como magistrados ou sacerdotes
do povo romano. Entretanto os sacerdotes distinguiam-se dos magistrados por
uma divisdo das tarefas rituais e pela competéncia juridica, sem esquecer, que
alguns sacerdotes, pelas suas atitudes rituais, representavam os poderes, as
qualidades e a fun¢do do seu ‘senhor divino”, o que os magistrados sé faziam
excepcionalmente, e em especial quando encarnavam a antiga plenitude do poder
publico e sagrado na celebracdo do triunfo decorrente de uma grande vitdria
militar. (SCHEID, 1992: 56).

Vale lembrar ainda que as atividades religiosas ndo impediam que os
sacerdotes levassem uma vida normal de cidaddos, sem interrup¢do da carreira
politica que os poderia levar, por exemplo, a se ausentar de Roma ou a comandar
um exército. Entretanto, ao contrdrio do que se possa imaginar, as funcdes
misticas ndo faziam dos sacerdotes intermedidrios entre a cidade e os deuses.
Eram, antes de tudo, administradores e conselheiros religiosos junto aos poderes
publicos. Estas caracteristicas, contudo, ndo sdo verdadeiras para todos. Os
sacerddcios romanos representavam uma série de institui¢des justapostas, surgidas
em datas diferentes e correspondendo a preocupagdes diversas, em suas origens,
seus principios e sua organizacdo. (AYMARD & AYBOYER, 1993: 263).

Existia em Roma, na verdade, uma grande variedade de colégios sacerdotais,
0 que tornaria quase impossivel uma exposi¢cdo completa de suas caracteristicas.
(AYMARD & AYBOYER, 1993: 263). Entretanto, um destes colégios € bastante
importante para o desenvolvimento do nosso trabalho: trata-se do colégio dos
Feciais.

Este colégio sacerdotal limitava-se a designar alguns de seus membros para
executar os ritos, sem os quais nao poderia haver guerra “justa ou piedosa”, isto &,
declarada segundo as formalidades do direito humano e religioso, nem tratado
vdlido; para a guerra, um deles lancava um dardo em territério inimigo; quanto ao
tratado, era ratificado ao sacrificar-se um animal, neste caso um porco, com 0 uso
de um silax (3) sagrado (4). A guerra — e a paz — possuia um carater religioso e
ritualistico, particularmente acentuado entre os romanos, através do ius fetiale e
que teve um papel importante na representacdo ideoldgica da sua expansio
imperialista. (GUARINELLO, 1988: 11).

Antes de buscarmos as caracteristicas principais desta forma distinta do
direito romano, precisamos entender as bases do controle de sua politica externa.
E importante ressaltar que para Roma o estado ndo era um “poder inalcancdvel”
que se opunha ao individuo. Dai ser denominado pelo nome de sua coletividade
“populus Romanus”. Durante um certo periodo a questdo do Direito Internacional
acabou por desaparecer em virtude da “Pax Romana” (5) que era uma paz imposta
onde quase ndo havia igualdade entre Roam e os estrangeiros, este, na maioria dos
povos antigos, era considerado inimigo. As normas de aspecto internacional se
desenvolveram no ius gentium (6) e no ius fetiale. Aqui nos ocuparemos deste
dltimo.

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 25



O ius fetiale era uma forma de direito especifica utilizada pelos romanos no
desenvolvimento de suas “relacdes internacionais”, constituido pelo conjunto de
normas utilizadas nas relagdes com as nacdes estrangeiras e que tinham um
aspecto religioso e juridico. Era o chamado “direito publico externo” de Roma.
Nao podemos dizer que esta era uma forma verdadeira do Direito Internacional,
visto que era um direito nacional de Roma e ndo compartilhado por outras
cidades-estado. O colégio sacerdotal dos feciais desenvolvia ao mesmo tempo
funcoes religiosas, politicas e juridicas e uma de suas obrigacdes era a de observar
o cumprimento das normas do “direito internacional”. Assim, como vimos, eles
intervinham nos principais atos da vida internacional, como na declaracdo de
guerra ou nos tratados de paz. (MELLO, 1994: 48; 49; 50).

A presenca da sacralidade nos tratados entre Roma e Cartago foi descrita por
Polibios. Em 509 a.C., os romanos prestaram juramento por Jupiter Lapis e nos
tratados subseqiientes — em 306 e 279 a.C. — por Marte e Quirino.

Os romanos conheciam muitos deuses Jupiter, cada um dotado de uma
caracteristica cultual, ou de um templo ou altar (7). (AYMARD & AYBOYER,
1993: 257). A partir do desenvolvimento e do fortalecimento das estruturas
politicas da cidade romana, Jupiter ocupou lugar cada vez mais importante na
religido romana. De maneira geral esta divindade garantia a fidelidade aos
tratados e presidia as “relagdes internacionais” por intermédio do ja citado colégio
dos feciais.(GRIMAL, s/d: 261). Assim, Jupiter garantia a justi¢a, o direito e a
lealdade jurada, além de ocupar o lugar de protetor do Estado e de suas vitorias
(BRANDAO, 1993). Assim, Judpiter Lapis era considerado um deus fetichista (8)
representado por um Silax, se divida vestigio de antigo culto ao machado nos
primérdios de Roma. Polibios descrevia assim o ritual de juramento a esta
divindade:

“Se eu cumprir meu juramento, sejam meus todos os bens; se eu agir de
maneira contrdria em pensamento ou agoes, permane¢am todos os outros homens
seguros em sua propria pdtria sob suas proprias leis e na posse de seus proprios
bens, com seus templos e timulos, e somente a mim me joguem fora, como faco
agora com esta pedra”. (Dizendo estas palavras finais ele lanca a pedra a
distancia com a sua mdo). (Polibios 111, 25).

Marte, que também encontramos na ratificacdo dos tratados, € um deus
muito antigo na religido romana, e muito embora identificado com o Ares grego,
preexistiu em solo itdlico ao deus helénico. Embora ainda desperte controvérsias
(9), Marte € considerado por muitos mitégrafos como deus da vegetacio em
épocas mais remotas. Assim ele teria assumido, no principio, um papel de protetor
do trabalho agricola e de seus produtos. Apenas na época cldssica, Marte passa a
ser visto como deus da guerra. (BRANDAO, 1993). Era também o deus da
primavera, ja que a guerra normalmente comecava no fim do inverno. Era o deus
da juventude, pois a guerra, e atividade de homens jovens. (GRIMAL: s/d, 261).
As duas peculiaridades relativas a Marte podem indicar, de acordo com nossas
andlises o duplo cardter dos tratados concluidos: comercial e militar afinal, a
economia romana deste periodo era essencialmente agricola e as relagdes externas
da res publica passariam a se relacionar com a atividade bélica.

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 26



A outra divindade mencionada por Polibios é Quirino. Uma das hipéteses
mais aceita acerca das caracteristicas de Quirino € a que o relaciona aos
produtores agricolas. Ao lado de Jupiter e Marte, formava uma antiga triade
romana (10), onde cada um representava uma classe social: o primeiro, a classe
dos sacerdotes e o segundo, a classe guerreira e Quirino representava a classe dos
agricultores. (BRANDAO, 1993). Esta hipétese reforcaria a idéia de que as
clausulas do tratado foram estabelecidas por uma determinada classe, que visava
atender as suas necessidades. E possivel verificar esta possibilidade ao perceber
que os tratados entre Roma e Cartago definem, sobretudo as regras para o
comércio entre as duas cidades-estado, bem como as bases para o emprego das
forcas militares nas proximidades da peninsula itdlica e na costa da Libia e ao
norte de Cartago.

Mas quais seriam o0s possiveis significados tedricos de toda esta
religiosidade? Temos aqui trés questdes que merecem destaque: o sacrificio, a
sacralidade da palavra e o juramento.

O antropdlogo Rene Girard defende para o sacrificio presente nas religides
antigas a hipdtese da substituicdo. As sociedades procuram desviar para uma
vitima relativamente indiferente, uma violéncia que talvez pusesse em risco sua
propria sobrevivéncia (11). Entretanto, esta substitui¢do ndo pode ser revelada. Os
fiéis ndo conhecem o papel desempenhado pela violéncia. Para este
desconhecimento é necessario o emprego da teologia do sacrificio: acredita-se
entdo que um deus reclama sua vitima; € para apaziguar sua célera que o sacrificio
¢ realizado. (GIRARD, 1990: 20). Assim, no caso em que estudamos o sacrificio
teria a funcdo de reafirmar a intencdo de paz que se ratificava entre Roma e
Cartago.

Por outro lado, a palavra sagrada traduz uma idéia de verdade quando
relacionada a questdes juridicas, qualificando, nos diversos campos onde é
testificada, um tipo determinado, pronunciado sob condi¢Oes precisas, por um
personagem com funcdes especificas. A palavra aqui considerada s6 adquire sua
validade mediante o emprego de uma conduta para a qual convergem
determinados valores simbélicos. A todo momento, a linguagem verbal se
entrelaca com a linguagem gesticular. E a atitude do corpo que confere sua
poténcia a palavra. A palavra empregada em um ritual adquire uma forca que age
em virtude de sua propria eficicia. Assim o aspecto mais importante deste tipo de
palavra € a eficdcia. A palavra, uma vez articulada, torna-se uma poténcia, uma
forca, uma ac@o. Neste caso a decisao tomada ndo € uma decisao em vao e a
palavra dita ndo € gratuita, ela adquire valor de “verdade”. Esta verdade estaria
relacionada a confianga que vai do homem até um deus, ou a palavra de um deus.
Esta nog¢do de exatiddo estd também freqiientemente ligada ao juramento,
correspondendo a Fides romana. (DETIENNE, 2000, 33; 34). Para citar um
exemplo bem proximo, basta relembrarmos o juramento que descrevemos acima:
o ato de “jogar a pedra” é o que confere valor de verdade as palavras que estdo
sendo ditas.

Mesmo diante de todo este arsenal ritualistico para garantir o cumprimento
dos tratados, Roma acabou por entrar em conflito com Cartago ignorando por
completo estes e outros documentos. Qual seria a explicacdo tedrica para este
fato? O filosofo inglés Thomas Hobbes serd usado aqui para tentar solucionar esta

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 27



questdo. Para Hobbes é possivel que se descumpra um contrato (ou tratado, em
nosso caso) desde que surja um fato novo apds a ratificagdo do mesmo e que por
algum motivo desperte a vontade de ndo cumprir. Assim, ao vislumbrar o
crescente avango de Cartago pela Sicilia, apds a expulsio de Pirro (12), Roma, por
temer um inimigo poderoso tdo proximo aos seus dominios, decide ignorar todos
os acordos de amizade e cooperacdo (inclusive militar) que havia firmado até
entdo. Esta pratica também serd repetida no periodo entre a 1* e a 2* guerra punica.

Ainda de acordo com Hobbes, os homens costumam tecer juramentos
porque as palavras apenas nao possuem forca suficiente para obrigar os homens a
cumprirem seus acordos, principalmente quando ndo existe um poder coercitivo
colocado acima deles. Segundo o filésofo, ndo ha nada que seja capaz de reforcar
qualquer acordo de paz contra as “tentacdes da avareza, da ambicao, ou do desejo
forte”. Hobbes define desta maneira o juramento:

“Juramento é uma forma de linguagem acrescentada a uma promessa; pela
qual aquele que promete exprime que, caso ndo a cumpra, renuncia a graca de
Deus, ou pede que recaia sobre si mesmo a sua vinganca. Era assim a formula
paga, que Jupiter me mate, como eu mato esse animal (13)”.

Entretanto, o juramento ndo obriga ao cumprimento do acordo. O
fundamental neste caso € que o objeto do tratado seja possivel de ser cumprido, o
que Hobbes chama de legitimo. Acordar o que € impossivel ndo é um pacto
védlido. E em sendo legitimo, um acordo estard ligado aos deuses, com ou sem o
juramento. Um acordo ilegitimo, por sua vez nao pode ser vinculado a nada (quer
aos deuses, ou aos homens), mesmo que sob juramento.

Notas

(1) Os Augures formavam um colégio sacerdotal encarregado de consultar os Livros
Sibilinos, uma colecdo de antigos ordculos. Pelo fato de anunciar o futuro, este colégio
adquiriu grande prestigio junto a camada mais supersticiosa do Populus Romanus.

(2) A convergéncia do sagrado e da politica foi causa de indmeros conflitos entre
patricios e plebeus: a secessdo do monte Sacro, em meados de 493 a.C., conferiu direitos
politicos a plebe e esteve na origem de um separatismo religioso que se manifestou na
constru¢do de um templo dedicado a Ceres, para contrabalancar o dominio dos patricios
sobre a triade capitolina € um exemplo. O culminar desta “luta de classes” foi a adogdo de
duas leis tribunicias dos anos 149-145 a.C. sobre a eleicdo dos sacerdotes. (WATTEL:
84).

(3) O Silax era um machado duplo, simbolo de uma autoridade que dava aos antigos reis
de Roma um poder de vida e morte. O cerimonial que envolvia este machado foi trazido
da Asia Menor pelos etruscos, pois ali o machado era, desde tempos imemoriais, 0O
simbolo da divindade suprema. (ROSTOVTZEFF, 1983: 31).

(4) Tito Livio (Historia de Roma, I, 23; 24) descreve com detalhes os rituais
desenvolvidos pelos Feciais nas declaracdes de guerra e nos tratados de paz.

(5) Pax significa “pacto” e sempre foi necessdrio para haver relacdes pacificas com outras
cidades-estado, independentemente de uma convengao especial. (MELLO, 1994: 47).

(6) O lus gentium era a forma do direito romano que os estrangeiros podiam invocar.
Com a finalidade de facilitar as relagdes comerciais com estrangeiros, oS romanos
admitiam que certas normas do seu direito fossem aplicadas aos estrangeiros. (MELLO,
1994: 48).

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 28



(7) Havia os politicos, como o grande deus da cidade; os deuses celestes, que
normalmente designavam fendmenos naturais: e os militares. (AYMARD & AYBOYER,
1993: 257).

(8) Os deuses fetichistas normalmente designavam certos objetos, como o Jupiter
Ferétrio, o deus da arvore onde se suspendiam os despojos do inimigo. (AYMARD &
AYBOYER, 1993: 257).

(9) Pierre Grimal, embora atestando a engenhosidade desta teoria, descarta sua
unanimidade. Junito Branddo, por sua vez, defende esta idéia.

(10) Georges Dumézil constatou a existéncia de outras triades na religido indo-européia,
andlogas a romana, onde cada divindade representa uma categoria social. (BRANDAO,
1993).

(11) Esta violéncia “intestina” pode ser as desavengas, os ciimes e as disputas entre os
proximos, por exemplo, que permeiam as sociedades e suas relagdes. (GIRARD, 1990:
21).

(12) Pirro, rei do Epiro, assolou a peninsula itdlica ao vencer indmeras batalhas contra os
romanos. O epitota ameagou também as possessdes cartaginesas na Sicilia.

(13) Aqui Hobbes cita um trecho do ritual celebrado pelos Feciais, descrito por Tito
Livio.

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 29



O LUGAR DO ESTRANGEIRO NA ATENAS NO FINAL DO SECULO V A C.
Felipe Nascimento de Aratjo (NEA/UER]J)

Nosso trabalho de pesquisa busca analisar o estrangeiro na Atenas Cldssica
através dos conceitos tedricos de identidade de Kathryn Woodward, que coloca a
diferenca, seja ela de cunho politico ou sécio-cultural, como o principal conceito
para definir a no¢do de identidade de uma determinada sociedade e/ou individuo
que nela estd inserido. A partir deste pressuposto, a autora coloca a afirmacao de
identidade como uma forma simbdlica de representd-la, ou seja, a nocdo de
identidade se baseia na afirmacgdo/distingdo do que determinada cultura ndo é. Um
exemplo claro é a afirmacdo: “sou brasileiro”, dentro dessa afirmacao
encontramos um acentuado nimero de negacdes, se eu sou brasileiro, ndo sou
norte-americano, nao sou europeu, nao sou africano entre outras. E importante
colocar que a afirmacdo das identidades € historicamente construida, fato que a
torna especifica. Percebemos que em certas temporalidades a emergéncia de uma
“identidade nacional” foi necessdria para um determinado povo em um momento
de crise, um exemplo utilizado por Woodward sdao os conflitos na peninsula
Balcanica entre os sérvios e os croatas.

Tema sobre identidade € abordado por Stuart Hall, em seu trabalho “a
identidade cultural na pés-modernidade”, na qual o autor coloca que a identidade
sO se torna uma questao relevante a ser levantada quando a prépria se encontra em
estado de crise, pois a nocao de identidade sempre € tida tanto pela populacio
quanto para o individuo, como sendo algo de cardter fixo. Nos dias atuais, o
conceito de identidade no mundo ocidental pés-moderno se encontraria em crise,
talvez, devido a crescente expansdo da globalizacdo, que traz diversas ao
confronto diferentes culturas e resulta na aproximagdo de distintas formas de
apreender a existéncia. O resultado, dentro de diversos campos social e cultural na
sociedade nos aponta para a fragmentacao e a pluralizacdo de identidades.

Tais fatos fomentam questdes e nos levam a uma reflexdo, uma anélise
histdrica, pois, estamos procurando compreender nossa atualidade, investigar as
raizes da sociedade humana dentro da Histéria. O que nos leva a afirmar que ndo
ha nada de novo em torno da globalizacdo e da “crise de identidade” que ela traz
ao realizar o encontro de diversos grupos étnicos. Um exemplo disso sdao os
grandes impérios culturais formados na Antiguidade ocidental, como a grande
unido dos povos do Oriente em meio ao Império medo-persa e o processo de
romanizag¢ao empreendido por Otavio Augusto com a pax Romana que também
atingia o Oriente. Desse modo, sempre observamos determinadas culturas
sobrepujando e/ou se fundindo em relacdo as outras, estabelecendo multiplas
relagcdes de contatos entre etnias e culturas.

Indo a Grécia, nossa drea de interesse, observamos que a cidade-estado
Atenas, durante o periodo cldssico, guarda certa semelhanga com as atuais
metrépoles globais, pois era uma cidade essencialmente cosmopolita. Diversos
imigrantes de outras cidades-estado gregas, ou até alguns individuos vindos do
Oriente e outras regides, residiam em Atenas como homens livres, mais
desprovidos de direitos de cidadania, participando da sociedade principalmente
nas atividades comerciais e agrérias. E importante considerar que uma outra parte
dos estrangeiros eram escravos provindos das guerras.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 30



Temos como proposta analisar o lugar social do estrangeiro em Atenas,
como era visto pelos habitantes possuidores da cidadania, qual era o olhar que a
democracia destinava para tais individuos, considerados estrangeiros, e por vezes
barbaros. Interessa-nos a discutir como a identidade étnica ateniense se relaciona
com a idéia do ndo cidadao.

O corte temporal escolhido foi o relativo ao final do século V, periodo
ap6s a derrota na Guerra do Peloponeso. Atenas foi tomada pelos oligarcas que
comecaram a empreender perseguicdes aos individuos contrdrios ao regime
oligarquico entre eles os estrangeiros. Esse fato foi delimitado com o objetivo de
ilustrar os mecanismos pela qual a “inclusdo” do estrangeiro ocorre dentro da
sociedade ateniense.

O estrangeiro ndo residente na cidade de Atenas recebia uma denominagdo
e colocagdo, xénos -plural xenoi, termo que possuiria significado aproximado de
héspede e amigo, ou seja, alguém com que se tém lacos de amizade dos quais
decorrem deveres e direitos reciprocos. A divindade do pantedo grego que
protegia os estrangeiros e hospedes era Zeus Xénios..

Porém, existia uma outra categoria de estrangeiro, o que residia na cidade.
Na maioria das cidades-estado grega este era conhecido como métoikos “com
residéncia”, plural metoikoi. Na lingua portuguesa a palavra aproximada seria o
termo “meteco”, que € extensamente usado nos livros escritos no idioma
portugués. A definicdo de Peter Jones para seu significado € a seguinte:
“estrangeiro residente, ou seja, cidaddo ndo-ateniense que morasse por mais de
um més em Atenas. Sujeitos ao servico militar e aos impostos especiais, mais
proibidos de ter propriedades fundidrias na Atica, os metecos eram responsdveis
por grande parte do comércio” (JONES, Peter. V. 1997, p. 376).

Nessa citagdo observamos haver certa importancia do meteco dentro da
Grécia no que se refere as atividades comerciais, pois, mesmo sendo um individuo
sem direitos dentro do espaco da polis, este era parte da estrutura econdmica
dentro da sociedade. Em outras palavras se representavam como homens de
negdcios que viviam sem exercer seus direitos politicos, como por exemplo, a
participacdo em ekklesias.

A democracia ateniense tinha a necessidade de interagir com os metecos,
pois estes participavam dentro da coletividade dos cidaddos como a atividade de
comércio e a economia agraria. M. Austin e P. Vidal-Naquet citam: “a pdlis dos
cidaddos ndo pode existir sem a presenca dos estrangeiros” (apud. CASSIN,
Barbara. 1993, p. 16). Atenas em certo ponto, ndo se contentava absolutamente
em apenas tolerar a presenca de estrangeiros como também a encorajava
ativamente.

Tal dado nos induz a questionar: porque os estrangeiros livres, que eram
possuidores de notdrio valor junto a polis dos atenienses prestando servigos
militares valiosos, pagando impostos e participando extensivamente do comércio,
ndo eram favorecidos com o processo de aquisi¢do de direito semelhante ao
cidaddo ateniense?

Primeiramente torna-se necessario observar a definicao de identidade para
um cidadao ateniense, que estava diretamente relacionado com sua nocao do gue
ele representava no mundo, do ser que ele era. No caso, vemos a no¢do de

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 31



identidade totalmente ligada ao conceito do local em que o individuo pertence por
nascimento, sendo a polis o principal determinante. A cidadania estabelecia a
identidade do cidaddo ateniense possuidor de direitos em sua koinonia..

E importante lembrarmos que a cidadania ndo era algo concebido como
sendo de cardter fixo e imutdvel, mais sim determinada a partir de leis que variam
de acordo com o periodo estudado. A partir do século V, com as leis de Péricles, o
principal pré-requisito para ser um cidadao ateniense foi possuir pai e mae
atenienses, os que ndo possuissem eram, por defini¢do, excluidos da cidadania.
Nao sendo fixa, uma vez concedida a cidadania, esta estaria passivel de ser
perdida com a atimia ou algum delito grave realizado contra a pélis Dessa forma,
a cidadania se constitui como sendo uma construcdo simbdélica (1) que determina
a identidade do individuo.

Poderia acontecer, mais era extremamente excepcional que os cidadaos
aprovassem pelo voto que um métoikos ou um xénos recebesse a cidadania
ateniense como recompensa por um servigo extraordindrio prestado a democracia.
Porém, esse sentimento do ateniense em relacdo ao estrangeiro nao se constitui
algo aproximado da segregacdo que se pratica contra minorias atualmente, mais
sim como sendo um sentimento de inclusdo na sociedade em determinados setores
onde a condicdo de métoikos € protegida desde que suas obrigagdes com os
impostos e servigos a polis sejam cumpridas. A posse de terras, a participacao na
ekklesia e os direitos politico-juridicos de um cidadao ateniense eram negados ao
meteco, mais sua importancia a sociedade era reconhecida, pois o meteco ganhava
uma limitada participag¢do nas atividades de cidadaos com suas obrigacdes com a
pdlis, como os ja citados servigos no exército e o imposto de guerra.

Para melhor entendermos mecanismos da cidadania ateniense, € vital e
necessdario analisarmos o desenvolvimento da chamada democracia ateniense, bem
como seus desdobramentos ao longo da Histéria. Um acontecimento notério da
Histéria da democracia que trouxe sérias conseqiiéncias aos estrangeiros foi o
periodo do fim da Guerra do Peloponeso, onde foi houve um golpe oligarquico
que deu origem a Tirania dos Trinta.

A democracia ateniense, segundo alguns autores, atingiu a sua maxima no
século V, com a ascensdo de Atenas junto a Liga de Delos e a atuacdo de Péricles
como primeiro entre os cidaddos. A vitéria dos helenos, liderados por Atenas na
Guerra de Salamina em 490 e na Guerra da Maratona em 480, nas Guerras
Médicas contribuiu para o crescimento da hegemonia ateniense em rela¢do as
outras cidades-estado gregas. Esse e outros fatores de desavencas fomentaram a
Guerra do Peloponeso de 431 a 404 a.C.

Com a vitéria de Esparta na guerra, encontramos, no inicio do século IV,
uma Atenas mergulhada dentro de uma profunda crise acarretada pela derrota.
Dentro de intimeras tensdes existentes entre oligarcas e democratas na cidade,
seguiu-se imediatamente um golpe oligdrquico em Atenas apoiado pelos
espartanos, aonde ¢é redigida uma nova constituicdo por trinta pessoas,
substituindo assim o antigo conselho. Essa forma de governo € denominada como
a Tirania dos Trinta, que estabeleceu em Atenas um verdadeiro regime de terror,
onde diversos cidaddos sdo executados e presos além de ser empreendida uma
larga perseguicdo aos metecos.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 32



Claude Mossé, em seu livro Atenas a Historia de uma democracia, utiliza
como fonte um discurso escrito pelo orador meteco Lisias alguns anos apds os
acontecimentos, que pronuncia contra Erastoténes, responsavel pela execucao de
seu irmao Polemarco:

“Teognis e Pisdo declaram no Conselho dos Trinta que, entre os metecos,
havia os que eram hostis a constituicdo. Era, diziam, um excelente pretexto para
se conseguir dinheiro sob a aparéncia de dar um exemplo. A cidade estava sem
recursos e o poder tinha necessidade de fundos. Ndo tiveram trabalho em
convencer os outros vinte que tinham em conta de nada a vida das pessoas e em
alta conta o dinheiro, que disso auferiram. Decidiram entdo prender dez metecos
e, entre eles, dois pobres, a fim de poderem assegurar, ao publico, que a medida
havia sido ditada ndo cuspidez mais no interesse do Estado, como todo o resto.
(...)"(MOSSE, Claude. 1993, p.78).

Analisando o discurso, percebemos que ele descreve a situagcdo referente
ao conflito existente entre os metecos e os oligarcas que estavam no poder no
periodo do final do IV século. E importante citar a condi¢do de Lisias - um rico
métoikos que, assim como outros, ndo concordava com o governo dos Trinta e sua
constituicdo - para observamos como os métoikoi possuiam consciéncia politica e
certa forma de participacdo dentro da opinido publica, mesmo ndo possuindo
cidadania. O fato de muitos possuirem riqueza pode ser citado como uma das
razdes pela qual ndo s3o considerados como sendo individuos exteriores a
sociedade e ao governo atenienses.

O contexto da época da Tirania dos Trinta foi marcado pela proibi¢do na
entrada da cidade a todos os que ndo estavam na lista dos Trés Mil, os homens
que, teoricamente gozavam do beneficio da plena cidadania. Tais individuos se
refugiaram no Pireu ou entdo seguiram para o exilio. Lisias vivia no Pireu, , assim
como outros metecos ricos e cidadaos democratas contrarios ao regime dos Trinta.
Posteriormente, através da lideranga de Trasibulo, que era soldado exilado em
Tebas apods lutar pela restauracdo democrética, conseguem se apoderar do Pireu.

A participagdo dos metecos nessa batalha contra a Tirania dos Trinta
estabelece um sentimento de inclusio dentro do individuo estrangeiro, o0s
possuidores de cidadania que lutavam ao seu lado olhavam a eles como legitimos
lutadores da democracia, como constituindo cada um deles um verdadeiro cidadao
ateniense. Isso pode ser afirmado devido a descri¢do de Xenofonte de que apos a
batalha de Muniquia, onde as tropas dos democratas venceram os oligarcas da
cidade, Trasibulo teria prometido a isotelia a todos os seus combatentes nao
atenienses de seu exército, sendo metecos ou ndo. Ja Aristételes escreve que,
acima da isotelia, Trasibulo teria imposto um decreto dando a cidadania ateniense
a todos os habitantes do Pireu, incluindo escravos. Porém, o decreto € acusado de
ilegalidade por Arquinos, e nisso observamos a tradi¢do dentro do conceito de
cidadania/identidade ateniense. A inclusdo de todo individuo ndo ateniense a
cidadania era algo de cardter impensavel, tanto que a acusacdo de ilegalidade do
decreto graphé paranomon é aceita e Trasibulo retira sua proposicao.

Devido a caréncia de informacdes nao se sabe se a isotelia geral de todos os
estrangeiros foi efetivamente atingida, Xenofonte ndo conta o que aconteceu
seguido da promessa de Trasibulo a seu exército. Barbara Cassin afirma que “até

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 33



mesmo os metecos obtiveram sem divida, em sua maioria, apenas recompensas
simbolicas por sancionar sua fidelidade a democracia, e Lisias, partiddrio caloroso
da democracia somente a isotelia, pois ndo conseguira tornar-se cidaddo em
Atenas” (CASSIN, Béarbara. Op. Cit.,, p. 18). No caso, observamos que a
participacdo e a importancia do individuo meteco para a democracia era
reconhecida e valorizada, sendo alguns, como Lisias, possuidores de isencdo de
impostos ¢ de um reconhecimento dentro da drea intelectual, como Aristoteles
posteriormente. O beneficio da cidadania continuaria sendo restrito para eles,
mais nem por isso eles se deixariam de estar incluidos dentro da sociedade, sendo
considerados aliados da democracia.

A partir das informagdes relativas aos conflitos ocorridos em 404 a.C entre
os democratas e oligarcas, com extensa participacdo de metecos nos exércitos € na
confeccdo de discursos posteriores, podemos concluir que o estrangeiro em
Atenas possuia uma identidade étnica diferenciada em relacdo ao olhar do
ateniense para “o outro”. Tal conclusdo daria margem para diversas reflexdes e
questionamentos dentro da questdo do “outro”, porém, este trabalho se
compromissou principalmente com a narrativa dos principais fatos do periodo
relativo ao final do V/inicio do IV século com o objetivo de fornecer uma
delimitacdo do tema, bem assim como a defini¢do de um objeto histérico a ser
analisado com os conceitos tedricos apropriados.

E importante lembrar, além da realizacio da narrativa, a utilizacio do
conceito de constru¢do simbdlica de identidade que buscou explicar em como a
cidadania constituia a nocao de ser um ateniense para o individuo. O que permite
mostrar como a constru¢do de simbolos em Atenas cria um lugar a parte para o
estrangeiro partidario da democracia, ou seja, fora da cidadania mais dentro da
estrutura social ateniense.

Nota:

(D Conceito de simbolismo/construcdo simboélica explicado em SILVA, Tomaz

Tadeu: 2000, pp. 10-18.

Bibliografia:

BISPO, Cristiano P. de Moraes. Narrativa, Identidade e Alteridade nas interacoes entre
atenienses e etiopes macrobios nos séculos VI e V a.C. Rio de Janeiro, 2006
(dissertacdo de mestrado em Histéria) - Instituto de Filosofia e Ciéncias Sociais,
Universidade Federal do Rio de Janeiro. (circulagao restrita).

CASSIN, Bérbara et al. Gregos, Bdrbaros e Estrangeiros: a cidade e seus outros. Rio de
Janeiro: Ed.34, 1993.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pés-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 2002.

JONES, Peter V (org.). O mundo de Atenas: Uma introducio a cultura cldssica ateniense.
Sdo Paulo: Martins Fontes, 1997.

MOSSE, Claude. Atenas: a Historia de uma democracia. Brasilia: UNB, 3° edicdo. 1997.

SILVA, Tomaz Tadeu da (org.). Identidade e diferenca; a perspectiva dos estudos
culturais. Petrépolis: Ed. Vozes, 2000.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 34



MITO E MAGIA NA VILA DOS MIS TERIOS EM POMPEIA
SECIA.C.-1ID.C.
Flavia C. L. de Almeida (NEA/SME)

O Grande Afresco da Vila dos Mistérios tem chamado a atengdo de
historiadores e arquedlogos, desde sua descoberta no inicio do século XX,
suscitando diversas interpretacdes e teorias tanto na forma como este deve ser
lido, quanto no que se refere a sua funcdo. Se nele, através de uma leitura
seqiiencial, a partir da parede norte, vemos a preparacdo de uma noiva para o
matrimonio ou se, por outro lado, ampliando sua leitura e assim incluindo uma
espécie de interatividade entre todos os seus elementos, e observando a existéncia
de elementos especificos dos rituais de iniciacdo, encontramos de fato uma
representacdo do rito dionisiaco com significado direto na religiosidade de seus
moradores. Ligando, desta forma, o espaco e sua pintura a um local de Cultos de
Mistérios.

A VILA

A Vila dos Mistérios situa-se a noroeste de Pompéia, fora dos muros
da cidade. Propriedade de veraneio aparelhada para ser usada como unidade de
producdo agricola e residéncia luxuosa, teve pelo menos trés estagios
construtivos: o primeiro datado de 80 a 70 a.C., o segundo da época de Augusto
em 37 a.C. - 14 d.C., e o udltimo, que coincide com um terremoto que abalou a
cidade, aproximadamente 62 d.C., (KIRSCH, 1993, s.p.). Trata-se de uma vila
ristica, cujo dltimo proprietdrio, um liberto, aparentemente estava aparelhando
com prensas para o vinho e uma bodega (MILLAR, org: 1988,129).

O TRICLINIUM

O triclinium!, local onde o Grande Afresco se encontra, € um comodo
de 500 por 705 cm, com um grande pértico de 299 por 327cm (parede oeste), uma
pequena porta de 73 por 185cm (parede norte) e uma grande janela de 298 por 300
cm (parede sul). Esta situado na ala sudoeste da Vila, préximo ao que parece ser
uma 4rea social da casa, e nele foram encontrados varios objetos de metal e duas
anforas de vinho (KIRSCH: 1993, s.p.).

O AFRESCO

O Grande Afresco é uma megalografia® identificada como pertencente
ao 2° Estilo® e datada entre 70 e 60 a.C., que representa o ciclo mitoldgico de
Dioniso, estendendo-se por todas as paredes do triclinium. E um friso composto
de painéis decorativos separados por colunas em tromp [’oeil’. O sentido de leitura
parece se desenvolver num continuum a partir da porta pequena (norte), indicado
pela posicdo dos personagens e direcio dos movimentos, da esquerda para a
direita (sentido ocidental de leitura). O decor empregado para emoldurar a pintura
€ cenogréfico, dando a impressdo de uma boca de cena onde a agdo se passa.. Os
personagens sdo distribuidos pelo friso sugerindo um relacionamento entre suas
acoes, pois as cenas nio sdo isoladas dentro das colunas, utilizadas aqui apenas
como fundo. Em muitos momentos um personagem toca partes do corpo do que
vem a seguir, indicando que ha uma grande cena em curso por todo friso. Nao ha

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 35



profundidade de campo e tudo se passa no primeiro plano da composi¢do, que
apresenta o mito de Dioniso, sob a perspectiva de um ritual de iniciacdo.

Em diversos locais do afresco ha a repeticdo de uma figura feminina
identificada como a domina’, possivelmente a dona da casa e idealizadora do
afresco, sendo que por toda a imagem, ndo existem figuras masculinas que nao
sejam divinas ou miticas, excetuando-se a crianca que 1€ o pergaminho, sugerindo
ser um ritual cujos participantes sdo apenas mulheres. E a falta de pathos®na face
das personagens, confere 4 pintura um certo tom cléssico.

DESCRICAO DO GRANDE AFRESCO COMO RITUAL

Na parede norte vemos a domina entrando ao lado da porta pequena.
Sua cabeca coberta, levemente inclinada para baixo, sugere o recato necessario
para a apresentacdo de um sacrificio. Logo a seguir hda um menino, que faz a
leitura do ritual sendo encenado e, desta forma, dé as diretrizes do que ird ocorrer
- 0 que ele 1€ € o mito de Dioniso, para, assim, guiar a representagao, tal como é
citado em Demoéstenes (KRAEMER:1989,15). Sentada atrds dele uma mulher
apéia a mao sobre seu ombro. Vemos entdo uma jovem, identificada como
escrava, levando um prato com algo a ser usado na cena seguinte, onde a domina,
sentada de costas para o espectador, prepara um ritual de purificacdo auxiliada por
duas outras mocas. O que elas purificam, no entanto, ndo pode ser visto pelo
espectador. Esta cena é seguida pelo velho Sileno’ tocando lira e por dois jovens
faunos: um tocando uma siringe® e o outro brincando com um cabrito branco. Os
caprinos aparecem no mito como o préprio deus metamorfoseado que, sob essa
forma, esconde-se entre as ninfas para fugir da ira de Hera, deusa esposa de Zeus,
pai de Dioniso. E também um animal usado para sacrificios nos rituais. Ao lado
deles a dancarina, com seu véu inflado de ar, num movimento muito comum em
dangas orientais com véu e ndo parece demonstrar receio ou qualquer sentimento
mais extremado, apenas fitando ao longe,

A seguir, na parede leste, um Sileno segura um objeto que se
assemelha a um espelho para que um fauno o observe, enquanto, acima deles,
outro fauno levanta uma mdscara de teatro, como se dissesse ao espectador que a
encenagdo do mito € o rito. No centro, vemos Dioniso em abandono ébrio
apoiando-se no colo de uma mulher, identificada como Sémele’ ou como
Ariadne’ e também como a domina, devido a sua vestimenta. Ela segura parte de
seu manto formando um coragdo em sua mao - o coragdo foi a parte do corpo de
Dioniso que sobrou apds seu desmembramento e com a qual foi magicamente
reconstruido. Este gesto poderia ser um symbola'', com o qual a domina seria
reconhecida como iniciada. Préxima e abaixada, com uma espécie de boina e um
bastao sobre os ombros, uma mulher descobre um falo num liknon'2. O falo € o
simbolo do renascimento de Dioniso e o liknon referéncia a purificacdo ritual
(KRAEMER, 1989, 15). Uma mulher alada, com uma couraca e coturnos, porta
um flagelo, e parece usa-lo contra uma mulher de torso nu, ajoelhada e de cabelos
soltos, que aparece ja na parede sul, acolhida por uma mulher
sentada,possivelmente uma sacerdotisa. A seguir outra sacerdotisa faz um
movimento inclinado com um tirso'> em direcdo a bacante nua que porta um véu e
dancga em éxtase tocando cimbalos. O firso tem o mesmo significado do falo, e é
um objeto que representa a possibilidade de fertilidade.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 36



Interrompida pela grande janela, a representacdo continua com uma
jovem donzela sendo preparada por uma outra mulher. Um cupido alado porta um
espelho em cujo reflexo vemos a imagem da moca, muito embora a Otica ndo
permita, na realidade, tal reflexo. No entanto, ndo hd como saber se essa falha na
6tica foi casual ou se possui algum objetivo simbdlico. Compondo a mesma cena,
mas no inicio da parede oeste um cupido olha atentamente a preparacdao da
donzela.

Ap6s o grande portico vemos a domina entronizada, olhando para
longe, como quem pensa no passado.

Desta forma o afresco € um testemunho religioso, dos antigos cultos de
mistério, e especialmente do Dionisismo, que era um culto muito comum a época
em que o afresco foi realizado.

O CULTO DE MISTERIO DIONISIACO

O culto de Dioniso existia em muitos lugares, e se organizava de varias
maneiras, tais como thiasos', como o sacerdécio num templo ou mesmo com o
praticante itinerante.

Em Roma, os Mistérios de Dioniso foram proibidos em 186 a.C., pelo
Senado, devido a uma dentincia de corrupgdo, conspiracdo contra o Estado e
assassinatos. Segundo o relato de Tito Livio nos Anais de Roma, no século I a.C.
(KRAEMER: 1988, 247-256), sete mil pessoas foram sentenciadas, através de
denuncias andnimas. As mulheres participantes do culto foram entregues aos seus
parentes e tutores para que fossem executadas em sigilo. O panico relatado é em
muito parecido com o causado por seitas contemporaneas, que, por sua
caracteristica secreta, sdo acusadas de atentar contra o poder instituido.

Os Mistérios eram considerados estrangeiros para os romanos € sao
apontados no caso especifico de 186 a.C. como vindos da Etrdria, através de um
carismdtico, e posteriormente, adaptados por uma sacerdotisa oriunda da
Campania, Pacula Annia, tomaram a forma orgiaca e secreta citada no texto. No
entanto, sabe-se que qualquer culto estrangeiro era bem-vindo em Roma desde
que nio atentasse contra o poder instituido (BARNABE: 2006, 1). Significa dizer
que em algum momento esse limite foi ultrapassado, embora todo o processo
tenha se baseado em uma unica dendncia, sem provas materiais.

A Religido Romana era de cardter publico e seus ritos eram
compartilhados por todos, Os papéis, no entanto, eram pré-determinados: ao
sacerdote cabia oficiar as cerimoOnias e ao cidaddo cabia ndo trabalhar durante o
curso destas (BARNABE: 2004, 5). Também tinha um carater étnico, nao
havendo uma escolha: embora pudesse ser variada em seus rituais e divindades, o
individuo era compelido a manter a religiosidade de seu grupo social, sua familia
e seu oficio. Até mesmo os escravos libertos passavam a assumir a religido de
seus patroes (BARNABE: 2004, 6).

Com os Mistérios de Dioniso parecia acontecer o oposto: os iniciados
agiam segundo seu desejo, atuando nas cerimOnias, que aconteciam a noite, €
longe dos olhos de nao-iniciados, mantendo desconhecido o teor das iniciagdes.
Muitos dos iniciados eram mulheres, e pessoas de classes sociais diversas,
havendo assim uma possivel inversao de papéis, ou uma auséncia de preocupagao
com isso. Havia consumo exagerado de vinho e ndo havia regras de

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 37



comportamento estabelecidas. O Consul Postimio relata que hd no culto um
grande nimero de mulheres (que ele define como a origem de todo o engano) e de
homens que se parece com mulheres (KRAEMER: 1988, 253).

A fundagdo mitica do povo romano se baseia no rapto das mulheres
sabinas, uma etnia que deu origem inclusive aos samnitas, que habitavam
Pompéia desde o século V a.C (REIS: 2003, 14). O que pode ser um indicio da
existéncia de um culto de Mistérios antigo e bem estabelecido na cultura local no
periodo em que o Grande Afresco foi realizado. Além disso, ha registro de
colonos gregos e etruscos no século VI a.C., sendo os Mistérios de Dioniso uma
manifestacdo religiosa trazida pela cultura grega, embora ndo se possa comprovar
de fato a sua origem na Grécia. Isso pode ter facilitado a entrada dos Mistérios de
Dioniso em Pompéia, visto que a cidade passou para o dominio romano somente
apo6s a rendicao dos samnitas, no século III a.C. De um ponto de vista simbdlico,
as mulheres eram tdo estrangeiras em sua origem quanto o culto de Dioniso, delas
era esperado um papel muito especifico e contido: eram consideradas eternas
menores, tuteladas pelos pais, maridos ou outros parentes do sexo masculino. E,
do homem era cobrada uma postura de masculinidade associada ao ideal do
guerreiro que nunca se submete ao outro, nem entrega as suas emocdes. As
relacdes com pessoas de mesmo sexo eram toleradas, desde que nao houvesse
demonstracdo de fraqueza, e desde que se dessem hierarquicamente: o mais
poderoso submetendo o que estava abaixo dele.

Tais valores ndo eram enfatizados pelos Mistérios de Dioniso, que
segundo seu mito era um deus do abandono extdtico, que luta para ser
reconhecido como divindade, filho de Zeus e Sémele, uma mortal, como visto em
“As bacantes” de Euripedes (por volta de 400 a. C.). Um deus que em seu séquito
€ acompanhado por mulheres enlouquecidas (menades), silenos, e toda a sorte de
seres que transitam entre o mundo real e o mitico, e entre a natureza humana e
animal. Dioniso € por exceléncia o deus da mistura: seja de classes sociais, de
sexos, de espécies animais, ndo ha exclusdo. Ele € destruido e reconstruido, tal
como Osiris na mitologia egipcia; metamorfoseado em animal (um cabrito, animal
a ele dedicado), para ser escondido de Hera. Um deus que enlouquece e vaga pelo
mundo ensinando os seres humanos o cultivo da vinha, para o deleite de deuses e
mortais.

Portanto seria este afresco um indicio de mudanca no pensamento
religioso pagdo, transitando naquele momento histérico entre a Religido Romana
do Estado de cunho ritualistico e étnico (BARNABE: 2004, 6) e uma conexio
maior e direta do individuo com o mundo dos deuses? Afinal nele vemos uma
mesma mulher que aparece, atuando como sacerdotisa de Dioniso e se colocando
em posi¢cdo igualitaria ao deus (ao seu lado, levemente abaixo dela e entregue,
sendo acolhido por ela).

Seria aquele espaco fisico, o triclinium um espaco sagrado em que
iniciacdes eram realizadas? As cenas representadas em tamanho quase natural
teriam uma func¢do de recriar o espago mitico e misturar o mundo divino e mortal?

As imagens teriam um cunho de visdes misticas, para o iniciado que
ali adentrasse sob o efeito do transe, induzido pela ingestdo do vinho e pelo ato de
rodar (gesto muito comum em religides em que o transe € desejado), visto que as
cenas estdo espalhadas pelo comodo dando a impressdao de uma seqiiéncia, que se

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 38



fecha em um ciclo e que todos os personagens parecem se relacionar pelos seus
olhares?

Qual o valor do Culto de Mistérios Dionisiacos no mundo antigo,
especificamente entre os residentes de Pompéia? Qual a motivagdo, na
atualmente, das tentativas de reconstruir esse culto assim como outros cultos de
mistérios? Porque apesar de sua distancia no tempo e seu desaparecimento, a
espiritualidade contemporanea tenta resgata-los?

Que fascinio fazia com que esses cultos fossem realizados, mesmo
havendo decretos de proibicodes e, sobretudo, resgata-o da antigiiidade colocando-
0 a luz de nosso tempo?

CONCLUSAO

Desta forma, a interpretacdo da Vila dos Mistérios como o espacgo de
um thiasos, por sua organizacdo semelhante a dos grupos neo-pagdos e com as
formas atuais dos Mistérios de Dioniso € pertinente, para entender a
espiritualidade antiga e a contemporanea. Assim como o Grande Afresco pode ser
entendido como um testemunho histdrico e estético de rituais ligados ao Culto de
Mistérios Dionisiaco, levantando questionamentos a respeito de seu significado.

NOTAS

(1) triclinium: palavra latina para denominar a sala destinada a refeicdes.(REIS: 2003, 8)

(2) megalografia: grandes composicdes de personagens que representam imagens de deuses e
cenas mitoldgicas (HUGONIOT, s.d.: 3)

(3) O 2°Estilo € caracterizado por pinturas que imitam elementos arquitetonicos e frisos com
grandes figuras. A base de gesso ndo possui relevos, e qualquer idéia de profundidade é
apenas sugerida pelo uso da perspectiva (LING:1991, 23).

(4) tromp [’oeil: maneira de pintar que simula figuras reais, sejam elementos arquitetonicos ou
mesmo pessoas.

(5) domina: palavra latina que significa “senhora”.

(6) pathos: originalmente uma figura de retdrica, usada em artes visuais como expressdo clara
e extrema de sentimento no rosto de um personagem.

(7) sileno: sétiro mais velho.

(8) siringe: flauta de Pa.

(9) Sémele: a mae de Dioniso.

(10) Ariadne: companheira de Dioniso.

(11) symbola: gestos ou palavras que podem identificar o iniciado(BURKERT: 1991, 68-69).
(12) liknon: cesto utilizado para peneirar cereais e que nos Mistérios era usado como alegoria
da purificagdo do iniciado (idem, 1991: 104).

(13) tirso: bastdo adornado com ramos de hera e uma pinha em sua extremidade, que era um
objeto ligado ao deus Dioniso(ORPHIC HYMNS: XLIX-LI )

(14) thiasos: grupo organizado de seguidores de Dioniso (BURKERT: 1991,45).

BIBLIOGRAFIA

ARNHEIM, Rudolf. Intuicdo e intelecto na arte. Sao Paulo: Martins Fontes, 1989.

BARNABE, Luis Emesto Religidio romana: revisées de conceitos e abordagens, 2006.
in: http:/www.assis.unesp.br/semanadehistoria/pdf/luisbarnabe.pdf capturado em
18/2/2007

BERNABE, Alberto.Tendencias recientes en el estudio del Orfismo. Universidad
Complutense: 1995.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 39



in: dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=912750&ordem=1&info=link. capturado
em: 18/2/2007

BURKERT, Walter. Antigos cultos de mistério, Sao Paulo, EDUSP, 1991.

CABECEIRAS, Manoel Rolph de Viveiros. Representacoes culturais e publicizacdo da
vida social na vida social na cultura latina: a mulher e o amor no ‘“corpus
ovidianum”, in: Phoinix, Rio de Janeiro, 4:287-298, 1998.

CARLES, Patricia. La Ville des Mystéres ou Dionysos em villegiature. 2006. in:
http://faustulus.free.fr/index.html capturado em: 18/2/2007

COULANGES, Fustel. A cidade antiga. Sao Paulo: Martin Claret:, 2004.

DURAND, Gilbert. As estruturas antropologicas do imagindrio: introducdo a
arquetipologia geral. Martins Fontes: Sdo Paulo, 1997.

ELIADE, Mircéa. Diciondrio de mitologia greco-romana. Abril: Sdo Paulo, 1976.

.0 mito do eterno retorno. Setenta: Lisboa, 1969.

.Mito e realidade. Perspectiva: Sdo Paulo, 1972.

.mythes,revés et mysteres. Gallimard: Paris, 1972.

EURIPEDES, As bacantes. tradugdo de Eudoro de Sousa, Circulo do livro: Sdo Paulo,
1988.

FUNARI, P.P., La grande fresque de la villa des mystéres a Pompéi: memoires d’une
devote de Dionysos. In: Historia, questdes e debates, Curitiba, 34, 2001: 283-296.

e ZARANKIN, Andrés. Abordages arqueologicos de la Vivenda
Domeéstica en Pompéia: algumas consideraciones . in: Hélade, 1(2), 2000:42-61

HARDING, Esther. Les mysteres de la femme. Payot: Paris, 2000.

HAUSER, Anold. Historia social da literatura e da arte. Martins Fontes: Sao Paulo,
1994.

HUGONIOT, Christophe, L’agemcement dés images, le exemple de la Villa
desMysteres, s. d.in: www.univ-tours.fr/ash/polycop/histoire/hugoniot/seance3.pdf
capturado em: 18/2/2007

(www.univ-tours.fr/ash/polycop/histoire/hugoniot/images/imgseance3/index.htm)

HUYGHE, René. Sentido e destino da arte, Sao Paulo: Martins Fontes, 1986.

JOHNSTON, H.W. The private life of the romans, Foresman and company, 1932.
in:www.forumromanum.org/life/johnston3.html capturado em: 18/2/2007

KIRCH, J.H. Immo.Vila dei misteri: Bauaufnahme, Bautechnik, Baugeschichte.
Inaugural-Dissertation Erlangung der Doktorwiirde der Philosophischen Fakultiten
der Albert-Ludwigs-Universitit zu Freiburg, 1993. in: www.freidok.uni-
freiburg.de/.../html/misteri-html. capturado em: 18/2/2007

KRAEMER, S. Ross. Maenades, martyrs, matrons and monastics: a sourcebook of
women’s religions in the greco-roman world. Philadelfia: Fortress Press, 1989.

LING, Roger. Roman painting. New York: Cambridge University Press: 1991.

LURKER, Manfred. Diciondrio dos deuses e demoénios. Sao Paulo: Martins Fontes,
1993.

MILLAR, Fergus(org.), El Imperio Romano y sus pueblos limitrofes: el mundo
mediterraneo en la edad antigua. Siglo XXI: México, 1988.

ORPHIC HYMNS In: www.theoi.com/classical E-Text/ Orphic Hymns2 .mht. capturado
em: 18/2/2007

REIS, Tatiana C. dos. Cortesa e domina: uma leitura baseada na representacdo pldstica do
corpo, no detalhe do afresco dos Mistérios em Pompéia. In: Hélade, 4, 2003: 35-40.

WILLIAMS, Brandy. The woman’s phallus: possession and power in the worship of
Dionysos: Washigton, 1990.in: www.speakeasy.org/~bwilliam/dion.html capturado
em: 18/2/2007

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 40



A ALMA EM PLATAO (1)
José Provetti Junior (2)

A proposta deste artigo € apresentar ao leitor como Platdo vivenciava o
que chamava alma (psyché) e suas relacdes com o corpo.

A alma € considerada por Platdo um ser. Na obra Sofista, a alma é um ser
que € real por trazer em si a capacidade de sofrer e causar a¢des sobre qualquer
coisa ou de qualquer coisa, caracterizando-se especificamente como uma espécie
de poder motor:

(Sofista) ESTRANGEIRO: — A seguinte: o que naturalmente traz em si um
poder qualquer ou para agir sobre ndo importa o que, ou para sofrer a agdo, por
menor que seja, do agente mais insignificante, e ndo por uma unica vez, é ser
real; pois afirmo, como definicdo capaz de definir os seres, que eles ndo sdo
sendo um poder. (PLATAO, s/d: 139-140)

A alma € conduzida pelos principios do desejo inato do prazer e pela
opinido que deseja o que € melhor:
(Fedro) SOCRATES: - Devemos, além disso, examinar o seguinte: em cada
um de nos governam e conduzem, e nos os seguimos para onde nos levam: um é o
desejo inato do prazer, outro a opinido que pretende obter o que é melhor.
(PLATAO, s/d: 142)

A caracteristica principal da alma é a imortalidade. Possuiria também a
capacidade de mover-se sem sair de si € de mover as demais coisas com as quais
venha a manter contato.

(Fedro) SOCRATES: - Partiremos do seguinte principio: toda alma é
imortal, porque aquilo que se move a si mesma é imortal. O que a si mesmo se
move, nunca saindo de si, jamais acabard de mover-se, e é, para as demais
coisas que se movem, fonte e inicio de movimento.

Concluindo, pois, o principio do movimento é o que a si mesmo se move.
Ndo pode desaparecer nem formar-se, do contrdrio o universo, todas as geracoes
parariam e nunca mais poderiam ser movidos. (PLATAO, s/d: 151)

Platdo afirma que hd uma supremacia da alma dentre os demais entes no
que respeita a sua participa¢do no divino. A alma possui uma Idéia no chamado
mundo das ldéias e nesta medida apresenta as mesmas caracteristicas que as
Idéias, ou seja, sdo inteligiveis e incorpoéreas. Dessa maneira, as almas e as
Idéias nao sdo encerradas em limites determinados mais ou menos rigidos como
nos informa Reale (2004:167-180), a respeito da percep¢do que os antigos tinham
do conceito incorporeo. Além disso, Platdo refor¢a a concepcao de que a alma é
um fendmeno natural, como se v€ no Fedro (s/ d: 152): SOCRATES: - A alma
participa do divino mais do que qualquer outra coisa corpdrea. e como tal, alma
e Idéias sdo elementos naturais da physis platbnica com propriedades
constitutivas semelhantes.

A alma seria guiada pela inteligéncia, que em grego pode ser expressa
com o0s termos noiis, synesis e didnoia (como € visto em Fedro (PLATAO, s/d:

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 41



153): SOCRATES: - A realidade sem forma, sem cor, impalpdvel sé pode ser
contemplada pela inteligéncia, que é o guia da alma. Platdo utiliza-se do segundo
e do terceiro termos em seus didlogos para expressar o que nds entendemos por
alma-mente, sendo que, em geral, noils € empregado para designar a parte
superior da alma, responsavel pelo governo e gestdo do complexo trino da alma,
isto é, pneyma (alma apetitiva), o thymos (alma irrascivel) e o noils, enquanto
vinculada a um corpo sensivel.

A alma apresentaria caréncia de certo tipo de alimento para desenvolver-
se, segundo Platdo, e aquele seria obtido através de uma procissdo que ocorreria
no que o autor chama de céu da verdade, onde a alma seguiria um deus ao qual se
afeicoaria e se dedicaria a atividade de contemplacdo das Idéias. Vale ressaltar
que a contemplacdo € uma agdo ativa por parte da alma. Devido a sua prépria
estrutura, a alma nao conseguiria contemplar o que Platdao chama de Ser Absoluto,
sendo necessariamente condenada a desconhecer e, por conseguinte, condenada a
simples opinido e nunca acessaria a Verdade propriamente dita, conforme vemos
no Fedro, (PLATAO, s/d: 153) SOCRATES: - Todas, apés esforcos iniiteis, na
impossibilidade de se elevarem até a contemplacdo do Ser Absoluto, caem e a sua
queda as condena a simples Opinido.

Embora afligida pelo insucesso na contemplacdo do Ser Absoluto, a alma
seria atraida fatalmente para o chamado céu da verdade devido a sua caréncia
alimentar. Esse alimento, que seria o conhecimento verdadeiro das Idéias, geraria
na alma o desenvolvimento e robustecimento de suas asas, que na simbologia
platonica representariam a sabedoria e a inteligé€ncia conforme o ideal de
sophrosyné, isto €, justa medida. Permitiria a alma o equilibrio necessario para
alcar um vOo mais seguro na procissao junto aos deuses e, consequentemente, a
libertacdo dos ciclos da palingenesia.

Conforme o Fedro, a alma seria perfectivel, isto é, apds sua criacdo pelo
deus através da contemplacdo das Idéias e das experiéncias como alma encarnada
em um corpo humano, a alma se robusteceria, se desenvolveria, apropriando-se
cada vez mais dos recursos que sua memoria lhe proporcionaria e, mais e mais
ambientada as realidades verdadeiras, utilizar-se-ia dela de maneira a garantir-lhe
a fuga dos ciclos palingenésicos:

(Fedro) SOCRATES: - A alma que nunca contemplou a verdade néo pode
tomar a forma humana. A causa disso é a seguinte: é que a inteligéncia do
homem deve se exercer segundo aquilo que se chama ldéia; isto é, elevar-se da
multiplicidade das sensacées a unidade racional. [...] E somente fazendo bom
uso dessas recordacoes que o homem se torna verdadeiramente perfeito, podendo
receber em grau 6timo as consagragoes dos Mistérios. (PLATAO, s/d: 154)

Para o autor a alma seria passivel de vincular-se a um corpo de modo que
justapondo-se a ele, a maneira de wuma ostra a sua concha, vitalizi-lo-ia
comunicando sua capacidade de movimento, conforme vemos no Fedro
SOCRATES: - Ndo tinhamos mdcula nem tampouco contato com este sepulcro
que é o nosso corpo ao qual estamos ligados como a ostra a sua concha.
(PLATAO, s/d: 155). A alma seria considerada como uma réplica miniaturizada

do kosmos (universo compreendido como physis, isto é, o mundo dos homens, dos

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 42



deuses, dos mortos e o mundo natural, compreendido este por animais, plantas e
minerais). Para Platio e seus contemporineos, de maneira geral, a perfeita
integracdo e interagdo entre os elementos da natureza permitia o estabelecimento
de analogias comportamentais entre seus elementos.

A alma, por meio de sua vinculagdo aos corpos humanos, se utilizaria de
uma linguagem. Para Platdo (s/d: 175) (Fedro) SOCRATES: - Visto que a forca
da elogiiéncia consiste na capacidade de guiar almas, aquele que deseja tornar-
se orador deve necessariamente saber quantas formas existem na alma.

Ora, pelo dominio das técnicas pertinentes aos fenomenos de linguagem
que a lingua grega proporcionava, a alma possuiria a propriedade de guiar outras
almas tanto quanto a si mesma.

O acesso da alma ao conhecimento estaria diretamente relacionado ao
uso de sua memoria, acumulada ao longo de suas experiéncias, seja no Hades seja
no mundo dos vivos, além de manter patente a ela sua origem divina e seu destino
que ¢ a perfeicdo, a exceléncia, a arete (exceléncia no que quer que o individuo se
dedique).

Um aspecto importante para a pesquisa sobre a alma em Platdo é que para
ele, a alma seria construida por Deus de maneira a ser capaz de atingir perfeita
simetria com os corpos como é visto no Timeu (PLATAO, s/d: 90): Quando toda
a construgcdo da Alma foi realizada ao agrado de seu autor, este logo estendeu
para o interior dela tudo o que é corporal, e fazendo coincidir o meio do corpo e
o da Alma, harmonizou-os. Logo, a vinculagdo da alma ao corpo estaria numa
relacdo de pura simetria, ndo havendo possibilidade de antagonismos substanciais
entre eles.

Tal simetria se justificaria por sua composi¢ao interna, que Platdao afirma
ser semelhante a composi¢do da Alma do Todo. O que é a Alma do Todo ou do
Mundo e qual € seu papel na physis platonica? Que relagdo mantém coma a alma
humana?

A Alma do Todo foi a primeira criagdo do Deus (3) para que pudesse
ordenar e dar beleza a tudo o que viesse a conter posteriormente, exercendo entao,
o papel hegemoOnico na natureza platonica em relagao ao corpo, conforme se vé no
Timeu (PLATAO, s/ d: 86):

a Alma, de que comecamos a falar depois do corpo, Deus ndo formou seu
mecanismo numa data mais recente que a do corpo. Compondo assim, ndo
toleraria que o termo antigo fosse submetido ao mais novo. [...] Mas Deus
formou a Alma antes do Corpo: mais antiga pela idade e pela virtude, para
comandar, e o corpo para obedecer.

A constituicdo da Alma do Todo foi proporcionalmente engendrara pelo
Deus, de modo a conter trés substincias elementares, a saber, uma indivisivel,
uma divisivel e uma terceira que seria o produto das duas anteriores, como vemos
no Timeu (PLATAO, s/ d: 85-86):

Eis que de que elementos e de que maneira: da substdncia indivisivel, que
se comporta sempre de maneira invaridvel, e da substancia divisivel, que estd nos
corpos, entre os dois, misturando-os, uma terceira espécie de substincia
intermedidria, compreendendo a natureza do Mesmo e a do Outro. E assim

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 43



formou-a entre o elemento indivisivel dessas duas realidades e a substancia
divisivel dos corpos. Depois tomou essas trés substancias e combinou-as em uma
inica forma, harmonizando a forca com o Mesmo a substancia do Outro, que se
deixava a custo misturar. Misturou as duas primeiras com a terceira, e das trés
fez uma so.

Do que Platdao nos apresenta, deduz-se que a Alma do Mundo € um
composto substancial e interativo do que é divisivel, do indivisivel e de um
terceiro elemento intermedidrio que ele ndo conceitua especificamente, mas
afirma conter as propriedades das duas primeiras substancias harmoniosamente
misturadas e que para ele formam realidades naturais, como declara no Timeu
(PLATAO, s/ d: 91): A Alma é entdo formada da natureza do Mesmo, da
natureza do Outro e da terceira substancia. E composta da mistura dessas trés
realidades.

Em seguida a construcao da Alma do Todo o Deus constréi o Corpo do
Todo, que vir4 a constituir o kosmos, como é visto no Timeu (PLATAO, s/ d: 86):
Mas a Alma, de que comecamos a falar depois do corpo, Deus ndo formou seu
mecanismo numa data mais recente que a do corpo e nessa medida, a Alma do
Mundo € instalada no centro deste Corpo e estendida através dele para além
de seus limites de maneira a envolvé-lo completamente e constituida de
movimento intrinseco, como é visto no Timeu (PLATAO, s/ d: 85):

Quanto a Alma, tendo-a estabelecido no meio do corpo do Todo,
estendeu-a através de todo o corpo, até mesmo além dele, envolvendo-o; circulo
movimentado numa rota¢ao.

Sendo a Alma esse misto substancial equilibrado, isto é, o Outro, o
Mesmo e a terceira substancia, infere-se que a Alma guarde elementos de contato
entre as duas naturezas em questdo, ou seja, a permanente (Mesmo) e a
impermanente (Outro), intermediadas pela terceira substancia. Nesta medida, é
possivel a Alma do Todo a interiorizagdo de tudo o que € corporal, isto €, tudo o
que € passivel de ser identificado como coisas encerradas em limites
determinados mais ou menos rigidos como nos informa Reale (2004:167-180) a
respeito de como os antigos compreendiam o conceito de corpdreo. Por
conseguinte, quando isso ocorre, a Alma do Mundo € perfeitamente harmonizada
a0 Corpo do Todo como vemos no Timeu (PLATAO, s/ d: 90-91): Quando toda a
construcdo da Alma foi realizada ao agrado de seu autor, este logo estendeu
para o interior dela tudo o que é corporal, e fazendo coincidir o meio do Corpo e
o da Alma, harmonizou-os.

Para compreender a alma vimos que a concepg¢do de natureza (physis), em
Platdo, corresponde a de sua cultura, isto €, uma natureza encarada como um
organismo vivo no qual o ser humano ndo € algo a parte do todo, mas ao
contrario, a physis que Platdo chama de Cosmos é a unidao do que o filésofo
denomina Alma e Corpo do Todo (ou do Mundo) e contém o que 0s gregos
chamavam de mundo dos homens, dos mortos, dos deuses e o que chamariamos
hoje de mundo natural, composto pelos reinos mineral, vegetal e animal.

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 44



A natureza € compreendida em dois grandes blocos: o sensivel, contendo
tudo o que € objeto de percepc¢do sensorial e o inteligivel, contendo tudo o que é
objeto de percepc¢ao intelectiva.

O inteligivel comporta ainda subdivisdes da realidade, a saber: o plano
dos entes matematicos; o plano das Idéias, que engloba as Idéias gerais, as Idéias
particulares, as Idéias generalissimas ou meta-Idéias e nimeros-figuras Ideais e,
finalmente, o plano dos Principios, contendo o Uno (ou o Mesmo) e a Diade (ou o
Outro).

O mundo sensivel tem no inteligivel sua fundamentagdo e razao de ser,
pois enquanto o primeiro estd submetido as variacdes de geracdo e corrup¢do, o
segundo ¢ eterno, imutdvel, estavel, harmonioso e perfeito capaz assim de garantir
a existéncia do real como um todo.

A Alma e o Corpo do Cosmos foram construidos por um Deus, ser este
que ndo foi possivel identificar nas obras de Platdo estudadas nesta dissertacao.
Esta formacdo se deu a partir de substancias que o autor identificou com os
Principios de sua physis, a saber: Uno (Mesmo) e Diade (Outro). Esses Principios
sdo opostos, complementares e sdo o sustenticulo ultimo do real. A Alma foi
construida com porcdes dessas substancias mais uma terceira que € a fusdo
proporcional dos Principios do Uno e da Diade.

O objetivo da constru¢do da Alma do Todo foi que ela viesse a conceder
beleza e inteligibilidade a matéria informe de maneira a ordend-la e nessa medida
a Alma do Mundo foi modelada de maneira a ser perfeitamente simétrica com o
Corpo e capaz de ter estendido em si tudo o que é corporal. Em seguida, o Deus
constréi o Corpo do Todo e instala a Alma no centro do Corpo estendendo-a
através dele até seus limites para engloba-lo. Dado as caracteristicas proprias aos
Principios e a terceira substincia o Corpo do Todo € indissoluvel e ndo submetido
as variacoes do tempo.

Deus ndo constréi a alma humana. Ele passa essa tarefa ao que Platdao
identifica como deuses olimpicos que compuseram a alma e o corpo humano. A
semelhanga do processo de criagdo da Alma e do Corpo do Cosmos os deuses
manipularam as substancias dos Principios, porém com a diferenca de que nao
havia mais a substincia pura do Mesmo. Sobrou-lhes apenas a substancia do
Outro e o misto do Mesmo com o Outro. A construcdo da alma e do corpo
humano assim se procedeu em semelhanca com a da Alma e o Corpo do Todo,
deste diferenciando-se na medida em que devido a auséncia da substancia pura do
Mesmo, submeteu o corpo humano a uma por¢cdo maior do Outro e, por
conseguinte mais proximo as mudangas e corrup¢des do devir, o corpo humano é
mortal.

Devido as semelhangas substanciais e de propriedades entre a Alma do
Todo e a alma humana, Platdo admite uma identificacdo entre uma e outra com
base no principio de que € possivel conhecer a alma humana na medida em que se
esforce para conhecer o Cosmos, logo, conhecendo-se a Alma do Mundo,
conhece-se a alma humana e suas caracteristicas. Dai decorre que, em menor
escala, tudo o que for aplicado a Alma do Mundo havera de existir na alma
humana e vice-versa.

Nesta medida, a alma humana é um misto substancial do Principio do
Outro com a terceira substancia fusdo do Outro e do Mesmo. Seu objetivo é

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 45



conceder beleza e inteligibilidade 4 matéria de maneira a ordend-la. E simétrica ao
corpo, se estende através dele e o envolve de maneira circular. Por semelhanca,
deduz-se que tenha sido instalada pelos deuses no centro do corpo. A alma é um
poder natural, uma forca capaz de produzir movimento a partir de si e de
conceder-lhe aos corpos. E capaz de se acoplar a corpos. A alma possui
precedéncia e ascendéncia sobre o corpo de maneira que ele lhe é subordinado por
natureza.

A alma é conduzida pelo desejo inato do prazer e pela opinido que deseja
o melhor; é imortal por participar do que Platdo chama de divino, possui uma
Idéia no chamado plano das Idéias e devido a isso possui a caracteristica de ser
simultaneamente inteligivel e incorpdrea, no sentido de ndo ser encerrada em
limites mais ou menos rigidos.

Ela é passivel de sofrer a encarnacdo caso ndao se alimente
convenientemente, tem no fendmeno da linguagem, na eloqiiéncia em especial,
um modo préprio para comunicagdo para guiar almas e ser conduzida por outras
almas.

A alma humana move-se em circulos e o nimero delas € proporcional ao
nimero de astros do Cosmos, logo, segundo a percepcao grega e platdnica, as
almas humanas tém um numero fixo, pois ainda ndo existia a no¢do de infinito
aplicada a Astronomia.

A alma € capaz de conhecer os objetos do sensivel e, em especial do
inteligivel em si e por si, devido a sua natureza substancial e de propriedades
estarem relacionadas a composicdo intima do sensivel e do inteligivel. Em
decorréncia desses contatos com os dois planos da natureza a alma é capaz de
sofrer dores e ter prazeres. Habita o Hades ou o mundo inteligivel enquanto nao
encarna ou por ocasido da morte do corpo.

A alma tem a liberdade de optar pelo modo através do qual melhor se
alimentard através da contemplacdo das Idéias, escolhendo um deus do pantedo
olimpico como paradigma comportamental que implicard necessariamente no
modo como cognitivamente se comportard. Sob o efeito de seus atributos, a alma
€ considerada como o elemento de ordenagdo causal de tudo que a cerca no
Cosmos. A alma possui vontade e esta pode ser potencializada através da
utilizacdo da razdo no processo de conhecimento. A alma é, pois diretamente
responsavel por seus atos e escolhas, recebendo em conseqiiéncia, a felicidade ou
infelicidade delas decorrentes.

O pensamento € um dos atributos da alma. Enquanto atributo, ele ndo a
afeta substancialmente, mas apenas em termos de equilibracdo de suas partes
substanciais em relacdo com os planos sensivel e inteligivel.

A ascese do pensamento se dad através da contemplacido e do acesso ao
conhecimento verdadeiro que progride de maneira escalonada por indugdo. Por
meio do pensamento, a alma é capaz de separar-se ou aproximar-se mais ou
menos do sensivel ou do inteligivel por adensamento de uma ou outra parte de sua
natureza. O pensamento é considerado como didlogo da alma consigo. E um
intermedidrio entre o intelecto e os estimulos sensoriais. E um elemento de
comunhdo entre a alma e o Ser Verdadeiro, pois é capaz de percebé-lo, bem como
ao que é permanente. Permite o contato intersubjetivo e a possibilidade de
transmissdo de conhecimento.

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 46



z

O pensamento € um O6rgao de percepcdo racional, estando vinculado
assim, a razdo. Serve a alma como uma espécie de forno animico, modelando na e
pela linguagem os conteidos a serem ordenados causalmente no Cosmos. O
pensamento € capaz de causar sensacOes, emocgdes e reflexdes na alma,
representando os estimulos sensiveis e inteligiveis através da linguagem. Essas
representacOes (signos) sdo estruturadas em imagens, atitudes e palavras. O
pensamento pode se tornar viciado e nessa medida torna-se capaz de gerar um
adensamento da alma com base no refor¢o da substancia do Outro, vinculando a
alma ao devir sensivel.

O discurso é o meio através do qual a alma emite juizos sobre tudo
através do pensamento. Quando o juizo se d4 na alma através do pensamento, o
autor o chama de opinido, quando se da através da sensacdo, Platdao o chama de
imaginacdo. A imaginacdo é a combinacdo da sensacdo e da opinido. Esta € a
conclusdo do pensamento em dado juizo. Por ser vinculada a sensacdo, a opinido
pode ser verdadeira ou falsa.

A inteligéncia € outro dos atributos da alma para que ela se relacione com
o sensivel e o inteligivel. Foi instalada na Alma do Todo pelo Deus e por
semelhanga, foi instalada na alma humana pelos deuses. Pelo depreendido na
pesquisa a alma humana € o tnico ser no Cosmos capaz de exercer a inteligéncia.
A presenca dela ndo garante o uso da razdo, pois a razdo € uma linguagem que foi
criada na Grécia pré-socritica e paulatinamente inserida no contexto social de
Platdo. A inteligéncia € distinta da razdo, pois a primeira governa a alma devido a
sua capacidade de expressar a razdo como linguagem; permanece apds a morte e
exerce o papel ordenador e causal de tudo. Proporciona acesso aos Principios
ordenadores e causais de tudo através do pensamento.

A inteligéncia é considerada infinita, autbnoma, ndo se mistura com nada
no sensivel, existe de per si, e € a mais sutil e a mais pura de todas as coisas.
Possui um conhecimento total de tudo, € o maior poder existente, € o que dirige o
que tem vida. E responsdvel por seu auto-movimento e o das demais coisas
existentes em contato com ela. Conhece todo o sensivel, conhece o passado, o
presente e o futuro; é toda igual e dispde todas as coisas da melhor maneira
possivel. A inteligéncia € estruturalmente conexa a Idéia de Bem, no sentido do
melhor, como condicdo da geracdo, da corrupcao e do ser das coisas.

A inteligéncia (noiis) € o guia da alma, e como tal, € um dos atributos que
os deuses lhe concedem no momento de sua construcao. A alma tem necessidade
de alimentacdao com base nas Idéias e as atinge por contemplacdo, que tem como
finalidade auferir sabedoria para alcancar a felicidade e para furtar-se aos ciclos
da reencarnagao.

A alma possui na memoria o atributo necessdrio para se aperfeicoar
através da contemplacdo de Idéias. Com a memoria a alma acumula, elabora e
aperfeicoa as experiéncias acumuladas em suas vivéncias no mundo inteligivel e
no mundo sensivel. Dado sua natureza substancial e de propriedades a alma
humana mantém contato com tudo o que € préprio ao Outro e ao Mesmo através
da substancia mista Outro-Mesmo que a constitui intrinsecamente, 0 que vem a
ser a base e possibilidade de sua dinamica cognitiva.

A razdo € outro atributo da alma e deve orientar o desejo para gerar o que
Platao chama de prazer do bem. A ag@do racional da alma se inicia apenas pela

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 47



ocasiao da alma ser vinculada a um corpo pela primeira vez. Ela exerce o papel de
juiz e critério necessario para que a alma atinja a felicidade.

A razdo é também diretamente vinculada a alma e direcionada por sua
vontade. E uma capacidade discursiva: auxilia a alma a apreender parcialmente a
realidade de um ser através do conhecimento filoséfico.

A alma em Platdo € esse ser vivente em contato com o corpo através da
reencarnacdo, modelando a matéria por participagdo, gerando vida € movimento
por suas caracteristicas substanciais e de propriedades, além de atuar como
elemento ordenador e causal da realidade através da linguagem, exercendo o papel
de verdadeira doadora de valor e sentido a tudo em todas as relacdes que a alma
mantém, enquanto encarnada ou desencarnada, cumprindo seu papel de
proporcionar a matéria beleza e inteligéncia.

Notas

(1) Texto baseado em parte da obra PROVETTI JR, J. (2007) . O Dualismo
Psyché-Soma em Platdo . s/ ed. . Campos dos Goytacazes: Dissertacdo
apresentada como quesito para obten¢do do titulo de mestre em Cognicdo e
Linguagem com especializacdo em Filosofia da Mente pelo programa de Pds-
graduacao do Centro de Ciéncias do Homem — CCH da Universidade Estadual do
Norte Fluminense Darcy Ribeiro — UENF. Circulagao restrita. pp. 110.

(2) Mestre em Cognicdo e Linguagem com especializacdo em Filosofia da

Mente pela Universidade Estadual do Norte Fluminense Darcy Ribeiro — UENF,
graduado e licenciado em Filosofia pela Universidade Estadual do Rio de Janeiro
— UERJ, graduando em Psicologia pela Universidade Estacio de S4, professor de
Filosofia para os Ensinos Fundamental e Médio dos Colégios Prioridade Hum e
Filadelfo Azevedo, instituicdes da rede privada de ensino da cidade do Rio de
Janeiro, pesquisador-voluntdrio e professor-colaborador do Nucleo de Estudos da
Antigiiidade — NEA — UERJ, vinculado ao Departamento de Histdria do Instituto
de Filosofia e Ciéncias Humanas e do Grupo de Estudos Farol de Alexandria,
vinculado ao Setor de Grego do Instituto de Letras da UERJ.
(3) Na edicdo que utilizei, a saber: PLATAO (s/ d) . Timeu e Critias ou a
Atlantida . s/ ed. . Sdo Paulo: Hemus. O autor se utiliza do termo “Deus” no
sentido daquele que promove por meio de sua vontade a acdo criadora que
concerne a criacdo (confec¢do) da Alma e do Corpo do Mundo, enquanto usa o
termo “deus(es)” para expressar aqueles que operam a criagdo (confecgdo) da
alma e corpo humanos tendo como base as substancias do Multiplo e do misto
harmoénico de Uno e Multiplo. Com base nos estudos desenvolvidos, ndo sei
informar se esse Deus teria alguma relacio com o Deus judaico, o que poderia
reforcar a tese de Will Durant (1996: 40) quanto a possibilidade de Platdo ter
travado conhecimentos com a religido dos profetas enquanto viajou. O que posso
afirmar é que o Deus que Platdo se refere age como um demiurgo (ISIDRO
PEREIRA, 1990:126), isto €, aquele que faz um trabalho manual, que forma, que
produz, cria, na manipulagdo das substancias dos Primeiros Principios e
constituicdo do kosmos, além de produzir as substancias elementares para que os
deuses produzissem as almas e corpos humanos.

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 48



BIBLIOGRAFIA

PLATAO .(s/ d) . Fédon, Sofista e Politico . Rio de Janeiro: Ediouro.
(s/ d). Ménon, Banquete e Fedro . Rio de Janeiro: Ediouro.
(s/ d). Timeu . Sao Paulo: Hemus.

PROVETTI IR, J. (2007) O Dualismo Psyché-Séoma em Platdo . s/ ed. . Campos
dos Goytacazes: Dissertacdo apresentada como quesito para obtencdo do
titulo de mestre em Cognicao e Linguagem com especializagao em Filosofia
da Mente pelo programa de Pds-graduaciao do Centro de Ciéncias do Homem
— CCH da Universidade Estadual do Norte Fluminense Darcy Ribeiro —
UENTF. Circulagao restrita.

REALE, G. (2004) Para Uma Nova Interpretacdo de Platdo . 2* ed. Sao Paulo:
Loyola.

VII Jornada de Histéria Antiga - NEA/UERJ 49



SAPPHO, A MORTE COMO ESPETACULO
José Roberto de Paiva Gomes (NEA/UERIJ)

Safo e seus paradigmas

A historiografia moderna rotula Safo através de paradigmas (modelos).
Em relagdo a ela temos: poetisa, simposiasta, cortesa e professora de jovens
solteiras (parthenoi). Safo como uma cortesd foi uma representacdo social
construida pela elite de Atenas, moldada pela Comédia Nova. Tornar a poetisa
como referencia da alteridade feminina, reforca a tendéncia miségina da sociedade
ateniense, baseada por intermédio das idéias de siléncio e recato como atributos da
mulher bem-nascida (1). Desde o inicio do século XX, essa construgcdo
homofébica em relacdo a Safo é refutada em razdao de um fragmento em que a
poetisa recrimina seu irmao Charaxus, por manter um romance com a cortesa
Rodophis de Naucratis, amante do fara6 Amasis do Egito. Como modelos
refletidos homossexualidade e heterossexual desmedida se estabelecem como
paradigmas estigmatizadores. Sua heterossexualidade € destacada em virtude de
seu casamento e de sua maternidade, que unidos a arte poética tornam-na um
modelo ideal de mulher.

Todos estes modelos fazem parte de uma vasta critica literdria a persona
de Safo colocando-a ora como sacerdotisa de um culto religioso (thiasos), ora
como professora de um coro feminino ligado as festividades do casamento e
dedicado as Musas, as Gragas e a deusa Afrodite. Este grupo, denominado de
pathernia ou hetaireia, teria como atividade ritual instruir as jovens solteiras. No
mundo de Safo, as jovens se dedicavam a proficiéncia em musica, nas artes
elegantes e no refinamento e a graca. Eram instruidas na musica e na poesia (2).

A atividade ritual consistia na instrucao de uma jovem mulher em diversas
artes, tais como: composicao hinica, artesanato, confec¢do, misica e na arte de
seduzir o objeto amado. A arte de seduzir se estabelecia como um ritual de
passagem demarcado por um inicio e fim, cujo objetivo final € o casamento com
objetivo de formar aliancas matrimoniais e politicos-comerciais. A relacio entre a
erastés (aquela que ama) e a eromends (0 ser amado) se desenvolve na esfera
educacional, o desejo sexual se existir deveria ser reprimido (para manter a justa
medida) em favor de um bem maior: a continuidade da pdlis, personificada pelas
unides familias e dos descendentes gerados em torno dessa relacdo social. A arte
de seduzir, esta relacionada com o desenvolvimento da identidade compartilhada
entre os iguais em uma sociedade aristocratica. As jovens teriam de ser capazes de
seduzir e de ocupar o cargo de cidadd plena (como esposa legitima) em pé de
igualdade com o seu parceiro na sociedade arcaica, afinal estamos falando de uma
atividade elitizada em virtude de seu alto investimento e que deveriam de certa
maneira gerar resultados como lagos de amizade, solidariedade e de ajuda mutua
entre as familias envolvidas no processo. Uma pritica muito semelhante a
exercida por Sécrates e seus discipulos em Atenas, rodeado de jovens talentosos e
promissores.

As jovens solteiras deveriam aprender com a professora ou com as
discipulas mais velhas as tradi¢cbes e os costumes ancestrais que, no caso de
Lesbos e do mar Egeu, esta ligado as priticas mercantis € ao convivio com as

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 50



realezas persas. Esse modelo ed6lio advinha de Homero, principalmente da
influéncia de Helena, e da relativa liberdade que as mulheres nas obras homéricas
tinham em participar ativamente das atividades sociais no ambito doméstico tanto
nos assuntos publicos como simpdsios compartilhando dos assuntos de cardter
mais privado e que envolvesse assuntos relacionados com o cardter moral, temos
como exemplo, o dialogo da visita de Telémaco a casa de Menelau em Esparta.

Mas enfim Safo poderia ser estigmatizada como homossexual ou
heterossexual?

Esta pode questdo pode ser a principal questdo da critica literaria através
dos tempos. Os exemplos pro e contra sdo diversos, partindo do préprio conteido
lingiifstico das odes eréticas. O amor homoer6tico de caréter ritual, devotado por
Safo, ou pelas discipulas, em favor de Afrodite, Anactéria e Atthis
proporcionaram aos autores contemporaneos estabelecer um modelo homophobico
em torno da poetisa e do “circulo” de jovens solteiras.

No inicio do século XIX, Friedrich Welcker (cf. Lardinois: 1994) foi um
dos primeiros autores a buscar uma outra abordagem sobre a égide da poetisa
como lésbica formulando o ‘paradigma’ da “Schoolmistress” (mestra-pedagoga).
Em uma de suas vdérias argumentacdes de defesa, o autor considera que a
homossexualidade de Safo ndo foi criada pelo teatro grego, pois o mesmo a
personificou como uma heterossexual inveterada com o propdsito de levar ao riso.
Portanto, como uma heterossexual. Assim sua homossexualidade entao poderia ter
surgido por intermédio do didlogo agonistico provocado pelo teatro entre seus
expectadores?

Sabemos como os atenienses nos séculos IV e V a.C. pensavam sobre Safo
por mediacdao de Athenaeus (3), que compilou obras comicas. O poeta falava dos
rituais dos banquetes privados relativas ao komds grego e de suas etapas.
Athenaeus se refere a Safo, pelas palavras do poeta comico Epicrates ressaltando
um de seus paradigmas, retratando-a como uma simposiasta, na peca Anti-Lais,
como aquela que interpreta doces cancdes de amor. Outro modelo que podemos
considerar, a partir de Epicrates, serd o modelo de Safo como aquela responsavel
por um coro feminino, voltado para os rituais de fertilidade do casamento.

De acordo com Larnac e Salmon (4), a poetisa atuava como professora de
coro, cuja funcdo era compor hinos voltados para a realizacdo dos preparativos
matrimoniais de dois tipos: o himeneu € a epitaldmia. Ambos os hinos
corresponderiam a parte do ritual do matrimonio cuja etapa estd relacionada a
chegada da noiva a casa de seu futuro marido. O himeneu é um hino religioso —
entoado pelas choragoi (coral feminino — frs. 22, 96 e 160 LP) . Este canto era
evocado pelos locais onde os noivos passariam durante o trajeto da casa da noiva
a casa do noivo. A epitalamia, ao contrario do himeneu, é cantada quando o casal
jéa se encontrava no interior do quarto nupcial. Tal trago enfoca Safo dentro de um
contexto ritual e mdagico, pois suas cangdes de amor colaboravam dentro do
casamento para a unido perfeita do casal e, por conseguinte, a manutencao da
familia.

Talvez ndo seja de se estranhar que a comédia fosse usada para enfatizar
este aspecto amoroso, tornando-o comico para tornd-lo mais receptivo. Essa idéia
estd presente em Ovidio (Metamorfoses, livro V), que se apropria do discurso do
riso utilizando um personagem, um marido fervorosamente disputado pelas

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 51



donzelas chamado de Penifer de uma localidade denominado Virilha. Essa criagao
procurava dizer que os atenienses eram contra o casamento entre polis distintas e
que dentro do contexto democritico, cuja cidadania plena era obtida do
nascimento de pais atenienses, isso poderia causar um miasma, uma mancha
social irreversivel como sdo os casamentos tragicos que descrevem o
envolvimento de atenienses com os estrangeiros de terra barbara. Mas que num
contexto aristocratico (de dom e contra-dom e acumulacdo de riquezas) era
perfeitamente aceitavel.

O mito do monte Leucate: a morte como espetiaculo na comédia grega e na
poesia latina

A valorizacdo da beleza feminina em Safo construi uma maneira distinta
de narrativa poética, demonstrando uma ‘inversdo de valores’, onde a beleza e
amor erdtico corresponderiam ao ethos (5) - ‘ética’ - do grupo feminino. Para
André Lardinois (6), as apresentagdes corais aconteciam em locais publicos, como
anfiteatros, e nas procissdoes de casamento.Nestas ocasides, as jovens eram
observadas por seus pretendentes, que poderiam corteja-las ou indicar aos
familiares, ou mesmo para Safo, para intermediar encontros ou propostas de
matrimonio entre o casal.

A busca pela beleza é uma constante em Safo, cujos atributos renderam a
ela diversos admirados, como nos descreve Athenaeus que se reporta a uma elegia
amorosa de Hermesianax para ressaltar o tridangulo amoroso existente entre Safo,
Alceu, Arquiloco e Anacreonte envolvidos pelos encantos de Eros. Diphillus na
comédia Sappho, em um tom humoristico também coloca os poetas Arquiloco e
Hipponax como seus amantes. Athenaeus também refor¢a tal modelo de uma
heterossexual descontrolada por intermédio de comentérios.

O Suda aponta Safo como tema central de inimeras comédias na Atenas
classica. De certo existem seis comédias com o titulo Sappho foi o titulo de
comedies por Ameipsias, Amphis, Antiphanes, Diphilus, Ephippus, e Timocles.
De Ameipsias e Amphis poucas palavras sobreviveram. Athenaeus cita algumas
linhas de Ephippus e Timocles, para descrever homens de caréter desprezivel. O
mesmo escritor se refere a Diphilus, ao citar detalhes do kémos (banquete), se
referindo a uma espécie de taca (metaniptris) utilizada para beber, depois do
jantar.

A temética das comédias versa sobre o relacionamento amoroso da poetisa
com o barqueiro Phaén. Esse envolvimento amoroso, aliado com outros
relacionamentos apontados acima, consagraram-na como uma heterossexual.
Tendo como propdsito o fazer rir a comédia grega, pode ser considerado como um
local onde o comedidgrafo pode exercer a critica social a determinados
comportamentos. Safo, na comédia, é retratada similarmente como Sdcrates
devido ao seu aparente e exagerado interesse € envolvimento amoroso com
jovens.

Os comédiografos valorizaram aspectos de sua vida e da personalidade da
poetisa. De certo modo estes comentaristas criam uma segunda Safo
heterossexual, que morre de amores pelo barqueiro Phaén e ndo sendo
correspondida, gracas as artimanhas de Afrodite. Em desespero Safo acaba
saltando do monte Leucadé. A relacio de amor entre Safo e Faon obteve

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 52



visibilidade na releitura da obra Heroides XV de Ovidio, seguindo o exemplo de
Menandro, no fragmento F 258K, que narra o interesse sexual de Safo, seu
interesse por Faon e seu sacrificio de amor ao saltar do Rochedo de Apolo na ilha
de Leukas, cujas referéncias geogrédficas encontram-se citadas na obra A
Geografia de Strabao (10.2.9 C452).. Em Roma temos Strabao citando Menandro
ao escrever um jogo adivinhatério chamado Leucadia. Autores da elegia romana,
como Catulo, Horacio e Ovidio escrevem sobre Safo. Athenaeus, na obra diz que
Chamaeleon, um dos discipulos de Aristételes, escreveu um livro sobre Safo.
Strabao relata que Callias de Lesbos interpretou suas cangdes. Alexandre, o sofista
usou suas leituras. Dracon de Stratonica, no reino de Adriano, na obra Os
Mediadores, escreve comentdrios sobre a poetisa.

Algumas imagens de vasos ceramicos gregos demonstram como o
barqueiro era bastante assediado e desejado pelas mulheres. Plinio descreve que
esse fascinio advinha do efeito mégico de uma erva marinha chamada eryngo.
Servius, um autor romano do IV séc. d. C descreve esta pocao encontrada dentro
de um alabrastro (recipiente para 6leo ou perfume). Athenaeus descreve uma outra
erva, a lettuce, que quando consumido teria propriedades anti-afrodisiacas. Essa
erva fazia com que ele s6 tivesse olhos para Afrodite, enquanto o efeito desse
ungento nas mulheres tinha o carater de enlouquecé-las.

Nas palavras de Menandro, Safo enlouquecida teria rogado ao deus Apolo
para curd-la deste mau de amor. O relato do salto representaria a reuniao de
diversos relatos miticos sobre o poder de Apolo sobre a questdo da relagdo entre
vida e a morte. Temos como indicios os trabalhos de Ptolemy Hephaestion
(pertencente ao 100 d.C.), que tem seus trabalhos comentados resumidamente em
outra obra de Myriobiblion de Photius. Nesta obra o autor descreve uma lista de
muitos homens e mulheres que pelo salto no monte Leucadiano foram curados da
loucura de amor, apesar de nao fazer mencdo ao nome de Safo. Mas o salto € uma
criacdo dos comedidgrafos. Phadén € tema de um jogo adivinhatério escrito por
Antiphanes e Platdo, o escritor comico, dos quais pouca coisa sobreviveu.
Anthiphanes e Menandro também elaboraram jogos enigmaticos tendo como tema
o monte Leucade.

Nessas comédias, a tematica homossexual de Safo é retomada, com o
intuito de se criticar a propria realidade ateniense assolado por conflitos e hédbitos
sociais corruptos depois da Guerra do Peloponeso. Uma sociedade em declinio
social, muito diferente do mundo de Safo cercado de esplendor, riquezas e
marcado pelo modo de vida aristocratico (habrosyné). A incerteza no presente, o
temor pelo futuro e a curiosidade pelo passado levaram comediogrifos como
Antiphanes, na sua obra os jogos de Sappho abordar a poetisa como uma
adivinhadora de enigmas absurdos (griphos), uma forma satirica quera somente
inteligivel para um grupo social restrito, no qual sua platéia como um todo nao
podia compreender.

Athenaeus ndo apresenta somente os comedidgrafos e seus enredos, mas
também como funciona o mundo dos espeticulos e a licenca poética dos
comedidgrafos. Mencionando Antiochus de Alexandria, Athenaeus cita uma lista
dos poetas que foram ridicularizados pelos escritores. Essa lista demonstra que os
comedidgrafos foram contra uma lei de censura do governo ateniense de 403 a.C.,
que proibia a mencdo dos nomes dos poetas nos titulos das pecas a serem

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 53



encenadas. As comédias relacionadas com a vida de Safo se dedicaram a satirizar
as classes sociais € ndo os individuos, satirizando os sistemas politicos. Os
comedidgrafos se apropriavam de personalidades ou mitos para fazer critica
social.

A recepcio do mito de Safo: do mundo romano ao mundo contemporaneo

Para Nagy, o mito da forma como foi usado por Ovidio parece ter
provocado, a0 mesmo tempo, o enfraquecimento e a destrui¢do do modelo de Safo
como poetisa e simposiasta. Ovidio se apropria da linguagem de Safo para
acentuar o perigo que representava o pathds feminino (desejo) e estabelece uma
ambigiiidade, caracterizada pela duplicidade de personalidade, caracterizando-a
novamente tanto como homossexual quanto heterossexual. Essa ambigiiidade,
entretanto, deixa transparecer a admiracdo de Ovidio pelo cardter poético
feminino, enfatizado por sua funcdo pedagdgica. Mas, por outro lado essa
perspectiva aponta para sua visdao miségina em relacdo as mulheres, quando
caracteriza Safo como uma poetisa rival no aspecto intelectual em relacdo ao
poeta romano.

Ovidio teria composto a epistola usando o recurso do ventriloquismo, ou
seja, o masculino exercendo o poder de fala por intermédio do feminino. Podemos
caracterizar essa composicdo como um hino ritual a medida que a narrativa se
aproxima de uma suplica ao deus Apolo. Safo teria composto o hino para Phaén
explicando as possiveis razdes para o sacrificio ritual. De acordo com Gregory
Nagy (1973, 175), a epistola XV (7) pode ser compreendida como uma fusao de
mitos rituais relacionados a loucura de amor, expressado principalmente no mito
de Adonis com Afrodite. No mito, a deusa teria sido encaminhada ao santuario de
Apolo para resolver suas dores de amor, apds a morte de Adonis, sendo esse salto
ritual indicado como remédio para a cura de amor. Na mitologia, o monte Leukas
serd relacionado com o salto suicida de um rochedo, préximo ao santudrio do deus
Apolo, na ilha de Leukas no mar Egeu indicado como o local onde Zeus
demonstra seu amor por Hera, esquecendo de suas amantes e o local também
serviria para sacrificios humanos.

A poesia latina utiliza-se de forma simétrica da mitologia grega,
principalmente Ovidio, para edificar os mitos romanos. Essa construcdo fez com
que Safo fosse re-apropriada como uma simbolizacdo mistica, entendida nao
como uma compilagdo de crengas, mas como um instrumento de expressao. Safo
se qualifica como um mito poder (J. Carcopino: 1929 apud P. Grimal: 2000,
XLVI). A representacdo imagética (8) retratada nas paredes de um templo pagao-
cristdo, do I século d.C. préoximo da Porta Maggiore na via napolitana em Roma
pode representar um dos diversos aspectos que o presente mito abarca como um
dos modelos de recep¢do do mito, ligado a religido e a morte. Observamos este
interesse do grupo social dos neopitagoricos ligado ao mito de Safo que mostra
como a cena central na cipula da basilica, o salto Leucadiano foi recepcionado.
De acordo com os especialistas Fornari e Cumont, no inicio do século XIX, a
imagem em gesso que reveste da ctpula da basilica enterrada sugere que poderia
a representar a viagem da alma a ilha dos bem aventurados. Na visdo de Curtis
(1920, 146) um outro arquedlogo essa imagem representa a famosa histdria do
salto leucadiano (9).

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 54



Este conjunto de informagdes literdrias acerca dos mitos de Safo aliadas a
Arqueologia proporcionou-nos observar e desenvolver aspectos de um novo
paradigma envolvendo os estudos de género, do aspecto relacional entre o0 homem
e a mulher na sociedade e a nogcdo de recep¢cdo ao estabelecermos o estudo
comparado entre a antiguidade e o mundo contemporaneo. Observamos o mesmo
mito sendo re-escrito e re-elaborado chegando a contemporaneidade por meio de
escritores e pintores, como um enigma e paradigma interpretativo de mulher. Este
mito € re-apropriado, de maneira satirica, na modernidade em um artigo de
Addison denominado Safo, a Lésbica. Neste artigo, Safo € descrita como uma
noiva, contando um hino em honra ao deus Apolo e com o salto teria morrido
engolida pelo Oceano ou durante o salto o deus teria a transformado em um cisne
ou uma andorinha, animal usado alegoricamente pelo pintor Gustave Moreau nos
seus quadros sobre o tema do salto. A re-apropriacdo do modo aristocratico grego
de viver, como arquétipo, também foi retrato por Alma-Tadema no século XIX.
No periodo neoclassicismo caracterizado pela melancolia, cuja temdtica € a
mulher, Safo representaria o fim do ideal aristocratico e da valorizagdo da cultura
greco-romana na sociedade ocidental do século XIX. Conforme Joan Delean
(2004) foram criados a partir do século XVI, diversos circulos de debates que
pretenderam recriar e revisar os paradigmas de Safo. Durante o século XIX, por
exemplo, se discutia a reconstru¢do da feminilidade, a no¢do de g€nero e a
questdo da sexualidade. Estes estudos foram pioneiros ao manifestar interesse
sobre o feminino, através do tempo, caracterizando-o como um fendmeno politico.
Para Joan Delean, estes pesquisadores propuseram uma revisao radical sobre a
sexualidade de Safo, cujo significado se reflete até os dias atuais nos estudos de
Género e na Histéria da sexualidade.

Neste sentido, Safo pode ser entendida como um modelo desenvolvido a
partir das relacdes de género que prescinde de reconstrucdo tendo como base a
comparacdo. Mas que de certa maneira se distingue pelos seguintes motivos: ser
um objeto de interesse de diversos grupos sociais e em virtude do valor legado a
ela por diferentes sociedades através do tempo.

Notas
(1) Discurso atribuido a Pericles em Tucidides, Historia, Livro 11, v. 45.
(2) Acerca de esta discussdao ver: DeJEAN, J. Fictions os Sappho, 1546-1937.
Chicago: The University of Chicago Press, 1989; PARKER, “Sappho
Schoolmistress” in: TAPA 123, 1993, 310-312; LARDINOIS, A. Subject and
Circumstance in Sappho’s Poetry, In: TAPA 124, 1994, 57-84;
(3) Athenaeus, autor romano do II séc.d. C. na obra the Deipnosophists Livro XIII
(605).
(4) LARNAGC, J & SALMON, R. Sappho. Paris: Les Editions Rieder, 1934, 56-
57.
(5) MUNIZ, F. Sappho: Poesia e Ethds. In: Phoinix 7. Rio de Janeiro: Sette
Letras, 2001, 149-162
(6) Sobre esta questdao ver: WEST, M. L. “Burning Sappho” In: Maia 22, 1970,
307-330 apud: LARDINOIS, A. “Safo Lésbica ou Safo de Lesbos”. In:
BREMMER, J. De Safo a Sade. Campinas: Papirus, 1995, 31 n. 8 e 34.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 55



(7) Gregory Nagy analisa o livro VII do mitégrafo Ptolemaios (cerca de 100 A D)
na obra A Biblioteca de Photius 152-53

(8) CURTIS, C. Densmore. Sappho and the “Leucadian Leap. In: American
Journal of Archaeology, Vol. 24, No. 2 (Apr. - Jun., 1920), pp. 146-150. A
referéncia a Menandro é o poema F 258K.

(9) Conforme Curtis (1920: 146), a imagem na parede pode ser interpretada assim:
na direita estd um penhasco e caminha nela uma figura feminina. Ela usa uma
tinica e segura na mao direita um manto erguido em ondas pelo vento. Atrds dela
em um plano mais elevado que parece ajuda-la. Embaixo estd o mar, representado
por ondas agitadas. Com metade do corpo imerso estd um Triton, segurando um
grande manto como se fosse interromper a queda. Para a esquerda, outro Triton
segurando um barco e tocando um trompete. Entre pedras e um outro penhasco
existem dois outros Tritons e Apolo, aparentemente nu, segurando um bastao na
mao esquerda e possivelmente uma tocha erguida na mao direita. Perto de Apolo,
em um patamar mais baixo a esquerda, estd sentado um homem vestindo um
manto curto. Ele estd com a cabeca curvada de modo pensativo, nostilgico e
triste. Este homem pode ser Phaon.

Documentacao textual

OVIDIO. Cartas de amor — As Herdides. Sao Paulo: Landy, 2003.

STRABO. Geography. In: Perseus tufts - http://www.perseus.tufts.edu/cgi-
bin/ptext?doc="Perseus:text:1999.01.0239:book=10:chapter=2:section=1

SUDA On Line: Byzantine Lexicography. In: http://www.stoa.org/sol/

Documentacdo Geral e Especifica

CARCOPINO, J. La Basilique de la Porte Majeure. Paris: 1929.

CURTIS, C. D. Sappho and the Leucadian Leap. In: Journal of the
Archeological of América, vol XXIV, n°2, 1920, 146-50.

DEJEAN, Joan E. Fictions of Sappho, 1546-1937. Chicago: University of
Chicago, 1989.

DEJEAN, Joan E. The Time of Commitment: Reading “Sapho 1900” In: Reading
Sappho MLQ: Modern Language Quarterly - Volume 65, Number 1,
March 2004, pp. 149-159.

GRIMAL, P. Diciondrio de Mitologia grega e romana. Rio de Janeiro: Bertrand

Brasil, 2000.

NAGY, Gregory. “Phaethon, Sappho’s Phaon, and the White Rock of Leukas.”
In: Harvard Studies in Classical Philology, 77, 1973:137-77.

PARKER, Holt N. Sappho Schoolmistress. In: Transactions of the American
Philological Association 123 (1993) 309-51.

STEIN, Judith Ellen. The Iconography of Sappho, 1775-1875. University of
Pennsylvania, 1981.

WINKLER, John. “Double Consciousness in Sappho’s Lyrics” In: Laura K.

McClure (ed.), Sexuality and Gender in the Classical World: Readings
and Sources. Oxford, UK/Malden, MA: Blackwell Publishers, 2002, 33-
41.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 56



O SACRIFICIO DOS SETE FILHOS DE SAUL
Marcus Vinicius D. dos Santos (UERJ)

O sacrificio humano € um tema morbido e assustador para o homem
moderno, posto que de dificil compreensdo. Analisaremos o pensamento dos
povos antigos ao conceber a imolagdo de um ser humano num ritual religioso.
Faremos uma comparacao entre Israel e Grécia. Analisaremos o caso do sacrificio
dos sete filhos do rei Saul, préximo ao final do reinado de seu sucessor, o rei
Davi, em paralelo com os ritos catarticos gregos, especialmente o do mago
Epiménides. Buscaremos, pelo método da histéria comparada, conceitos que nos
ajudem a responder o dificil caso israelita: O dnico sacrificio humano recebido
por YAWEH no Antigo Testamento. Analisaremos os conceitos gregos de
miasma e fdrmakon, os quais serdo uteis para entender este obscuro caso. Serd
interessante notar como tanto em Israel, como na Grécia, o sacrificio humano se
inscreve numa tradicdo legal. Assim, estaremos tratando de dois casos de
sacrificio humano que seguem as leis antigas e ndo de casos marginais ou ilegais
de sacrificio humano.

Nossos objetivos serdo: 1) Estudar um pouco da extensa teoria geral do
sacrificio, que seja util ao nosso tema; 2) Compreender o sacrificio dos sete filhos
de Saul de acordo com uma interpretacdo l6gico-sistemética da Biblia Sagrada; 3)
Comparar o sacrificio humano em Israel e na Grécia; 4) Analisar os conceitos de
miasma e farmakon, esbocando comparacdes; 5) Importar conceitos gregos de
sacrificio para Israel, a fim de entender o pensamento dos antigos a respeito de
sacrificio humano.

Embora a Histéria envolva sempre um retorno ao passado como
conseqiiéncia logica deste estudo, o tema tem relevancia atual. Ouvimos falar de
sacrificios humanos em ritos satanistas, especialmente na Africa do Sul, a qual
possui uma delegacia especializada para resolver tais assuntos. Temos
conhecimento também de casos de auto-imolag@o no Islamismo com os homens-
bomba, conforme amplamente divulgado na midia. Assim, justifica-se o tema pela
sua relevancia para compreensao de fendmenos atuais.

O problema que se levanta s6 pode ser entendido a partir do nosso texto
base, o qual passamos a citar:

“1- E houve, em dias de Davi, uma fome de trés anos, de ano em ano; e
Davi consultou ao Senhor, e o Senhor lhe disse: E por causa de Saul e da sua
casa sanguindria, porque matou os gibeonitas. 2- Entdo, chamou o rei dos
gibeonitas e lhes falou (ora os gibeonitas ndo eram dos filhos de Israel, mas do
resto dos amorreus, e os filhos de Israel lhes tinham jurado, porém Saul procurou
feri-los no seu zelo pelos filhos de Israel e de Judd). 3- Disse, pois, Davi aos
gibeonitas: Que quereis que eu vos faca? E que satisfacdo vos darei, para que
abengoeis a heranga do Senhor? 4- Entdo, os gibeonitas lhe disseram: Ndo é por
prata nem ouro que temos questdo com Saul e com sua casa; nem tampouco
pretendemos matar pessoa alguma em Israel. E disse ele: Que é, pois, que quereis
que vos faca? 5- E disseram ao rei: Quanto ao homem que nos destruiu e
procurou que fossemos assolados, sem que pudéssemos subsistir em termo algum
de Israel, 6- de seus filhos se nos déem sete homens, para que os enforquemos ao
Senhor, em Gibed de Saul, o eleito do Senhor. E disse o rei: Eu os darei. 7-

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 57



Porém o rei poupou a Mefibosete, filho de Jonatas, filho de Saul, por causa do
Jjuramento do Senhor, que entre eles houvera, entre Davi e Jonatas, filho de Saul.
8- Porém tomou o rei os dois filhos de Rispa, filha de Aid, que tinha sido de Saul,
a saber, a Armoni e a Mefibosete, como também os cinco filhos da irma de Mical,
filha de Saul, que tivera de Adriel, filho de Barzilai, meolatita. 9- E os entregou
na mdo dos gibeonitas, os quais os enforcaram no monte, perante o Senhor; e
cairam estes sete juntamente; e foram mortos nos dias da sega, nos primeiros
dias, no principio da sega das cevadas. 10- Entdo, Rispa, filha de Aid, tomou um
pano de cilicio, e estendeu-lho sobre uma penha, desde o principio da sega, até
que destilou a dgua sobre eles do céu, e ndo deixou que as aves do céu se
aproximassem deles de dia, nem os animais do campo de noite. 11- E foi dito a
Davi o que fizera Rispa, filha de Aid, concubina de Saul. 12- Entdo, foi Davi e
tomou os ossos de Saul, e os ossos de Jonatas, seu filho, dos moradores de Jabes-
Gileade, os quais os furtaram da rua de Bete-Sed, onde os filisteus os tinham
pendurado, quando os filisteus feriram a Saul em Gilboa. 13- E fez subir dali os
ossos de Saul e os ossos de Jonatas, seu filho; e ajuntaram também os ossos dos
enforcados. 14- Enterraram os ossos de Saul e de Jonatas, seu filho, na terra de
Benjamim, em Zela, na sepultura de Quis, seu pai, e fizeram tudo o que o rei
ordenara; e, depois disso, Deus se aplacou para com a terra. (1)”

Lancamos aqui duas questdes norteadoras para o nosso trabalho, a fim de
esclarecer nosso problema. Em primeiro lugar, devemos nos questionar por que
Deus aceitaria um sacrificio humano se na Sua Lei havia a proibi¢ao do sacrificio
de criancgas a Moloque:

“E da tua semente ndo dards para a fazer passar pelo fogo perante
Moloque; e ndo profanards o nome de teu Deus. Eu sou o Senhor”2.

Este era o terrivel sacrificio de criancas imoladas nos bragos aquecidos da
estatua de bronze. Neles, a pele e as carnes das criangas se dissolviam no calor do
metal, causando morte horrenda. Todo o culto a Moloque ou Moleque (3) foi
proscrito em Israel pelo seu cardter cruel. Tal deus também era conhecido como o
“principe do vale das lagrimas”.

Além dessa primeira questdao, devemos saber, em segundo lugar, por que o
crime de Saul foi punido nos filhos, se havia na Lei o principio juridico da
incontagibilidade da pena (4):

“Os pais ndo morrerdo pelos filhos, nem os filhos, pelos pais, cada qual
morrerd pelo seu pecado” (5).

Lembremos que a proibi¢do de ndo sacrificar filhos estava inscrita na Lei
Mosaica, localizada no capitulo concernente as unides abomindveis, sendo parte
do Direito de Familia. Recordemo-nos de que o principio juridico da
incontagibilidade da pena € proprio do Direito Penal. Temos de saber ainda, que
os conceitos de crime e pecado s6 foram separados na Revolugdo Francesa. Neste
periodo da Histéria, devemos analisar a religido e o direito de forma conectada
Assim, o sacrificio humano passa a ser para nés um problema de direito e ndo
somente de religido antiga.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 58



Este ¢ um texto realmente intrigante e profundo. Portanto, formulamos

quatro hipéteses ao nosso trabalho, com as quais trabalharemos: 13) A passagem
supracitada encontra-se em contradi¢do com o restante do texto legal do Direito

Mosaico; 2%) A passagem acima € uma excecdo ao restante do Direito Mosaico;
32) Esta é uma passagem biblica onde houve um grave descumprimento da Lei

ou; 42) A passagem supramencionada ndo estd em contradi¢do com o restante do
texto legal do Direito Mosaico, sendo parte da tradi¢io normativa israelita, no
momento em que se entende a natureza juridica do sacrificio humano.

Se a primeira hipdtese estiver correta, a conclusdo € simples: O texto
biblico apresenta falhas de coeréncia l6gico-sistemdtica. Se a segunda hipétese
estiver correta, serd necessario saber qual € a brecha legal que o texto mosaico
possui, a fim de permitir um sacrificio tdo violento. Se a terceira hipdtese estiver
correta, saberemos que a Lei foi descumprida ou pelo desespero da falta de
chuvas, ou por simples vinganca do rei Davi aos descendentes da antiga dinastia,
aproveitandando-se de evento calamitoso. Se a quarta hipdtese estiver correta,
deveremos compreender em que hipétese legal encaixar-se-ia um sacrificio
humano na Lei Mosaica.

Nosso embasamento tedrico serd a chamada Biblia Sagrada e livros de
historiadores que tratem da Grécia ou de Israel.

Nosso método serd o histérico-comparativo como falamos acima e o
método dialético.

O tema € sobremodo profundo, porém como nosso espaco € pequeno,
teceremos apenas breves comentdrios. Inicialmente cumpre dizer que Israel
atravessava a maior seca até entdo registrada (6). Aproximadamente um século
depois, haveria uma seca maior que esta no reinado de Acabe (7), a qual duraria
trés anos e meio (1 Rs 17:1; 1 Rs 18:1-2; Tg 5:17-18). Lembremos que muitos
povos antigos sacrificaram seres humanos em épocas de crise, por conta do
desespero.

A “consulta ao Senhor” feita para descobrir a causa do problema nao fica
clara no texto. No contexto israelita, poderia ser pelos sonhos, por Urim e Tumim
ou por profetas (1 Sm 28:6). As consultas na Grécia eram feitas no ordculo de
Delfos.

Por toda a Lei Mosaica havia penas de morte, as quais eram executadas, a
fim de que a terra ndo fosse suja pela maldade; os cananeus foram vitimas de uma
puni¢do divina por causa de sua conduta, fazendo com que a terra os “vomitasse”
como diz o texto biblico (Lv 18:24-30). A terra pura atrairia chuvas e frutos (Lv
26:3-6). Na legislacdo grega, o homicidio deixou de ser uma questdo de vinganga
privada, pelo medo da instalacdo do ciclo fatal de homicidios e vingangas, o qual
destruiria a polis. Tal crime era objeto de impureza para toda a comunidade e um
ataque ao proprio grupo social. Por conseguinte, vemos o ordenamento juridico
grego tomando para si a responsabilidade e o dever de punir. Deste modo, a
chamada “‘justica mecénica” (popularmente conhecida como “justica com as
préprias maos”) ndo seria realizada e a paz estaria assegurada. Havia também, no
contexto helénico o pensamento que de tempos em tempos, deveria acontecer um
sacrificio humano para limpar uma certa “sujeira espiritual”. Até o séc. V, a polis

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 59



ateniense possuia um grupo de homens sustentados para tal fim. E curioso notar
como na Grécia havia todo um aparato estatal com vistas a purificacao.

O conceito grego de “miasma” pode nos esclarecer este sacrificio humano
em Israel. Na lingua grega, miasma € uma mancha que provém do crime,
indicando também para a prépria pessoa criminosa ou um oprébrio. Esta mancha é
algo metafisico que pode atrair a maldi¢ao dos deuses. Esta s6 poderia ser limpa
por um sacrificio humano. O dionisismo, especialmente o orfismo, caracteriza-se
pela instituicdo de processos purificatérios. Temos como exemplo grego, 0 mago
Epiménides, o qual é convocado para expulsar o miasma de Atenas apds o
assassinato dos Cilonides. Sobre ele, nos fala Jean-Pierre Vernant: “Promotor de
ritos catdrticos, é também um adivinho inspirado cujo saber, diz-nos Aristoteles,
descobre o passado, ndo o futuro: seu dom de dupla visdo faz conhecer, com
efeito, as falhas antigas; desvela os crimes ignorados cuja impureza engendra,
nos individuos e nas cidades, um estado de perturbacdo e de enfermidade, o
delirio frenético da mania, com seu cortejo de desordens, de violéncias e
assassinios” (8). As falhas antigas em Israel eram conhecidas pelo dom da palavra

do conhecimento (12 Co 12:8). Fica entdo a pergunta: Serd que o pensamento
israelita via o crime como algo que poderia sujar a terra, tal qual o conceito grego
de miasma? A resposta € sim. Por diversas passagens da Lei, ha este pensamento
sendo expresso. Desta forma, citamos um desses textos como exemplo:

“Com nenhuma destas coisas vos contaminareis, porque em todas estas
coisas se contaminaram as gentes que eu lanco fora de diante da vossa face. Pelo
que a terra estd contaminada, e eu visitarei sobre ela a sua inigiiidade, e a terra
vomitard os seus moradores. Porém vos guardareis os meus estatutos e os meus
juizos, e nenhuma dessas abominagoes fareis nem o natural, nem o estrangeiro
que peregrina entre vOs; porque todas estas abominagoes fizeram os homens
desta terra, que nela estavam antes de vos; e a terra foi contaminada. Para que a
terra ndo vos vomite, havendo-a vés contaminado, como vomitou a gente que nela
estava antes de vos. Porém qualquer que fizer dessas abominagoes, as almas que
as fizerem serdo extirpadas do seu povo. Portanto, guardareis o meu mandado,
ndo fazendo nenhum dos estatutos abomindveis que se fizeram antes de vos, e ndo
vos contamineis com eles. Eu sou o Senhor, vosso Deus (9)”.

Assim, se as penas de morte em Israel forem entendidas como sacrificios
humanos para purificar a terra, como muitas vezes sugere o texto biblico,
respondemos uma das questdes acima: As penas de morte eram sacrificios
humanos cominados na Lei Mosaica; esta era a sua natureza juridica. Tanto no
contexto grego como no israelita a ira de Deus ou dos deuses era aplacada com
sangue. Portanto, ndo se trata de vinganca dos gibeonitas, muito menos uma
forma de ressarcir danos, mas a utiliza¢do do supremo sacrificio purificatério em
épocas de crise (10).

Indubitavelmente devemos entender o pensamento dos israelitas quanto a
importancia de uma alianca, o que é de suma importancia para o presente trabalho.
Aliancas assemelham-se a contratos, mas nio sio exatamente iguais. E provével
que as aliangas tivessem sido os precursores dos contratos atuais. Modernamente,
podemos fazer contratos com pessoas fisicas e/ou juridicas e desfazé-los mediante

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 60



uma rescisdo contratual (11), ou mesmo através de Ac¢do de Rescisdo Contratual,
quando buscamos a tutela jurisdicional do Estado. Serd que uma alianca poderia
ser desfeita com a mesma facilidade? Para responder esta questdo, devemos ter
uma nog¢do de teologia das aliangas. Na Biblia, Deus faz oito aliangas com Seu
povo, a saber: 12) Alianca adamica; 22) Alianga noaica pré-diluviana; 3?) Alianca
noaica pés-diluviana; 42) Alianca abrimica; 5%) Alianca mosaica; 62) Alianca
davidica; 73) Alianga salomdnica e; 82) Alianca cristd. Da primeira a sétima,
temos as sete aliancas do Antigo Testamento, as quais sdo resumidas pelo Novo
Testamento como a “Antiga Alianga”. A oitava alianca é a do Novo Testamento.
De acordo com o pensamento judaico-cristdio somente Deus poderia fazer uma
alianca com os homens. Todas estas aliancas foram seladas com sangue e toda
quebra de aliangas seladas com sangue no mundo antigo gerava mortes como
punicdo. Vemos exemplo disso no livro do profeta Jeremias, quando o povo
quebra a chamada Antiga Alianga (Jr 31:31-32):

“Porque assim diz o Senhor: Teu quebrantamento é mortal, e a tua chaga
€ dolorosa. Nao hd quem defenda a tua causa; para que possas ser curado, ndao
tens remédios nem emplasto. Todos os teus amantes se esqueceram de ti e ndo
perguntam por ti; porque te feri com ferida de inimigo e com castigo de cruel,
pela grandeza de tua maldade e multiddo de teus pecados. Por que gritas em
razdo do teu quebrantamento? Tua dor é mortal. Pela grandeza de tua maldade e
pela multiddo de teus pecados, eu fiz estas coisas”(12).

Os “amantes” sdo aqui vistos como outros deuses na dimensao religiosa,
ou outras nagdes no nivel politico. A quebra da alianca consistia, neste caso, numa
idolatria persistente e em aliancas com outras nagdes, o que foi continuamente
proibido na Lei Mosaica (Dt 20:1-20) e nos profetas (Is 30:1-8), pois aliancas com
outros povos indicavam para aliangas com os deuses dessas nagoes.

No entanto, os homens poderiam fazer aliangas entre si, como parte do
Direito Mosaico. O casamento ¢ um bom exemplo de alianca entre os homens e o
seu descumprimento gerava morte, como € o caso do adultério; onde haveria uma
pena a ser suportada ndo s6 pela mulher adiltera, mas também pelo homem
adultero (Lv 20:10; Dt 22:22). Nao nos esquecamos de que no passado Josué fez
alianca com os Gibeonitas (Js 9:1-27). E, embora enganado pelo povo da terra de
Canaa, com o qual estavam proibidos de fazer pacto, lembremos que o juramento
nao pode ser descumprido, “porquanto os principes da congregacdo lhes juraram
pelo Senhor, Deus de Israel...”(Js 9:18a). Como Deus € eterno, a alianga também
seria. Assim, apesar das muitas reclamacdes advindas do clamor popular (Js
9:18b), os proprios lideres disseram: “Nos juramos-lhes pelo Senhor, Deus de
Israel; pelo que ndo podemos tocar-lhes” (Js 9:19). Interessante notar que a
cidade de Gibeao foi, logo em seguida, sitiada por cinco reis cananeus de cidades
confederadas que se sentiram traidos pelos gibeonitas; e o povo israelita foi
obrigado a defendé-la, iniciando-se uma grande guerra (Js 10:1-43).

Se ja vimos exemplos praticos de aliangas, vejamos como estas eram
constituidas no mundo antigo. Quando dois reis desejavam fazer uma alianca, eles
cortavam animais ao meio e organizavam as metades dos animais frente a frente
com sua respectiva metade cortada, de modo a formar um “caminho de sangue”.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 61



Os reis passavam duas vezes pelo caminho de sangue, como que tacitamente
declarando: “Eu serei fiel a ti nesta vida e depois dela”. Apés isso, liam-se os
termos da alianga, e, jurando, declaravam-se direitos e deveres. Uma maldicdo era
imprecada para aquele que descumprisse os seus votos. Os dois selavam o acordo
com um “corte da alianga”, no qual os representantes de ambos 0s povos cortavam
os pulsos e os uniam, a fim de que o sangue dos aliancados se misturasse. Com tal
corte haveria a lembranca do pacto de sangue por causa da cicatriz. Depois,
faziam uma refei¢@o a partir do sacrificio. Dali em diante, o nome dos aliancados
seria misturado. Suas posses passariam a ser propriedade comum e deveriam
ajudar o aliancado que passasse necessidade. Deveriam ser fi€is um ao outro e
defender-se mutuamente em caso de guerra e até a morte se necessario. O inimigo
de um tornar-se-ia inimigo do outro. A alianca de sangue era supostamente
indissoldvel e s6 a morte poderia por fim aos votos. E importante notar que a
expressdo hebraica para fazer uma alianca (ou fazer um concerto) poderia ser
literalmente traduzida por “cortar um concerto”. A idéia do sangue derramado &
clara e patente aos nossos olhos.

A partir daqui, vemos que uma alianca (de sangue) havia sido quebrada
por Saul. E, toda quebra de aliangas seladas com sangue no mundo antigo gerava
mortes como punicdo. Assim, estamos falando de uma pena de morte executada
sobre um criminoso, a qual possuia o poder purificatério do sacrificio humano.
Sobre este poder purificatério, é importante trazer um vocédbulo da cultura grega,
o farmakon. Famakon significa veneno ou remédio e, embora pareca
contraditdrio, a palavra possui os dois sentidos a0 mesmo tempo. A medicina ja
comprovou que a diferenca entre o remédio e 0 veneno estd apenas na quantidade.
Desta maneira, sabemos que veneno de cobra em pequenas doses pode curar
determinadas enfermidades, enquanto que grandes quantidades de remédio podem
matar, se ministradas em excesso. Farmakon é a vitima sacrificial. Ele é o veneno
que estd matando a comunidade, mas também serd o remédio que a curard, quando
for sacrificado. Vemos aqui a proximidade da palavra miasma e famakon, pois
este significa veneno e aquele significa além de mancha, a prépria pessoa
criminosa. A pessoa culpada pela crise da comunidade traz novamente a paz para
a mesma quando ritualmente sacrificada pelo farmakés {oppoxiio), o feiticeiro.
Nio € sem razdo que a palavra feiticaria {appakeBa - farmakéia) possui a mesma
raiz de farmakon.

Cumpre agora resolver a segunda questdo. Vale explicar que o termo
“filhos” no hebraico também pode se referir aos netos, o que torna o nosso
trabalho interpretativo ainda mais dificil. Especialmente porque Davi poupa
Mefibosete, neto de Saul, a fim de ndo quebrar um outro juramento (1 Sm 18:3-4;
20:8-43; 23:14-18), evitando incorrer em outra maldicdo. Isto demonstra a
presenca de netos de Saul no sacrificio implicita e explicitamente no texto. Saul é
chamado de ‘“eleito do Senhor”, enquanto na verdade ¢ um eleito do povo e
apenas ratificado pela divindade, como deixou claro o juiz-profeta Samuel,
quando o povo pediu um rei para si (1 Sm 8:1-22):

“E disse o Senhor a Samuel: Ouve a voz do povo em tudo quanto te disser,
pois ndo te tem rejeitado a ti; antes, a mim me tem rejeitado, para eu ndo reinar
sobre ele” (13).

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 62



Assim, vemos aqui o principio da substituicao sacrificial, de modo que
toda a comunidade € substituida em sua culpa pela vitima sacrificial. Neste
sentido vemos a substitui¢do sacrificial no mito grego das bacantes, quando
Penteu € sacrificado, mas € o substituto de toda uma comunidade culpada.

Resta saber se ocorre neste caso uma dupla substitui¢do sacrificial, ou seja,
o pai sendo substituido pelos filhos, o que contrariaria a Lei Mosaica com seu
principio da incontagibilidade da pena (Dt 24:16). Na verdade, a resposta a esta
questdo € mais simples que a primeira, pois 0 proprio texto nos diz que a casa de
Saul era “sanguindria”. Assim, estavam sendo punidos pelos seus proprios crimes.
Vale lembrar que na Grécia o sacrificio humano ndo possuia exatamente a mesma
natureza juridica que em Israel. Entre os helenos, o sacrificio humano nao era
pena de morte, mas apenas ritual religioso. Desta forma, ndo se procurava o
culpado, mas a substituicdo sacrificial operava diretamente. A natureza juridica do
rito sacrificial grego era apenas religiosa, no entanto, ainda ligada a esfera
juridica, pois ocorria em fun¢do dos crimes de sangue.

Precisamos questionar se ndo havia em Davi nenhum desejo de vinganca
sobre os seus inimigos, os descendentes de Saul. O rei parece tomar a mesma
postura dos gibeonitas: Desejo de purificacdo. Isto é evidenciado pelo dltimo ato
de misericérdia do rei, a saber, o enterro dos caddaveres. Da mesma forma que
Rispa, filha de Aid, concubina de Saul; Davi promove o sepultamento dos
imolados. Era motivo de grande vergonha ser devorado por animais apds a morte,
o que denotava a morte dos impios. Na Grécia havia a mesma preocupacdo de
enterro adequado, com o cumprimento dos ritos funebres, temendo os helenos o
retorno do antepassado e um possivel tormento espiritual. Mas a questdo ainda
ndo se resolve, pois a Lei Mosaica comina expressamente que os cadaveres dos
sacrificados (condenados a pena de morte) deveriam ser enterrados com urgéncia.
Vejamos o texto da legal:

“Quando também em alguém houver pecado, digno do juizo de morte, e
haja de morrer, e o pendurares num madeiro, o seu caddver ndo permanecerd no
madeiro, mas certamente o enterrards no mesmo dia, porquanto o pendurado é
maldito de Deus; assim, ndo contaminards a tua terra, que o Senhor, teu Deus, te
dd em heranga” (14).

Ja que o ordenamento juridico realmente estipulava que os cadédveres
deveriam ser enterrados no mesmo dia, ndo podemos tomar isto por base para
afirmar a inocéncia de Davi e o estrito cumprimento da Lei. No entanto, neste dia
do enterro houve um detalhe que pode nos dar um esclarecimento: Ele enterrou os
ossos de Jonatas e de seu pai, o rei Saul. O enterro de Jonatas ja seria esperado,
pois Davi e este eram aliados. Entretanto, o sepultamento de Saul ndo fazia parte
das suas obrigagdes. Por conseguinte, concluimos que o rei ndo somente cumpriu
as suas obrigacdes legais e contratuais da alianca com JOnatas, mas também teve
um ultimo ato de misericérdia com o seu inimigo, que tanto procurou a sua morte.

Lembremos que os filhos de Saul foram sacrificados “perante o Senhor; e
cairam estes sete juntamente; e foram mortos nos dias da sega, nos primeiros
dias, no principio da sega das cevadas”. Aqui estd a conexdo clara entre o
sacrificio e as colheitas, evidenciando um suposto poder destes para gerar a

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 63



prosperidade. O mesmo pensamento estd presente na cultura grega, onde o sangue
era espalhado pelos campos, como se possuisse o poder de fertiliz4-los.

De acordo com o exposto, fica ainda uma ultima questdo: Nao poderiam os
gibeonitas, ou mesmo Davi liberarem os filhos de Saul de tamanha violéncia
através de um simples ato de perdao judicial ou anistia? A resposta é dada pela
propria lei em Lv 17:11: “Porque a alma da carne estd no sangue, pelo que vo-lo
tenho dado sobre o altar, para fazer expiagcdo pela vossa alma, porquanto é o
sangue que fard expiacdo pela alma”. A epistola aos Hebreus é ainda mais
taxativa no capitulo 9, versiculo 22: “E quase todas as coisas, segundo a lei,
purificam-se com sangue; e sem derramamento de sangue ndo hd remissdo”.
Desta forma, vemos que a Lei exige sangue para ocorrer a expiacdo, ou seja, para
que a ira da divindade seja desviada para a vitima sacrificial. No caso israelita,
vemos que os sete criminosos foram enforcados, ndo havendo um explicito
derramar de sangue, nem mesmo seu derramamento sobre as colheitas. Porém, o
valor do sacrificio estd no espasmo mortal.

Por derradeiro, podemos expressar algumas conclusdes. Em primeiro
lugar, vimos que a passagem supracitada ndo se encontra em contradi¢do com o
restante do texto legal do Direito Mosaico. Nem mesmo podemos cogitar que
houve uma excecdo ao restante do texto legal israelita. Pudemos claramente
perceber que na passagem biblica supracitada ndao houve nenhum grave
descumprimento da Lei. Vemos ao contrdrio que a mesma foi cumprida
integralmente, havendo ainda, um udltimo ato de misericérdia de Davi para com
Saul. Entdo podemos afirmar que a passagem supramencionada ndo estd em
contradicdo com o restante do texto legal do Direito Mosaico, sendo parte da
tradicdo normativa israelita, no momento em que se entende a natureza juridica do
sacrificio humano como pena de morte.

Tais normas podem ainda soar como absurdas para o homem moderno,
apos tantos clamores pelos direitos humanos, a comecar pelo Marqués de Beccaria
em seu famoso livro “Dos delitos e das penas”, o qual revolucionou o Direito
Penal. Também pode parecer estranho vermos conceitos juridicos misturados com
conceitos religiosos, especialmente depois do pensamento de Maquiavel, o qual
concebeu a separagdo entre Igreja e Estado.

Entretanto, retornamos na linha do tempo para um periodo mui anterior ao
nosso, quando o Direito e a religido se misturavam e toda abstragdo juridica, tinha
de surgir primeiro de uma abstracdo religiosa. Assim raciocinava o homem
daquela época. Somente conseguiremos entender o pensamento antigo, quando
nos despirmos de toda a nossa bagagem cultural, de todos os nossos esquemas de
conhecimento. Nao podemos negar os beneficios da humanizag¢do das penas no
mundo moderno, mas tal raciocinio nos impede de entender o direito antigo e de
pensar como se concebia a justi¢a no passado.

Ap6s o enterro dos cadaveres vemos que “Deus se aplacou para com a
terra”. Isto nos mostra claramente que o sacrificio foi recebido pela divindade. Se
foi recebido pela divindade, a qual enviou chuvas, é porque foi realizado segundo
suas prescricoes e leis. Dura lex sed lex (15).

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 64



Notas

1.BIBLIA, A.T. II Samuel. Portugués. Biblia Sagrada: Edicdo revista e
corrigida. Trad. de Jodo Ferreira de Almeida. Sao Paulo: Sociedade Biblica do
Brasil, 1995. Cap. 21, vers. 1-14.

2.BIBLIA, A.T. Levitico. Portugués. Biblia Sagrada: Edicio revista e
corrigida. Trad. de Jodo Ferreira de Almeida. Sdo Paulo: Sociedade Biblica do
Brasil, 1995. Cap. 18, ver. 21.

3.0 nome é o mesmo que hoje usamos para nos referirmos a criancas
pequenas como “moleques”. Esta era a relagdo entre a crianca e o deus fenicio, na
medida que os filhos mais novos ndo recebiam nome, posto que poderiam ser
pedidos em sacrificio.

4. Principio do Direito Penal significando que a pena ndo contagia os
inocentes, ou também chamado de principio da intranscendéncia da pena,
significando que a pena ndo passa da pessoa do condenado, ou ainda, principio da
personificacdo da pena, segundo o qual a pena € feita apenas para a pessoa do
criminoso. Tal principio é adotado nos Cddigos Penais modernos, atendendo ao
principio da humanizacdo das penas. Na Constitui¢io Federal do Brasil este

principio esté no art. 50, XLV.

5.BIBLIA, A.T. Deuterondmio. Portugués. Biblia Sagrada: Edicio revista e
corrigida. Trad. de Jodo Ferreira de Almeida. Sao Paulo: Sociedade Biblica do
Brasil, 1995. Cap. 24, vers. 16.

6.0 reinado de Davi se inicia em 1011 a.C. e dura 40 anos. Este fato
acontece perto do final de seu governo.

7. Acabe reinou de 874-853 a.C., sendo o monarca mais destacado da
dinastia de Onri.

8. VERNANT, Jean-Pierre. As Origens do Pensamento Grego, p. 80-81. 2.
ed. Rio de Janeiro: Ed. Difel, 2003.

9.BIBLIA, A.T. Levitico. Portugués. Biblia Sagrada: Edicio revista e
corrigida. Trad. de Jodo Ferreira de Almeida. Sdo Paulo: Sociedade Biblica do
Brasil, 1995. Cap. 18, ver. 24-30.

10. Além de ser o sacrificio supremo, sete homens sdo sacrificados,
sendo o sete, na cultura hebréia um simbolo de plenitude. A civilizagdo mindica
em Creta também sacrificou seres humanos em épocas de crises climéticas.

11. A palavra rescisdio vem do latim rescissio, sendo a designacdo
genérica para o interrompimento da relacdo juridica contratual, quer por
manifestacdo unilateral em caso de inadimplemento de uma das partes
(resolucgdo), quer por consenso das partes (resili¢ao).

12. BIBLIA, A.T. Jeremias. Portugués. Biblia Sagrada: Edicio revista
e corrigida. Trad. de Jodo Ferreira de Almeida. Sdao Paulo: Sociedade Biblica do
Brasil, 1995. Cap. 30, vers. 12-15.

13. BIBLIA, A.T. I Samuel. Portugués. Biblia Sagrada: Edicdo revista
e corrigida. Trad. de Jodo Ferreira de Almeida. Sao Paulo: Sociedade Biblica do
Brasil, 1995. Cap. 8, ver. 7.

14. BIBLIA, A.T. Deuterondmio. Portugués. Biblia Sagrada: Edicdo
revista e corrigida. Trad. de Jodo Ferreira de Almeida. Sdo Paulo: Sociedade
Biblica do Brasil, 1995. Cap. 21, vers. 22-23.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 65



15. Brocardo proveniente do Direito Romano: “A lei é dura, mas é a

9

ler”.

Bibliografia:

COULANGES, Fustel de. A Cidade Antiga. 1. ed. Sdo Paulo: Editora Martin
Claret, 2003.

GIRARD, René. A Violéncia e o sagrado. 1. ed. Sao Paulo: Paz e Terra, 1990.

HAYFORD, Jack W. et al. Biblia de Estudo Plenitude. 1. ed. Sao Paulo:
Sociedade Biblica do Brasil, 1995.

PEREIRA, Isidro. Dicionario Grego-Portugués e Portugués-Grego. 8. ed.
Portugal: Livraria Apostolado da Imprensa, 1998.

SCHULTZ, Samuel J. A Histéria de Israel. 1. ed. Sdo Paulo: Edi¢des Vida
Nova, 1999.

SIDOU, J.M. Othon. Dicionario Juridico. 7. ed. Rio de Janeiro: Editora Forense
Universitaria, 2001.

VERNANT, Jean-Pierre. As Origens do Pensamento. 13. ed. Rio de Janeiro:
Difel, 2003.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 66



A DIVERSIDADE DE CONCEPCOES ANTIGAS SOBRE A MORTE E A
MAGIA: UMA ABORDAGEM ANTROPOLOGICA
Pedro Paulo A. Funari (UNICAMP/NEE)

Subjetividades e identidades sociais: a variedade de vidas e mortes

Aristoteles, o filésofo grego do século IV a.C., considerava que o ser
humano € definido por viver em coletividade (“o homem é um animal politico”,
entendido politico como pertencente a uma cidade, polis). O mesmo Aristételes
utilizava-se do conceito de comunidade (koinonia, em grego), para dizer que as
pessoas partilhavam coisas comuns (origens, lingua, costumes, crengas) e, por
isso, formavam uma comunidade. Essas pessoas que compartilhavam um ethos
(cardter, indole, costume) formulariam suas proprias leis para que essa
comunidade pudesse funcionar em ordem. A norma (nomos) leva a ordem social
(taxis) e, como toda regra tem excecdo, o desrespeito a norma ou sua auséncia
(anomia) leva a desordem (ataxia). Aristoteles tratava da vida e da morte, em
associacdo com a sujei¢do social, ao afirmar que (Etfica a Nicomaco 1161%) “o
escravo € uma ferramenta viva, e a ferramenta € um escravo sem vida. Nao pode
haver portanto amizade em relacdo a um escravo enquanto escravo’.

Os conceitos de compartilhamento de valores viriam a ser importantes
também em modelos interpretativos de nossa época e ndo cabe duvida que sua
influéncia continuaria mesmo em autores muito recentes (Funari 1999). A vida
associada a tdxis, a rigidez da estrutura social, enquanto a morte foi associada,
muitas vezes, tanto a submissdao como ao desfecho de uma vida desonrosa. Vida e
morte, pois, associadas a ordem social.

O estudo da sociedade, seu funcionamento e transformacdes, desenvolveu-
se a partir de fins do século XIX, quando dos inicios das disciplinas Sociologia e
Antropologia. A primeira estava preocupada em explicar nossa propria sociedade,
aquela em que vivemos, enquanto a segunda voltou-se, de inicio, para o estudo
das sociedades dos outros, chamados de primitivos. Outros termos usados para
diferenciar nossas sociedades das outras foi definir as nossas com adjetivos
enobrecedores, tais como ‘sociedades complexas’, ‘civilizadas’, ‘ocidentais’, por
oposicdo a ‘sociedades simples’, ‘selvagens’, ‘orientais’. Em ambos os casos, uma
primeira preocupacio foi entender e explicar como as sociedades funcionam e se
reproduzem. Por isso, ja se diferenciavam muito da Historia, surgida para explicar
a mudanga e o carater irrepetivel do fato histérico. Enquanto a Histéria ocupava-
se do ocasional, o estudo da sociedade esforcava-se para formular teorias para
explicar a manuten¢do de valores, costumes, tradi¢des. A Antropologia e a teoria
social, em geral, contribuiram, de forma decisiva, para o redimensionamento das
questdes historicas (Funari, Zarankin & Stovel 2005).

As discussdes da teoria social das ultimas décadas foram importantes para
criticar os modelos normativos, ainda muito difundidos, em contribui¢ao
significativa para os estudos também das sociedades do passado. Estudos
empiricos e reflexdes tedricas apontaram para o cardter heterogéneo da vida
social, da fluidez das relacdes, e das contradi¢des e conflitos sociais. No lugar de
normas e desvios as normas, surge uma pletora de comportamentos e visdes de

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 67



mundo. Outro aspecto importante, proveniente das reflexdes filosoficas e
antropoldgicas, consiste no papel central dos conflitos na vida social. A tendéncia
de se enfatizar a reprodugdo social, contrapds-se a atencdo aos conflitos. Na
tradicdo marxista, ja se havia ressaltado que as contradi¢cdes de classe eram o
motor da Historia, na famosa assertiva do Manifesto Comunista de 1848.
Contudo, a tradicdo socioldgica do século XX, tributdria de Max Weber ou de
Emile Durkheim, havia relevado o conflito & categoria de anomalia, doenca social,
desvio da reta via. As ultimas décadas do século XX, entretanto, testemunharam
uma série de lutas sociais, intensas, como a luta pelos direitos civis, contra a
discriminacao racial, contra a guerra, pela diversidade sexual, pela emancipacdo
feminina, mas também movimentos em sentido contrario, como O
fundamentalismo religioso e o nacionalismo xenofobista. Sociedades dilaceradas
pelo conflito armado ou civil multiplicaram-se e muitos estudiosos ndo hesitaram
em retomar e melhor explorar o carater intrinsecamente conflitivo das relacdes
sociais.

Morte e magia: afastar o azar

O simbolismo e os gestos apotropaicos destinados a afastar o Mau olhado
tinham grande importancia na sociedade romana. As representacdes e ilustracoes
falicas eram usadas, especialmente para afastar as forcas negativas (cf. a raiz do
verbo grego apotropein, ‘“‘desviar’). Como diz Plinio, contra inuidentiua
effascinationes. “Contra os feiticos da inveja” (Plinio, H.N. 1950; cf. baskaino em
grego). Aceita-se, em geral, que a funcdo apotropaica do falo esteja
correlacionada com sua associacdo a fertilidade (e.g. Adams. 1987:4-6 com
bibliografia anterior a respeito). Assim, diferentes termos utilizados para referir-se
ao falo podem ser considerados apotropaicos em particular mentula, uerpa
fascinum, phallus e, talvez, cauda. Diferentes autores cldssicos demonstram o
cardter apotropaico do membro masculino. Costa Panayotakis enfatiza, por
exemplo, que algumas passagens de Petronio (e.g. Sat. 22.1; 134.11; 138,1)
devem ser entendidas no contexto da simbologia sexual, afastando-se de uma
interpretacdo mais simples e direta, pornografica (comunicagdo pessoal).
Expressoes correlatas, em particular as que se referem ao ato sexual com uma
mulher, ndo sdo, surpreendentemente, associadas, pela grande maioria dos
estudiosos, a conotacdes apotropaicas. Adams (1987:120) afirmara que “parece
que futuo” “possuir” era usado, livremente. Como um termo técnico, sem emocao,
em prostibulos, tanto por clientes como pelas “prostitutas”. No mesmo sentido,
Catherine Johns (comunicacdo pessoal) considera que “Um romano antigo,
registrando uma visita agraddvel a um bordel, pode ndo ter sentido a culpa que
tomou conta das geracdes posteriores, mas tenho didvida se o simbolismo da
fertilidade e da sorte estaria, realmente, entre suas preocupacdes’. “No entanto, se
o falo era associado, em geral, a fertilidade, sorte e protecdo contra o mau olhado,
parece natural que estas conotacgdes estivessem por detrds destas inscrigdes”.

O caso do antropdlogo portugués Jodo de Pina-Cabral (1993:117-118)
pode fornecer indicacdes a respeito deste ponto. Pina-Cabral ficou surpreso com a
grande difus@o de simbolos félicos, a nivel popular, e decidiu, por isso estudar o
simbolismo genital na cultura popular portuguesa. Pina-Cabral (1993:117-18)
concluiu que o objetivo da manipulacdo do falo era “capturar o poder e usa-lo”.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 68



Na minha prépria experi€éncia com as inscri¢des latinas cursivas, fiquei
impressionado com as referéncias félicas e pela freqiiente repeticao de expressoes
que se referiam ao ato sexual. Lendo os milhares de epigrafes populares
encontradas em Pompéia e publicadas no quarto volume do Corpus Inscriptionum
Latinarum (citado, aqui, como CII 1V), tornou-se 6ébvio que havia uma ligacdo
entre as representacdes falicas e as referéncias ao ato sexual ambas relacionada a
fertilidade e a sorte.

Inscricdes latinas cursivas provenientes de Pompéia, na medida em que
estes rabiscos s@o, provavelmente o acesso mais direto que possuimos a populacdo
romana. Estes tituli graphio exarati ou “inscri¢des feitas com um estilete”,
permitem ao estudioso moderno agir como um etnélogo ou como um historiador
que sai em busca de dados sobre o ethos popular. E dificil avaliar quio
representativo do ponto de vista popular seja qualquer texto escrito, considerando-
se que a alfabetizacdo ndo era universal. Catherine Johns, em comunicagdo
pessoal ao autor, pondera que “parece dubio tirar inferéncias sobre classe social a
partir de erros de grafia ou de gramatica, e totalmente inaceitavel fazé-lo a partir
de qualquer tipo de desenho. O uso de linguagem e desenhos crus é, e
provavelmente sempre tenha sido, universal em grafites € mesmo os mais
educados usaram, freqiientemente, linguagem de rua em situagdes sexuais’.
Embora ndo se possa por em divida o uso de termos chulos por parte de
elementos da elite, ndo hd nenhuma indicacdo de que pessoas educadas, em
diferentes sociedades, escrevam ‘“incorretamente” — quanto a norma culta,
portanto — e, menos ainda, que se utilizem estiletes para escrever em paredes.

De qualquer forma, a grande maioria dos paledgrafos contemporineos que
estuda inscri¢des cursivas enfatiza a parca formacao tradicional dos escritores em
paredes (e.g. Jordan, 1990:438). “Uma grande dispersdo de habilidades literarias,
no mundo antigo”, foi ressaltada por Boaman (1991:123). “A vivacidade e enorme
massa de evidéncias sugerem uma populacdo amplamente letrada”, segundo
Franklin (1991:81; cf. Beard, 1991:37). “Muita gente podia escrever e havia muito
para ler”, nas palavras de Hopkins (1991:152). Estratos sociais € econdmicos sao
amplamente atestados, também, em tabuinhas cursivas (Tomlin, 1988:80,
Giovanni Menella 1992:7), estudando a epigrafia rural do norte da Itdlia, ficou
espantado pelo fato que “individuos pouco alfabetizados eram capazes de escrever
textos curtos em materiais simples gracas ao uso de estiletes baratos e portateis”.
Mesmo povos fronteiricos podiam ser alfabetizados: “notamos o elevado grau de
alfabetizacio entre os beduinos de época romana” (Gichon, 1983:585). A
aceitacdo do fato que havia uma alfabetizacdo extensa é o resultado de um viés
inevitdvel: especialistas em inscri¢des cursivas tendem, naturalmente, a considerar
que seus esforcos para a decifracdo destas inscrigdes obscuras representam uma
contribuicdo para o conhecimento de um grande nimero de pessoas (Gordon,
Beard, Reynolds & Roveché, 1993:154). O uso nestes escritos, do latim vulgar,
entretanto, reforca consideravelmente seu argumento.

Os grafites pompeianos sdo, ainda, subestimados como fonte para os
costumes romanos e sua Weltanschauung. Os livros de Amy Richlin (1983) sobre
o “Jardim de Priapo” e de Catherine Johns (1982) sobre “Sexo ou Simbolo”

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 69



tratam de falos e de suas conotagdes apotropaicas, mas ambas ndo estavam
particularmente preocupadas com rabiscos. Richlin e Johns, entre outros autores,
contribuiram muito para nosso conhecimento da simbologia fdlica, em geral, e
especificamente tal como representada nas evidéncias eruditas, em textos
literarios, pinturas e assim por diante. Embora os rabiscos populares ndo devam
ser opostos as expressdes da elite, na medida em que se referem as mesmas
sociedade e cultura, €, entretanto, razodvel ressaltar a especificidade da cultura
popular. Carlo Ginsburg (1986:95) chamou aten¢do para o fato de que, como
modelo analitico, “mais util uma biparticao entre cultura popular e erudita do que
um modelo holistico”. O antrop6logo Jodo de Pina-Cabral (1993) demonstra bem
a importancia da distin¢do entre as duas culturas: Pina-Cabral foi levado a estudar

um simbolismo genital popular que era completamente estranho a sua cultura
erudita.

Grafites magicos de Pompéia

Pompéia ndo era uma cidadezinha romana qualquer (Solin, 1973:98), era
cosmopolita e seus grafites representam os sentimentos de uma ampla gama de
pessoas. Desenhos félicos ndo sdo raros, nas paredes da cidade. Alguns desenhos
itifalicos s@o particularmente interessantes, na medida em que o erectum fascinum
€ maior que o proprio homem. Nas paredes proximas ao Teatro, ha um desenho de
um gladiador itifdlico que se utiliza do falo como arma (Vivolo. 1993:148—9).
Considerando-se as fortes conotacdes religiosas associadas as lutas de gladiadores
(Hugoniot, 1992:12), parece provavel que a representacdo fdlica do gladiador
destinava-se a protegé-lo (cf. Porph. Ad. Epod 8, 18; Tupet. 1986:260).

Outro desenho itifdlico (CII 1V, 4566) € acompanhado por uma inscri¢ao
pouco clara: Felicio tomintare. Embora até agora sem explicacdo, este grafite
deve relacionar-se com fumeo (inchar) ou com forqueo (balangar), enquanto
felicio deriva de feliz, fértil e sortudo (cf. Vaananen, 1937:43; 49). Poderia ser,
neste caso, interpretado como uma referéncia ao falo inchado ou balangado. Sorte
e fertilidade podem, igualmente, ser associadas ao desenho do homem cuja cabega
estd completada por um falo (Vivolo 1993:179). Desenhos félicos poderiam
explicitamente atuar como prote¢do contra o mau olhado ou contra o desprezo
feminino. Sociedades patriarcais, de carater falocéntrico (Gold, 1993:79) tendem a
produzir, nos homens, o temor do juizo sexual feminino. (As mulheres ndo eram
sem poder, pois podiam escolher seus parceiros (cf Gilmore, 1990) e uma grafite
de um tal Fortunatus é um bom exemplo (CII IV, 4498)): Thyas noli amare
Fortunatum, uale. “Tias ndo quis amar Fortunato. Saudacdes”. Antes das
despedidas. O desenho de um falo atua como uma protecdo contra o desprezo
feminino.

Desenhos falicos eram, também, usados para substituir a palavra phallum
ou outras semelhantes, em uma frase, como em CIL IV, 4756. A associacdo do
desenho félico a uma mensagem escrita foi efetuada, provavelmente, para atrair a
sorte. A forga associada ao pénis aparece claramente, também, em outros grafites.
como CIL IV. 1655: Hysocryse puer Natalis uerpa te salutat, “Jovem Hisdcriso,
Natalis, o falo te sadda”. O falo, como simbolo da natureza criadora, era
respeitado com piedade religiosa como a representacdo das forcas misteriosas da

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 70



criacdo € a0 mesmo tempo, era usado como amuleto apotropaico contra todo o
mal humano ou divino” (Montero, 1991:69)”.

Grafites pompeianas referentes, explicitamente ao ato sexual sdo, também,
muito comuns. Eva Cantarella (1988:276), ressalta que a mentalidade sexual dos
romanos era a do estuprador, um “perfeito estuprador”. A palavra mais popular
nas paredes era o verbo futuo (“foder”) e seus derivados (originalmente,
significava “bater” (cf. Maias. 198:118), como seu cognato grego bineo, também
atestado em Pompéia (e.g. CIL. IV. 8767). Os autores antigos associam-nos ao uso
da forca (cf. Lamberterie, 1991: 149; 156). Contudo, como John Boardman
(1992:239-240) afirmou, referéncias fédlicas e sexuais ndo implicam,
forcosamente, agress@o masculina contra as mulheres e, na verdade, a maioria dos
grafites referentes a fututiones (“relacdes sexuais”) ndo € ofensivos. Além disso,
parecem ter as mesmas conotacdes apotropaicas das expressoes félicas.

Em um dos prostibulos de Pompéia, muitos grafites referem-se ao ato
sexual. A maioria deles € claramente inofensiva, como CIL IV, 2246: Hic ego
cum ueni, futui, deinde redei domi, “Vim, possui e voltei para casa”. Igualmente
“Placido possuiu quem quis”, Placidus hic futuit quem uoluit (CIL IV, 2265.
FIGURA 8). Algumas frases sdo complexas: “a vagina das cidadds romanas foi
possuida, suas pernas abertas; ndo ha substitutas, a ndo ser as mais doces e gentis”
(CIL 1V, 1261).

Algumas frases sdo claramente propiciatérias. “Estard bem, se bem
possuir”, bane ualeas qui bene lutues (CII IV, 2274; sobre a linguagem, veja-se
Vaananen, 1937:36). A mesma interpretacdo aplica-se a uma inscri¢ao
proveniente do Via Del Lupanare, escrita por uma mulher: fui possuida aqui
fututa sum hic (CIL IV, 2217). Adams (1987: 120) comentou este grafite,
ressaltando que “ndo € o tipo de observacdo que se esperaria de alguém que se
considerasse vitima de uma humilhacao”. Isto é certo, sem divida, mas nao penso
que se pudesse designd-lo como um “uso neutro da palavra”. Se a fututio fosse
considerado um ato propiciatdrio, seria natural que, tanto homens como mulheres,
usassem a palavra para proteger-se do azar. Esta hipétese era forcada pelos
grafites referentes a mulheres como mulheres ‘“fodedoras”. Duas inscri¢des
referem-se a “Mula, a fodedora” Mola phoututrix (em caracteres gregos. CIL IV,
2204, cf. Dubuisson, 1992: 189) e “Miduse, a fodedora”, Miduse fututrix (CIL.
IV, 4196,) e parece que a tnica explicacdo razodvel para estas inscrigdes seja que
a fututio fosse considerada positiva para homens e mulheres igualmente.

Ha diversas referéncias a sorte, ou ao azar, como resultado de fututiones. A
famosa inscri¢ao de Floronio € um bom exemplo: Floronio, garanhao e soldado da
sétima legido, esteve aqui ‘nesta hospedagem’ e nenhuma mulher percebeu o fato.
. .mas eram apenas seis e, assim, poucas (para tal macho) (cf. Funari, 1993:134). A
intencdo de Flordnio, com este grafite, foi proteger-se do azar que poderia resultar
de sua abstinéncia. A maneira de fazé-lo consistiu, justamente, em referir-se a si
mesmo com o termo grego binetas (“‘garanhao”) e a reafirmar sua poténcia sexual.

Seria possivel concluir, a partir desses exemplos, que referéncias explicitas
ao ato sexual fossem apotropaicas? A resposta a esta questdo ndo € fAcil.
Reconhece-se, amplamente, que o falo estava carregado de sentimentos religiosos

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 71



profundos, atuando como um verdadeiro simbolo apotropaico. Por outro lado, o
uso muito difundido das referéncias ao ato sexual, por parte da gente simples, ndo
¢ explicado. Esta pratica ndo poderia ser explicada, de maneira satisfatdria, pelo
desejo sexual natural (cf. Bing & Cohen, 1991:1). Por outro lado, € facil entender
que, se a fertilidade estava na base das propriedades magicas ligadas as
representacOes falicas ela poderia explicar, igualmente, a popularidade das
referéncias ao ato sexual. Hd tempos, Pierre Grimal (1969:47-49) ressaltava que
“os cultos a fertilidade eram apreciados ndo pela elite, mas pelos libertos, escravos
e a gente simples” (le menu peuple). A preocupacao com o mau olhado e o azar
era, também, algo tipicamente popular (Jordan, 1990:438). Na religido popular,
definida por Kuenzel (1992:1055) como la culture religieuse populaire, nao ha
razdo para supor que as fututiones nao fossem associadas ao falo e que o ato
sexual e as referéncias falicas ndo fosses, ambas, ligadas a fertilidade e a sorte. A
“religido dos incultos”, religion das gens incultes (Gourevitch, 1991:136), embora
dificil de ser preservada e, portanto, analisada, é, justamente, aquela que
encontramos nas inscrigdes cursivas parietais escritas em latis vulgar (die Sprache
der neideren Klassen, nas palavras de Vossler, 1954: 49).

A ubiqiiidade das referéncias ao ato sexual nos rabiscos parietais € notavel
e os termos usados para designa-lo abrange nogdes como fructus, “gozo” (e.g. CIL
IV, 2245) e felicitas, “felicidade, sorte” (Johns, 1982:65; CIL IV, 1454). Os
gostos sdo uma clara indicacdo da protecdo oferecida pela lembranca do ato
sexual, sendo o uso dos dedos para incitar a relagdo sexual o melhor exemplo (a
“figa”, cf. Ovidio, Fast. 5, 433). A obscenidade ritual, os canticos nupciais
obscenos e outros atos cerimoniais ligados a fertilidade e a protecdo contra o azar
ndo deveriam, portanto, ser isolados das referéncias sexuais comuns e populares.
Parece razodvel supor que o uso quotidiano de linguagem sexual, tal como
representada nos grafites, fosse o resultado das propriedades apotropaicas
associadas ao ato sexual e a sua expressdo oral ou escrita. Para as pessoas
comuns, desprotegidas e submetidas as manifestacoes maléficas como doengas,
pobreza, fome e violéncia, o uso de palavras sexuais poderia, a0 menos, constituir
uma maneira acessivel de proteger-se do azar. O escrito andnimo nao tinha divida
a este respeito: “aqui vive a sorte”.

Agradecimentos

Agradeco a Profa. Maria Regina Candido e menciono o apoio institutional
do Nicleo de Estudos Estratégicos (NEE/Unicamp), CNPq e FAPESP. A
responsabilidade pelas idéias restringe-se ao autor.

Bibliografia

ADAMS, John N. The Latin Sexual Vocabulary, London, Duckworth, 1987.

BEARD, Mary. “Writing and Religion: Ancient Literacy and the Function of the
Wriitten Word in Roman Religion. Question: What Was the Role of Writing
in Graeco-Roman Paganism?” Un: HUMPHREYS, John H. (ed.). Literacy

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 72



in the Roman World, Ann Arbor: Journal of Roman Archacology
Supplementary series n° 3, 1991, pp. 35-58.

BING, Peter & COHEN, Rip. Games of Venus. An Anthology of Greck and
Roamn Erotic Verse From Sappho to Ovid. London, Routledge, 1991.

BOARDMAN, John. “The Phallos-bird in Archaic and Classical Greeck Art”,
Révue Archéologique, 2, 1992, pp. 227-242.

BOWMAN, Alan K. “Lteracy in the Roman Empire: Mass and Mode”. In:
HUMPHREYS, John H. (ed.). Literacy in the Roman World, Ann Arbor:
Journal of Roman Archaeology supplementay series n° 3, 1991, pp. 119-131.

CANTARELLA, Eva. Secondo Natura. La Bisessualita nel Mondo Antigo, Roma,
Riuniti, 1988.

CORBIER, Mireille. “L’écriture en Quéte de Lecteurs”. In. HUMPHREYS, John.
H. (ed.). Literacy and the Roamn World, Ann Arbor: Journal of Roman
Archacology supplementary series n° 3, 1991, pp. 99-118.

DOUBUISSON, Michael. “Le Grec a Rome a I’époque de Cicéron. Extension et
Qualité du Bilinguisme”. In: Annales ESC, 1, 1992, pp. 187-206.

FRANKLIN,James L. “Lieracy and the Parietal Inscriptions of Pompeii”. In:
HUMPHREYS, John H. (ed.). Literacy in the Roman World, Ann Arbor:
Journal of Roman Archaeology supplementary series n° 3, 1991, p. 77-98.

FUNARI, Pedro Paulo A. “Graphie Caricature and the Ethos of Ordinary People
at Peiople at Pompeii”. Journal of European Archaeology, 2, 1993, pp. 131-
148.

FUNARI, Pedro Paulo A.; ZARANKIN, Andrés; STOVEL, Emily. Global
Archaeological Theory. New York, Kluwer, 2006.

GILMORE, David D. “men and women in Southern Spain: “domestic power”
revisited”. American Anthropology, 92, 4, 1990, pp. 953-970.

GICHON, Mordehai. “Who were the Enemies od Rome on the limes Palestinae”.
Studien zu den Militaergranzen Roms III, Aalen, 13, Internationaler
Limeskongress, 1993, pp. 584-592.

GINSBURG, Carlo. “An Interview to Keith Luria and Romulo Gandolfo”.
Radical History Review, 35, 1986, pp. 89-111.

GOLD, Barbara K. “But Ariadne was Never There in the Fist Place: Finding the
Female in Roman Poetry”. In: RABINOWITZ, Nnacy Sorkin & RICHLIN,
Amy (eds.). Feminist Theory and the Classies. London, Routledge, 1993,
pp- 75-101.

GORDEN, Roger, BEARD, Mary; REYNOLDS, John & ROVECHE, Claude.
“Roman Inscriptions 1986-1990”. Journal of Roman Studies, 83, 1993, pp.
131-158.

GOUREVITCH, Aron. La Science Historique et I’ Anthropoologie. Cieneces
Sociales, Moscow, 3, 1991, pp. 113-138.

GRIMAL, Pierre. Les Jardins Romains. Paris, Presses Universitaires de France,
1969.

HOPKINS, Keith. “Conquest by Book”, In:. HUMPHREYS, John H. (ED.).
Literacy in the Roman World, Ann Arbor: Journal of Roman Archaeology
supplementary series n° 3, 1991, pp. 133-158.

HUGONIOT, Claude. “Saint Augustin et les Spectacles de I’ Amphithéatre en
Afrique Romaine”. Histoire de I’Art, , 1992, pp. 11-21.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 73



JOHNS, Catharinem. Sex or Symbol, Erotic Imagens of Greece and Rome.
London, British Museum Publications, 1982.

JORDAN, Dan R. “Curses from the Waters of Sulis”. Journal of Roman
Archaeology, 3, 1992, pp. 437-441.

KUENZEL, Robert. “Paganisme, Syncrétisme et Culture Religieuse Populaire au
Haut Moyen Age, Reflexions de Méthode”. Annales, ESC, 4-5, 1992, pp.
1055-1069.

LAMBERTERIE, Charles de. “Le Verbe Binein et le Nom de la Femme”. Révue
de Phitologie, 65, 1, 1991, pp. 149-160.

MENELLA, Giovanni. Romanizzazione ed Epigrafia in Liguria, Originalita
Trasformazioni e Adattamenti. Coloquio Roma y las primeras culturas
epigrificas del Occidente, Zaragoza, 4-6 November, 1992, unpublished
typescript.

MONTERO, Enrique. El Latin Erético. Aspectos Léxicos y Literdrios (hasta el
siglo 1d.C.). Seville, Universidad de Sevilla, 1991.

PINA-CABRAL, Hodo de. “Tamed Violence: Genital Symbolism in Portuguese
Popular Culture”. Man, New Series, 28, 1, 1993, pp. 101-120.

RICHLIN, Amy. The Garden of Priapus. Sexuality and Aggressions in the Roman
Humor. New Haven, Yale University Press, 1983.

SOLIN, Heikki. “Die herkulanensischen Wandiinschriften, ein Soziologischer
Versuch”. Cronache Ercolanesi, 3, 1972, pp. 97-104.

TOMLIN, Roger S.O. “The Curse Tablets”. In: CUNLIFFE, B. (ed.). The of Sulis
Minerva at Bath, vol. 2, The finds from the Sacred Spring. Oxford, Oxford
University Committee for Archaeology, 1988, pp. 59-278.

TUPET, Anne Marie. “Rites Magiques dans I’ Antiquité Romaine”. Aufstige und
Niedergand des roemischen Reiches, 16, 3, 1986, pp. 2591-2675.

VAANANEN, Veikko. Le latin des Inscriptions Pompeiennes, Helsinki, 1937.

VAANANEN, Veikko. Introduction au Latin Vulgaire. Paris, Klincksieck, 1963.

VIVOLO, F.P.M. Pompei, I Graffiti Figurati. Naples, Bastogi, 1993.

VOSSLER, Karl. Einfuchrung ins Vulgaerlatein. Munich, Huerber, 1954.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 74



O CALDEIRAO DE GUNDESTRUP - A ESTETICA DO SAGRADO COMO
OBJETO DE IDENTIDADE NA CULTURA CELTA PAGA
Renata Macedo Maia da Silva (NEA/UERIJ)

“Art is for everybody, but not everybody knows that.”
Paul Borum
Introducao

Este trabalho visa a investigacdo sobre o artefato arqueoldgico identificado
como Caldeirdao de Gundestrup que pertence a cultura Celta entre o século Il e I
a.c, encontrado na Dinamarca, no norte europeu. Apresentamos a peca em geral,
porém no momento nos intriga um detalhe da placa mais popularmente conhecida
como a do Deus Cernunnos. Nosso interesse € tracar algumas relacdes entre o
universo simbdlico presente nas placas do caldeirdo celta a fim de desvelar o
possivel sentido mistico que é apresentado nas imagens. Que figuras mitoldgicas
estariam representadas nestas faces?A escolha dos materiais para execugdo tinha
como objetivo o aspecto sagrado ou apenas durabilidade? O que move a chamada
Arte do Sagrado no mundo pagio celta?

De acordo com Chadwick(1970,pp110-116) esta cultura desenvolveu-se de

maneira tribal, seus diferentes grupos apresentam algumas similaridades em
especial que sdo exploradas aqui na tentativa de delinear uma estética do sagrado.
Uma arte sacra paga.
O Caldeirdo de Gundestrup é objeto de diferentes pesquisas e de certa polemica. E
considerado por Miranda Green (1993,p.14) como uma das mais importantes
pecas para a iconografia, pois apresenta elementos do leste europeu e também da
Gilia, e alude a mitos que remontam a da idade do ferro. Klind- Jansen (apud
Berguist e Taylor, 1987) sugere que o caldeirdo tenha sido depositado como
objeto de culto, ja4 que a tundra que o envolvia, estudada por paleobotanicos,
permitiu a conclusdo de que o caldeirdo havia sido depositado em solo seco e
firme; o charco havia formado-se posteriormente. Isto contraria a idéia de que o
artefato tivesse sido enterrado propositalmente; Olmsted (1976) sustenta que as
placas que formam o caldeirdo sdo decoradas com imagens que associadas entre
si, contam o épico irlandés do Roubo do gado de Cooley , Tain B6 Cualgne.
Afirma ainda que hd mais de uma maneira combinatéria para que elas contem
momentos desta saga mitolégica, demonstrando isso matematicamente usando a
Teoria das Probabilidades e Andlise Combinatéria . Stuart Piggott (2003,p.79)
aponta a possibilidade de retratacio do rito de Teutates em uma das faces;
Berguist e Taylor (1987) seguindo a linha de Drexel, afirmam que o caldeirdo
apresenta um desenvolvimento técnico e cultural que liga-se as caracteristicas da
regido antiga conhecida como Trécia.

A apresentacao do artefato e analise da peca

O caldeirdo € composto de treze faces encontradas em 1891 enterradas em
um pantano ao norte de Jutland, Denmark. Seu peso € de 8,885 kg em prata. H4
suspeitas de que ele teria originariamente quatorze faces, entretanto foram
encontradas treze apenas e vestigios de uma cobertura dourada. Todas as faces
possuem 20cm de altura e no comprimento possuem duas medidas: algumas
placas com 24,5cm a 26cm e outras entre 40cm e 43cm, informagdes obtidas pelo

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 75



curador PHD Flemming Kaul do Museu Nacional da Dinamarca, onde a peca se
encontra. Ha diferentes explicagdes para sua origem e datacdo, indo do séc V a.C
(Piggott 2003,p.74) ao VII d.C como acreditava S. Reinach (Berguist e Taylor,
1987)

Uma vez montado, nos dd uma idéia geral do contexto que podemos
dividir em dois grupos: Um de placas pequenas com a constancia de uma imagem
de busto centralizada, podendo ou nao estar ladeada por outras figuras menores, e
um outro grupo onde as placas s@o maiores, de forma retangular e apresentam
cenas que formam conjuntos envolvendo aparentemente homens, deuses, animais
naturais e animais fantésticos.

As placas constituem mais dois grupos: Aquelas com um formato mais
proximo ao quadrado revestem a face externa, e as retangulares revestem a face
interna.

Na atual configuracio escolhida como a mais correta para remontar a peca,
todas as formas apresentadas possuem um relevo significativo que pode ter sido
conseguido com um processo de cera perdida: matriz em cera, forma posterior em
barro preenchida com o metal liquefeito. Uma outra maneira seria com
instrumentos que poderiam ser: martelo de bolear, cinzel, goivas e formdes
utilizados no reverso das placas sobre superficie macia, técnica de “repoussé¢”. O
processo poderia ainda contar com as duas técnicas citadas anteriormente em
associacdo. A natureza da qualidade das imagens demonstra uma técnica apurada
de acabamento, especialmente marcada por figuras que apresentam texturas em
listras e pontos, sugerindo peles e roupagens. Figuras de ramos aparecem em
diferentes partes do caldeirdo e na placa com a qual iremos trabalhar, pois tais
ramos compdem o0s espacos entre as figuras. Ha placas onde as imagens sdo
organizadamente dispostas com simetria e outras onde hd uma movimentacao
maior das figuras, efeito obtido por linhas sinuosas que podem estar no contorno
das imagens ou inclusas na textura; completando a agitagdo visual algumas
imagens deslocam-se em dire¢des opostas. No mundo das artes sabemos que 0s
elementos visuais imprimem maior ou menor dinamismo as imagens, entre estes
os mais significativos seriam linhas e cores, ndo necessariamente pela ordem. As
linhas sinuosas e diagonais fazem nossos olhos percorrerem com mais liberdade
as imagens. As figuras com eixo verticalizado e equilibrio simétrico nos propdem
um olhar fixo. Desta maneira, o artista pode indicar intencionalmente ou apenas
intuitivamente o caminho a ser trilhado pelo observador. E possivel que esta
alternancia na maneira de olhar do fruidor fosse um elemento provocador para que
experimentasse sensacoes diferentes, em uma espécie de transe. Neste caso, por
razdes que expusemos acima, entendemos que as imagens sao dispostas utilizando
um processo criativo de ordem emocional, onde o inconsciente e intuitivo
prevalecem sobre o racional especialmente nas placas internas. As externas com
figuras de olhar fixo, bem maiores que as que as circundam, podem demonstrar
uma perspectiva hierarquica.

As correntes estilisticas divulgadas no Brasil por Faiga Ostrower sdo na
verdade uma organizagdo proposta por Max Deri, filésofo alemdo que divide as
obras em idealistas, naturalistas e expressionistas. Nesta classificacdo € possivel
agrupar obras de cortes temporais diferentes em uma mesma corrente; este
processo atende melhor alocar trabalhos que sejam diferenciadas de seu estilo de

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 76



época, € mais acessivel ao publico leigo e ajuda a compreender que obras de arte
sdo intemporais - deslocam-se facilmente pelo tempo sugerindo discussdes e
apreciacdo sensorial eternamente. Arhein (1989,p.277) em sua premissa de que o
tempo ndo € por si sO responsdvel por uma estética (1), fica aqui entdo
contemplado, pois nesta classificacdo o tempo € colocado em suspenso.

A corrente naturalista retine obras mais proximas ao que seria uma
representacao mais realista, a idealista privilegia obras de carater racional, onde o
planejamento e o rigor em atender a um padrio estabelecido previamente
encaminham outra forma de beleza, por fim a corrente expressionista apresenta
imagens onde a alimentag@o principal vem do universo fantastico. As distor¢oes, o
onirico e os elementos visuais dispostos de forma vibrante sdo sua marca. Desta
forma, o referido Caldeirdo estd inserido neste terceiro grupo onde a emocao
domina o processo de criacdo. Nas trés maneiras de criar encontram-se a
sensibilidade e a razdo, o que difere €, além da inten¢do, a dose de sensibilidade e
razdo empregadas. Estas maneiras de produzir beleza estdo em igualdade de
forcas, o que imediatamente permite afirmar que a Arte Celta em seus exemplares
€ tdo bela quanto a Arte Grega, a segunda apenas tem sido mais divulgada.

Para o historiador pode parecer inicialmente sem sentido aplicar-se a
andlise de uma peca em um processo que em dado momento deixa o tempo em
suspenso. Na colocagdo de Gilbert Duran (1997, p.54), a anélise dos simbolos ndo
pode ser feita linearmente e sim de maneira multidimensional. Ha necessidade
entdo em algum momento, de mergulhar na imagem trazendo a tona os
significados universais para depois resignificid-los de maneira local, ai sim a
temporalidade da obra volta a ser importante. Ao suspendermos a preocupagdo
com o tempo serd possivel mergulhar na esfera do inconsciente coletivo e a
referida pecga, obra de arte e documento histdrico, nos informard muito mais da
forma de pensar e sentir o mundo deste antigo povo. Simultaneamente neste
processo a peca nos servird para repensar o presente.

Olhando mais de perto

Tracadas as caracteristicas iniciais do nosso objeto de estudo iremos
especificar a placa a que se destina este trabalho. E uma das faces mais conhecidas
e que tem uma interpretacdo bastante aceita em relacdo a tratar da figura do deus
“cornudo” (2). O grupo principal de imagens € composto supostamente por
Cernunnos, ladeado por um gamo e o que poderia ser um lobo. A direita deste
grupo, temos outra subcena com dois caes formando uma espécie de portico com
suas caudas que aludem a sexualidade; na parte superior da placa trés figuras se
ajustam: um cdo, um pequeno ser sobre um peixe e um quadripede com chifres
que poderia ser um touro por seu pesco¢o largo, mas em estatura € pequeno,
semelhante a um potro. No canto esquerdo, quase como um rebatimento, temos a
duplicacdo desta mesma figura que faz um novo conjunto encaixando-se sobre o
gamo. A placa forma uma cena bastante movimentada em funcdo da disposicao
dos seres que deslocam-se em direcdes diferenciadas, a maioria das figuras ruma
para a direita, porém o lobo, um dos cdes e a serpente estdo virados para a
esquerda. A figura central , a Unica que estd de frente, € o suposto Cernnunos, que
em uma posicao de destaque comanda a cena. Apresenta um “zorc” (3) no pescogo
e ostenta um em sua mao direita, simbolo de pertencimento a tribo. Na mao

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 77



esquerda prende a serpente que tem certa sinuosidade até a metade, dali em diante
figura como uma flecha. Ele poderia também ser interpretado como um sacerdote
que promove um rito. Apresenta uma vestimenta, possivelmente uma pele, ja que
a textura apresentada no relevo € a mesma do pesco¢o do gamo. Invoca ao mesmo
tempo em que traz para si a carga do deus. Passa a ser o préprio deus. Seu
casquete com chifres forma um conjunto com os chifres do gamo, uma espécie de
“W”. A imagem parece informar que existe uma relacdo entre ritualizar
paramentado e a possibilidade de transmutar-se no proprio gamo que € uma
representacao da virilidade, da fertilidade, agilidade e forca, a simbologia do deus
Cernnunos. Ritual semelhante se d4 no Brasil com o povo Xavante. Os rapazes
sao pintados de onca parda num ritual de vigilia, invocando seus poderes, pois
eles sdo guerreiros. Notadamente os indios Xavante jamais fogem a uma peleja,
apresentam uma tradi¢cdo de forca, coragem e sdo reservados no contato com
estranhos.

Voltando a pec¢a, o conjunto dos cdes pode estar ancorado no mito de
Arawn que € um deus do submundo e que com seus cdes brancos percorre seu
reino. O portal feito pelos caes pode referir-se a esta qualidade. Diferentes
divindades da antiguidade que eram ligadas ao submundo e a protecdo, eram
muitas vezes acompanhadas por caes como Hécate e Nehalennia, sendo a segunda
divindade tanto do pantedo germénico quanto celta.

O cio era na Gdlia relacionado ao mundo subterrineo e também motivo da
afeicdo de seus donos (Duval,1952.pp.261-262). Diferentes inscri¢des lapidares
demonstram o afeto dos gauleses por seus cdes que davam a eles muitas vezes
pedras funerdrias ao lado das suas. Na Bretanha existem evidencias de rituais de
sacrificio com cdes e de refeicOes rituais onde servia-se o mesmo(Green,1993
p.61).

Existe também uma forte relacdo entre os poderes sobrenaturais, a forca
solar e a passagem para o “Outro mundo” de forma bem sucedida no pensamento
celta (Green, idem p.47). E possivel sugerir entdo que o uso do ouro como matéria
de revestimento do caldeirdo ndo seja meramente por sua qualidade de
durabilidade e resisténcia, mas também pela simbologia solar. Em outra face do
caldeirdo € possivel ver a roda solar nas maos do que poderia ser a representacao
do Deus Taranis.

Uma outra interpretacao poderia ser feita da serpente que toca o solo e esta
sendo segurada por Cernunnos. Sendo um elemento de ligacdo entre o referido
deus e a terra, pode ser interpretada como um aspecto feminino que nos lembraria
a Melusina, fada que figura nos contos medievias com o corpo de cobra cujo
interdito seria ndo ser perturbada em sua privacidade por seu marido. Na
classificacdo de imagens apresentada por Durand (1997.p443) este seria um signo
que faria parte do sistema noturno de representacdes: o caldeirdo, Melusina,
ventre, mulher, alimento e substincia fazem parte deste grupo que esta ligado a
dominante digestiva, ao quente, intimo, calmo e profundo. O regime noturno das
imagens carrega o sentido de ligar e confundir, estabelecendo portanto, o mistério.

H4 entretanto uma pequenina cena intrigante: um pequeno ser montado
sobre um peixe grande, possivelmente por suas caracteristicas um delfin, bagre ou
salmd@o. Comparando o relevo com imagens fotogréficas e de catdlogos de estudo

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 78



cientificos de animais marinhos, nio foi possivel chegar a uma conclusao precisa
sobre nenhuma das trés espécies terem sido retratadas nesta placa. Mais parece um
animal hibrido de ceticeo, salmao e bagre. A parte dianteira € semelhante a dos
peixes e a traseira é de um cetdceo. Consultando estudos de biologia marinha (4)
conseguimos atestar que os ceticeos conseguem fazer movimentos para cima e
para baixo com a cauda, o que é incomum aos peixes. SAo animais que costumam
viver em grupos e que possuem uma forma de descanso onde utilizam somente
um lado do cérebro, deixando a outra em sono REM. Esta qualidade de sono € a
mesma que em humanos os faz sonhar. Ja os salmdes, peixes reconhecidamente
simbolicos da sabedoria entre os celtas, apresentam alguns aspectos interessantes:
as fémeas tém colora¢do azulada cintilante no dorso e o restante do corpo
prateado, sua cabeca € mais curta que a dos machos; estes na fase adulta sdo
socidveis em seu grupo, mant€ém uma colora¢do vermelho terra e pintas quando
estdo proximos do acasalamento. Nesta fase, os salmdes demonstram grande
persisténcia e coragem em subir o rio contra a correnteza, pois este € seu local de
nascimento e permanéncia nos primeiros cinco anos. Uma vez no rio, a fémea
cava uma cova e se coloca por sobre ela, o0 macho lhe cobre fazendo movimentos
sinuosos com o corpo durante todo o tempo e ambos liberam suas sementes. As
ovas fecundadas sdo cobertas com pedras e eclodem depois. Observando familias
e espécies de bagres atestamos sua capacidade de cruzar grandes distincias e nos
deparamos com o Catfish que apresenta grande porte e € encontrado em diferentes
lugares indo de Madagascar 2 Austrdlia e Asia, e ainda algumas espécies nas
Américas. E um animal tio antigo que seus ossos sio usados para
complementacdo de fosseis por sua similaridade. Seus costumes lembram os do
salmao no cuidado com as ovas e fecundagdo, as diferencas estdo em um tipo de
variante para fecundacio através do aparelho digestivo da fémea e os machos
apresentam um pénis vestigial.

E possivel que os celtas em geral ndo tivessem todas estas informagdes
sobre estes animais, mas a observacdo empirica talvez provocasse grande
admiragdo. Sobrevivente deste fascinio, o mito irlandés do Salmdo da Sabedoria
conta sobre o peixe que vivia no fundo de um pogo e que tornava sdbio quem o
tocasse. Duval (1952,p.259) descrevendo o cotidiano gaulés apoiado em
fragmentos de Ausone, aponta a grande simpatia dos pescadores pelos delfins e
como na pescaria eles ajudavam a rebater os peixes contra os rochedos, facilitando
assim a atividade da pesca que contava com praticamente os mesmos recursos de
pescadores de colonias e aldeias da atualidade. Ora, tratando-se de provisdes para
sobrevivéncia, é bem aceitdvel a idéia de que homem e ceticeo desenvolvessem
grande afinidade em seus propoésitos. Diversas espécies do planeta atiram-se a
caca e pesca conjuntamente € o homem € mais uma delas. No litoral do Rio de
Janeiro os pescadores rumam para onde estdo os botos e onde as garcas
sobrevoam, pois ali serd certo o pescado. Da mesma forma gauleses que agiam em
cooperacdo com cetdceos, por eles nutriam uma forma de ‘“amizade” e
possivelmente veneracdo o que nos remete ao homenzinho sobre o animal
marinho - que construimos a idéia de ser um hibrido. Duval (idem.p260) ainda
demonstra apoiado em histérias de Oppien do século II d.C, sobre a construcao
de um barco em forma de um grande ceticeo em cujo nariz havia um tridente e
que no seu friso trazia inscricdes que foram encontradas em Leeuward. Fica desta

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 79



maneira inicialmente delineada a presenca no imagindrio social tanto nas terras
dos paises baixos como na antiga Gélia, da figura de um encantador animal
marinho ao qual deveriam ser gratos, um traco comum de identidade.

Por fim, compondo o fundo de toda a placa, e também deste detalhe, temos
a composi¢cao de ramos de ervas que, comparadas com imagens da botanica e
levando em consideracdo as caracteristicas das arvores sagradas listadas no Ogam
(5), nos levaram a algumas conclusdes parciais. Partindo das folhas e flores foi
possivel selecionar, inicialmente, trés destas plantas pelas semelhancas
imagéticas: Ruis (elder- sabugueiro), Beth (birch- bétula) e Ur ( heather- urze).
No sentido de planta medicinal o sabugueiro € apontado como sendo depurador do
sangue e diurético, podendo ser ingerido como ché ou vinho das pequenas frutas.
Na crenca folclérica européia € conhecido como arvore ancia que emprestava seus
galhos para que se fizessem vassouras magicas para voar. Representa a renovacao,
pois seus brotos rapidamente enraizam e crescem danificando qualquer um outro,
¢ inegavelmente uma arvore forte. A bétula ou vidoeiro serve para artrite, quando
usadas as folhas para chd, e sua casca serve para abrandar dores. Dentro do
folclore europeu seriam desta madeira feitos os ber¢os de criancas e cabos de
machado, uma planta vista com possibilidade de afastar o mal e obstrucdes,
carrega a idéia de protecdo e resisténcia. J4 a urze apresenta a possibilidade
producdo de mel, de infusdes e um tipo de bebida fermentada usada na idade
média. Seu crescimento é de facil desenvolvimento e seu uso na atualidade é sob
prescricdo médica de maneira cautelosa, pois € um tipo de alucindgeno e
intoxicante. Na crenga popular ela favorece bons sonhos, amor, sorte e
restabelecimento de satde. E usada para o enchimento de travesseiros por sua
maciez e como atrai muitas abelhas € conhecida por sua dogura. Ainda o angulo
que se cria com o retorno do enxame e a posi¢do do sol, € um indicador da troca
de mensagens com o “Outro Mundo”.

Conclusao

Este trabalho € apenas o inicio de uma jornada de estudos sobre o referido
caldeirdo e conseqiientemente a respeito da cultura celta da antigiiidade, contudo
podemos tracar inicialmente alguns pontos que nos levardo a outros estudos.

A imagindria do caldeirao segundo os estudiosos, aponta figuras lenddarias.
Na peca analisada € possivel perceber a proximidade do convivio humano com o
mundo animal, a maneira xamanica de encarar o rito religioso. Das figuras
estudadas, o gamo, o touro, o cdo e o peixe hibrido, todos sao figuras ligadas a
sacralidade celta, assim o cardter numinoso da peca vai sendo evidenciado.
Referéncias imagéticas das plantas sagradas completam esta visdo. A sacralidade
pagd apresentada no artefato sugere simbolos de fertilidade e sexualidade,
demonstrando valores diferentes de religiosidade dos que a sociedade judaico-
cristd apresenta na atualidade. Diferentes pedras falicas encontradas na Europa
celta confirmam esta tendéncia de representacdo. Muitas sobreviveram de forma
disfarcada nas igrejas medievais.

O caldeirao por ter sido encontrado em meio a uma pantano que formou-se
muito tempo depois de seu depdsito na drea, parece apresentar um cardter votivo,
semelhante a uma oferenda. Plantas e animais sagrados e a andlise dos simbolos
representados nele reforcariam esta idéia.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 80



A relagdo apontada por Olmsted entre as imagens dispostas nas placas e a
saga Tédin B6 Cualgne, parece ter fundamento. Muitos pontos, entretanto,
permanecem obscuros como o fato da histéria ndo apresentar citacdo sobre
Cernunnos e sim sobre Lugh. No artigo consultado ele também ndo informa se as
novas combinagdes que propde para a ordem de “leitura” do caldeirdo continuam
a ter significado relevante se comparadas com a saga.

Anexo 1
Caldeirao de Gundestrup

Metalurgia em baixo relevo / Material: prata com resquicios de dourag¢do/ Especificacdes: Peso:
8,885kg/

Medidas das placas: 13 placas — 7 com formato quadrangular medindo 20x24,5 cm ou 20x26 cm
variadamente. E 5 placas retangulares medindo entre 20x40cm e 20x43cm. / Altura: 35,6cm -
Didmetro: 64,7 cm / Capacidade: 28 galdes- 117,5 1. / Procedéncia: Raevemose- Gundestrup-
Himmerland- Jutland — Denmark (Dinamarca) / Localiza¢do: Nationalmuseet Danish / Datacéo:
entre séc.Ila.C. eI a.C.

Anexo 2

(D Placa A interna suposta placa de Cernunnos pertencente ao Caldeirdo de Gundestrup
Material: prata - Especificacdes : entre 20x40 e 20x43

(Detalhe da placa A do Caldeirdo de Gundestrup

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 81



Notas

(1) Neste caso o termo é compreendido como forma intrinsecamente ligada ao
conteudo.

(2) O termo Deus Cornudo aqui refere-se a maneira como neo-pagaos no mundo
todo reportam-se a Cernunnos na atualidade.

(3) Torc/ Torque- € um tipo de peca de ourivesaria usada por povos celtas.
Geralmente feita de fios de ouro torcidos, formava uma espécie de gargantilha que
apresentava duas extremidades decoradas. Como cada fio era também torcido (em
boa parte das pegas) muitos apresentam certa maleabilidade.

(4) www.naturlink.pt- Naturalink € uma instituicdo portuguesa que tem como fim
ligar a internet a natureza. Construindo um portal que conta com inimeros artigos
cientifcos sobre o ecossistema portugués, também presta servigcos € promove
eventos tendo como base as questdes ambientais.

(5) Antiga forma de escrita com inicialmente vinte caracteres associados a
linguagem secreta druidica no séc.XIX e no fim do séc.XX como notacdo musical.
Tais letras referem-se cada uma a um tipo de arvore sagrada e mitoldgicamente
esta forma de codificacdo teria sido uma dddiva de Ogma, o deus patrono da
poesia e da oratéria , guerreiro dos Tuatha Dé Dannan.

Documentacao arqueolégica:

Caldeirao de Gundestrup - Nationalmuseet Danish
http://www.natmus.dk/sw33830.asp

Documentacao — Fontes Textuais

O Roubo do Gando de Cooley- Versao Galega de Karina Duro
http://www.bivir.com/DOCS/NORM/roubo_gando.html acesso em:25/05/2007
Tdin Bo6 Cuialgne Vassar Encyclopedia
http://adminstaff.vassar.edu/sttaylor/Cooley/ acesso em:25/05/2007

Lucano. Pharsalia The Crossing of Rubicon.1.476-523.
http://www.worldwideschool.org/library/books/lit/poetry/Pharsalia/chapl.html
Lucano. Pharsalia.Massilia.1ll- translated by Nicholas Rowe(1703-18)
http://www.worldwideschool.org/library/books/lit/poetry/Pharsalia/chap3.html
Plinio o Velho .Historia Natural. XXX,4.

Editions and translations(ed.John Bostock,Md,F.R.S.,H.T .Riley,Esq.,B.A.)
http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/ptext?lookup=Plin.+Nat.+30.4

Fontes Eletronicas

1. Aspectos misticos associados as plantas (visao popular)
http://www.oficinadaalma.com.br/ogham/simbolos.htm acesso em: 2/5/2007
2. Enciclopédia Mythica

http://www.pantheon.org/areas/ acessos em :2/05/200,18/05/200,
7/06/2007,17/07/2007

3. Ficha técnica do salmio
http://www.naturlink.pt/canais/Artigo.asp?iArtigo=7030&iLingua=1 acesso em:
18/5/2007

4. Ficha técnica dos cetaceos

http://www .naturlink.pt/canais/Artigo.asp?iArtigo=11418&ilingua=1 acesso
em:2/5/2007

5. Imagem da placa de Cernunnos

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 82



6. Mapa do sitio do caldeirdao
http://www.dearqueologia.com/gundestrup.htm acesso em :18/5/2007

7. Imagem do Bagre

http://www .brasiloeste.com.br/noticia/1552/bagre-gigante acesso em:15/08/2007
8. Imagem do Catfish

http://en.wikipedia.org/wiki/Image:Channelcat.jpg acesso em:15/08/2007

0. Imagem de sabugueiro
http://caliban.mpiz-koeln.mpg.de/~stueber/thome/band4/tafel 094 small.jpg
acesso em: 2/5/2007

10. Imagem Salmdo macho
http://pt.wiktionary.org/wiki/Salm%C3%A30 acesso em :18/5/2007
11.  Informacdes sobre o caldeirdo e imagens

http://elearn.museumscenteraars.dk/default.aspx ?m=2&i=61 acesso
em:18/5/2007/

12. Mapeamento da rota do salmao
http://ipimar-iniap.ipimar.pt/Valor%20nuticional/site/salmao/salm_main.htm
acesso em:18/5/2007

13. Mapeamento das tribos gaulesas
http://www.dearqueologia.com/galia_celta.htm acesso em :18/5/2007

14. Nationalmuseet

http://www.natmus.dk/sw33830.asp

15.  Propriedades da Betula Pendula
http://www.english-country-garden.com/trees/silver-birch.htm acesso em:
2/5/2007

16. Propriedades do Sambucus Nigra
http://www.english-country-garden.com/trees/common-elder.htm acessoem:
2/5/2007

17. Reconstituicao do interior de uma casa celta
http://www.gallica.co.uk/celts/house-pan.htm acesso em: 2/5/2007

Referéncias Bibliograficas:

ABBAGNANO, Nicola.Dicionario de Filosofia. Sao Paulo: Martins Fontes,1999.

ARNHEIN, Rudolf. Intuicao e intelecto na arte. Sao Paulo: Martins Fontes,1989.

BERQUIST, Anders & Taylor, Timothy (1987). “The origin of the Gundestrup
cauldron”. Antiquity, 61, 10-24 (Mazo).

CAMPBELL, Joseph.(Org.).Mitos, Sonhos e Religiao nas artes, na filosofia e
na vida contemporanea;traducio de Angela Lobo de Andrade e Bali Lobo
de Andrade.Rio de Janeiro: Ediouro,2001.

, com MOYERS, Bill; Flowers,Betty Sue (Org.);traducao
de Carlos Felipe Moisés.Sao Paulo: Palas Athena,1990.

CHADWICK, Nora K. (Nora Kershaw),. The celts . Harmondsworth, Middlesex:
Penguin Books, 1970.

DURAND, Gilbert.As estruturas antropolégicas do imaginario: introducio a
arqueologia geral;traducao Hélder Godinho - Sao Paulo: Martins Fontes,
1997.

GREEN, Miranda. Dictionary of Celtic Myth and Legend. London: Thames and
Hudson, 1992.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 83



. Celtic Myths. Austin: University of Texas- Britsh Museum

Press.1993.

. Symbol & Image in the Celtic Religious Art. Routledge. Art
& Art Instruction, 1992

LARES, Vitor.(2004). “A Imortalidade da Alma: O “Outro Mundo” Céltico, Mito
e Rito Funarario”.Brathair 4 (2).86-96.

MACKILLOP, James.Dictonary of celtic Mytology.Oxford:Oxford University
Press,2004.

OLIVIERI, Filippo Lourenco (2006).” Os Celtas ¢ o Culto das Aguas: Crencas e
Rituais”. Brathair 6 (2).79-88.

OLMSTED, Garret S.,(1976) “The Gundestrup version of Tdin Bé Cuailnge”-
Antiquity,50, 95-103.

OSTROWER, Fayga. Universos da Arte-2° ed.- Rio de Janeiro:Campus,1989.

PIGGOTT,Stuart. The Druis.New York:Thames and Hudson, 1985. ed.2003.

RAVEN, Peter H.et ali..Biologia Vegetal. Rio de Janeiro: Guanabara Dois,1976.

SILVA, Tomaz Tadeu da.Teoria Cultural e Educacido. Belo Horizonte:
Auténtica,2000.

STORER, Tracy Y. et ali.Zoologia Geral. Rio de Janeiro: Ed.Nacional,1989.

ZACZEK, Iain. Celtic Art and Design. Dubai: Oriental Press,1996.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 84



O GENERO SOFISTICO E O SOCRATISMO DE NIETZSCHE:
UMA DISCUSSAO
Renata Renovatto (PUC/RJ e NEA/UERJ)

Quando pensamos em Grécia clédssica - no periodo entre 480 e 323 a.C -
logo, buscamos relagdo com a filosofia chamada racionalista de Socrates e Platdo.
Porém, ao chegarmos ao que seria essa filosofia, base do pensamento ocidental,
nos deparamos com aspectos do pensamento grego em desenvolvimento, que
muito nos diz sobre sua cultura e sociedade, apontando para as transformacgdes
que certamente ndao ocorreram de maneira isolada. O desenvolvimento da
literatura dentro de uma cultura rica em oralidade é um aspecto importante para
estudos posteriores e para a compreensao do que teria sido a realizacdo intelectual
grega (1), que se edificou no periodo classico, aqui abordado.

No periodo arcaico (750-480), os gregos desenvolveram seu alfabeto a
partir do contato com os fenicios, difundindo e aperfeicoando aos poucos a
escrita. A narrativa épica passada para a forma escrita, como os poemas lliada e
Odisséia de Homero do século VIII abriu caminho para os novos géneros, entre
estes, o lirico, ainda do periodo arcaico (século VII),distinto do anterior, por ter
sido possuidor de um cardter mais intimista.

H4 uma obscuridade quanto ao surgimento da tragédia. Porém, a mais
antiga existente na integra € do ano de 472 (Persas de Esquilo). Além de possuir
aspectos herdados dos géneros precedentes, muitas delas apresentaram mudancas
devido ao contexto de valorizacdo da palavra, do didlogo e do debate de um novo
periodo politico, que foi a democracia do século V.

O plano das idéias e das artes se misturavam de maneira que um
representava acentuada interagdo para o outro. Pretendemos abordar nesse ensaio
sobre a sofistica, a participacdo do género sofistico nas transformacdes ocorridas e
perpetuadas na Grécia classica. No plano das idéias e das artes, de maneira que
identifico a tragédia como pano de fundo de todo esse processo.

Pensar o género sofistico, no entanto, abre caminho para discussdes
divergentes por sua complexidade. Sua presenca na Grécia demonstrou-se tio
forte, tanto que aqueles que ndo eram simpdticos aos seus adeptos, tornaram-se
seus maiores rivais e/ou combatentes. Apresento-os aqui Socrates e Platdo, como
uns de seus adversdrios, aproximando-os da sofistica ao identificd-la como sua
base precursora do discurso. Ao estabelecer contato deste género no ambito da
tragédia grega, utilizo como fundamento a interpretacdo nitzscheana, a partir de
sua visdo sobre a transformacdo da tragédia na obra “A visdo dionisiaca do
mundo”. O saber sofistico, se € que pode ser assim considerado, é emergente de
um panorama propicio a novos problemas presentes na sociedade grega. Lancam-
se entdo a partir de uma discussdo sobre sua compreensio, probleméticas que nao
fogem a sua esséncia, pois escorregam pelos dedos ao tentarmos pega-las nas
maos.

Ser sofista no V século englobava inimeros pontos, que permitiam ao nao
sofista supostamente ser visto como tal. (2) Esse género, tdo ambiguo e
dificilmente definido era por si s6 carregado de contra - sensos, a comecar pela
maneira como eram Vvistos e aceitos. Desde que, “se revestem de uma dupla

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 85



dimensdo, marcada, por um lado, pela atracdo, e por outro, pela rejeicdo (...)"
(3).Sua valorizacdao pode ser verificada em seu proprio nome que significa sabio.
Ser sdbio, ou identificado com tal j4 nos remete a um rico reconhecimento. Porém,
o outro lado da moeda se apresenta no momento em que estes Sa0 Vistos como
supostos sdbios. E ser supostamente sdbio, ndo é necessariamente sé-lo.

Platdo ao apresentar a sofistica como produtora de simulacros (4) ndo
minimiza o seu valor, pois se dedica em grande parte de suas obras a tratar da
sofistica, mesmo que como um problema a ser resolvido. Percebe-se, portanto,
que para ele os sofistas tinham acentuada atuacdo na vida citadina grega, e que
essa influéncia, deveria ser extinta ou minimizada. Mas isso ndo seria tarefa facil.

Nietzsche da mesma maneira que Platdo parece abragar a causa, ao tratar
exatamente de seu oposto, desconstruir a metafisica. Essa, que para ele afogara a
natureza do homem, inserindo-o num mundo de excessiva razdo, associando o
racional ao deus Apolo, deus da “aparéncia” (5) ‘aquela delimitacdo comedida,
aquela liberdade distante das agitacoes mais selvagens, aquela sabedoria calma
do deus escultor”.

Pode-se perceber que para Nietzsche e para Platio o termo aparéncia
tomou conotagdes bem distintas. Nietzsche parece associar o termo a tudo o que é
demasiado racional. J4 Platdo, se refere a ele como aquilo que foge ao verdadeiro,
ao que busca um conhecimento aparente, criador de imagens e simulacros, ou
mais especificamente, a sofistica.

A sofistica, devido sua maneira de criar e desconstruir suas verdades a
partir de toda uma visdo particular e amplamente relativa, se tornou alvo de
abordagens e criticas problematicas, como as de Platdo, reproduzidas como a luz
se propagando no vacuo. No entanto, Platdo pode ser enxergado como além de
critico, um filho da sofistica, por ter sido fruto de um contexto protagonizado e
por ela propiciado. Essa afirmativa pode parecer precipitada num primeiro
momento, mas carrega consigo uma série de questdes que problematizam o
género sofistico.

O termo socratismo apresentado por Nietzsche, cooperou para a corrup¢ao
da tragédia instaurando-a numa razao propiciada pela dialética anterior ao préprio
Sécrates, esteve associado ao que seria 0 momento em que encarnou-se ‘“‘a clareza
apolinea”(6). Socrates pdde ser apresentado como fruto do contexto social,
politico e principalmente intelectual em Atenas no séc.V, no momento de insercao
do logos e da dialética sofistica, por que ndo Platdao? Em outras palavras, Sdcrates
por mais auto didata que pareceu ser, ndo se fez sozinho. Contestou muito dos
preceitos sofistas a partir desses proprios preceitos, a ponto de ter sido visto como
um deles, e foi este mesmo homem que se fez mestre de Platdo, sendo utilizado
por ele em seus didlogos como o maior combatente e critico do género sofistico.

Voltando ao socratismo a partir da perspectiva de Nietzsche, nota-se que
toda essa gama de transformagdes ocorridas em Atenas foram mais profundas e
intensas do que uma simples mudanga no aspecto da tragédia grega. Tratou-se de
uma transformacao da sociedade, dos espectadores da tragédia, que ndo mais viam
nela algo de maravilhoso e encantador. Mas sim, o abandono de uma “crengca em
sua imortalidade, ndo somente a crengca em um passado ideal, mas também a
crenca em um futuro ideal”’(7). Toda essa mudanga ocorreu segundo ele, através

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 86



da finalizacdo ao assassinato da tragédia protagonizado por Euripides, sob uma
espécie de supervisao de Soécrates. Porém o que parece também muito importante
ressaltar, ¢ que ambos sdo influenciados pelo racionalismo iniciado por outros
pensadores anteriores a Socrates, assim como por outros tragediégrafos anteriores
a Euripides. Eles se tornaram, portanto, finalizadores e nao causa primeira.

E bem verdade que Nietzsche em sua critica ndo esteve preocupado com
dados histéricos e contextuais, ja que esteve mais interessado em discutir a arte
como fonte de vida no seu sentido mais natural, fazendo critica a estética padrao.
Porém, ao utilizar a arte como pressuposto, ndo deixa de apontar aspectos
importantes de sua relacdo com o homem grego, mesmo que a partir de uma visao
bem nietzscheana.

A tragédia grega torna-se, portanto, grande fonte de compreensdo,
apreensdo e principalmente interpretacio do mundo grego, mesmo ndo estando
necessariamente comprometida com a verdade, ou com a narrativa histdrica, o que
se explica através da interpretacdo de Jean Pierre Vernant. Pois esteve agregada de
novos tracos que podem ser considerados originais, apresentados em trés planos
da sociedade: O primeiro seria o plano das instituicdes sociais, onde instaurou na
comunidade civica, concursos trigicos sob autoridade e norma da regente
assembléia e do tribunal democraticos; O segundo, no plano das formas literarias,
de maneira que passou a ser elaborada uma programacgao do que seria apresentado
no palco, numa nova compreensdo sobre a epopéia, possibilitada inclusive pelo
terceiro plano, que foi o da experiéncia humana, passando o homem a lancar
problemas através de uma consciéncia tragica, onde o her6i apresenta-se como o
objeto de um debate (8). Aspectos como esses, ndo separam, portanto, a tragédia
do seu ambito religioso, que fazia parte, da vida em seus desdobramentos
diversos.

Todos os pontos identificados como originais na tragédia, além dela
mesma, tracam-se a maneira que o homem grego passou a se ver como um
problema e a langar esse problema a partir da criacdo de uma consciéncia tragica
em sua relacdo com o mundo.

A interagc@o de aspectos novos e antigos na tragédia representa sua relacao
com a histdria grega vista de uma nova maneira, através de figuras que passaram a
reviver nos palcos os deuses e herdis antes frutos de uma narrativa poética,
substituidos por didlogos entre as personagens, através do que pode ser
identificado como a valorizacdo do logos, da palavra, no seu sentido menos puro
possivel (9), agora engendrado de aspectos completamente novos que se
apresentaram entre o final do século VI e ao longo do século V. O didlogo posto
em cena permite ao espectador esse mesmo alcance, o de estar préximo da palavra
e de através dela abracar e desconstruir seus aspectos mais caracteristicos.
Lancavam-se entdo no teatro problemas que seriam discutiveis, passives de
davida e julgados, como em Antigona e Electra. O herdi se via preso a uma
situacdo, mas ao mesmo tempo nao deixava de fazer parte de uma escolha. Esta,
que por sua vez, propiciava ao didlogo.

Nietzsche relacionou a transformagdo da tragédia com a sua morte, pois ali
J4 ndo havia mais o coro tragico e a visao do her6i como um deus, mas sim a de
um her6i humanizado e problematico como o homem, que poderia ser identificado

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 87



pelo espectador (10). Porém, essa transformagdo ja se demonstra constituinte da
tragédia a partir de seu principio, pois € fruto de uma sociedade em transformacao
politico-cultural. Por mais que abracasse a religiosidade, o coro e a cultura
poética, ja ndo havia mais esses elementos puros em sua representagao teatral.

A partir de uma andlise feita por Pierre Vernant sobre a compreensdo de
Marx em relacdo a tragédia, verifica-se um ponto importante a ser considerado.
Sua criacdo tem a ver com a visdo de mundo do homem grego, que casa o0s
aspectos mais antigos de sua cultura, com a sua maneira mais inovadora de se
compreender. Ela ndo passa, de uma arte imitativa, que inova quando aponta o
her6i da epopéia como um problema (11). Esse problema nao €, portanto,
resolvido, mas questionado através do logos dialético que se insurge no panorama
grego com grande forca e dimensdo. Trata-se, do socratismo de Nietzsche, que
apresenta aspectos sofisticos na sua maneira mais simples e bem colocada. Seria
entdo a sofistica a criadora da filosofia platonica que surge a posteriori? Pode-se
dizer que ela facilitou através de sua dialética, sua propria critica e
principalmente, preparou terreno para uma nova visao de mundo.

O teatro grego apresentou um novo espectador para uma nova obra,
daquilo que esteve sempre ausente, mas presente na memoria, cronolégica ou
cultural. O poeta fez-se entdo tragediégrafo? A prépria interrogacio proposta pela
tragédia do homem pelo homem e para o homem, se demonstra fruto de um
periodo de transformacao, quando esse mesmo homem (produtor e/ou espectador)
passou a ter maior dimensao de sua existéncia, e de sua relacdo com a sociedade
em que se inseria.

Notas

(1) Peter V. Jones, organizador.O mundo de Atenas: Uma introducao a
cultura classica ateniense. Martins fontes, Sao Paulo. 1997.P. 290.

(2) Trata-se aqui de Sécrates.

(3) Sofistas, testemunhos e fragmentos. Introd. Maria José Vaz
Pinto.Trad.Ana Alexandre Alves de Sousa, Maria José Vaz Pinto.Imprensa
nacional-Casa da moeda.Lisboa; 2005. P. 13.

(4) Platao. Sofistas. Col; Os pensadores. 1* ed. Victor Civita. 1972.P. 161(
236 b).

(5) Nietzsche, Friedrich. A visdo dionisiaca do mundo. Martins Fontes, Sdo
Paulo, 2005. P 86.

(6) it P. 7.

(7) Nietzsche, Friedrich. A visdo dionisiaca do mundo. Martins Fontes, Sdo
Paulo, 2005. P.75.

(8) Vernat, Jean-Pierre, Naquet, Pierre Vidal. Mito e tragédia na Grécia
antiga; Vol IL.LEd, Brasiliense, 1986. P. 24

(9) Trata-se de uma nova poética, a partir da criac@o da tragédia grega.

(10) Nietzsche, Friedrich A visdo dionisiaca do mundo. Martins Fontes, Sao
Paulo, 2005. P 75.

(11) Vernant ,Jean- Pierre, Naquet ,Pierre Vidal . Mito e tragédia na Grécia
antiga; Vol IL.Ed, Brasiliense, 1986. P. 91.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 88



Bibliografia

Nietzsche, Friedrich. A visdo Dionisiaca do mundo. Martins Fontes, Sdo Paulo,
2005.

Peter V. Jones, organizador.O0 mundo de Atenas: Uma introdugdo a cultura
classica ateniense. Martins fontes, Sao Paulo. 1997.

Platao. Sofistas. Colecdo; Os pensadores. 1* ed. Victor Civita. 1972.

Sofistas, Testemunhos e fragmentos. Introducdo. Maria José Vaz Pinto;
Tradugdo.Ana Alexandre Alves de Sousa, Maria José Vaz Pinto.Imprensa
nacional-Casa da moeda.Lisboa; 2005.

Tarnas Richard. A epopéia do pensamento Ocidental. Traducdo. Beatriz Sidou,
Ed.Bertrand Brasil. Rio de Janeiro. 2005.

Vernant, Jean Pierre. O Homem Grego. Traducdo. Maria Jorge Vilar de
Figueiredo.Ed; Presenca, 1994.

Vernant, Jean Pierre; Naquet Pierre Vidal.Mito e Tragédia na Grécia
Antiga.Traducdo. Bertha halpem Gurovitz. Ed, brasiliense.Sao Paulo, 1986.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 89



KATADESMOS: MAGIA E VINGANCA DOS ATENIENSES ATRAVES DOS
MORTOS
Tricia Magalhdes Carnevale ( NEA/UERJ)

Aventuras mitolégicas e Deuses sempre fizeram parte do mundo Grego, do
cotidiano da Grécia Antiga, percebidos através dos rituais religiosos, onde
destacamos a prética religiosa oficial que visava o bem comum, o bem da pdlis, e
uma outra pritica também religiosa, mas que nos sugere interesses individuais.
Esta prética é denominada a prética de fazer mal ao inimigo (CANDIDO, 2004, p.
18) através dos katddesmoi ou defixios.

Estes katddesmoi se caracterizam por serem finas laminas de chumbo
(metal frio e maledvel) que traziam gravadas além do desejo do solicitante e dos
nomes das pessoas que desejava prejudicar, os nomes de divindades ctdnicas,
deuses que tinham contato com o Mundo Subterraneo — lugar dos mortos, com a
terra, a vegetacdo. As laminas analisadas correspondem ao periodo Classico de
Atenas e nelas encontramos maior freqiiéncia da presenca de Hermes, sozinho e as
vezes com outros deuses na mesma lamina. Estes outros deuses sdo Hades,
Perséfone, Gaia e Cérbero.

Pedindo permissdo ao Deus selecionado, o mago podia entdo, usar as
almas de pessoas especiais, pessoas que morreram fora do ciclo de vida
determinado pelo ateniense: nascer, crescer, reproduzir, envelhecer e morrer.

Virias indagacdes surgiram, a saber: por que usar as laminas? Por que
Divindades Ctdnicas e ndo Olimpicas somente? Por que dois ou trés Deuses na
mesma lamina? Estas serdo as questdes aqui abordadas.

Primeiramente observamos o periodo e o contexto sdcio-cultural em que
estas praticas mdgico-religiosas se realizavam. Periodo clédssico, V e IV séculos
antes de Cristo. Tempos dificeis explicados por muitos anos de guerras (JONES,
1997), muito contato fisico com os mortos e religioso com 0s rituais flinebres,
acentuando a comunicacdo com os deuses ctonicos. Ao que nos aparenta, a polis
parecia sobrecarregada para resolver todos os problemas de seus cidaddos. Um
desses problemas eram os sicofantas, individuos maliciosos que perambulavam
pela dgora, nas lojas, perfumarias, oficinas, buscando pessoas com mais recursos
para usurpar metade de seus bens através do tribunal. Peter Jones nos mostra o
ambiente do periodo Classico como agitado, “O jurado de Aristofanes
desesperado por uma condenag¢do, Apolodoro ameagado de ruina social e
econdmica, os tribunais como instrumento para atrapalhar os inimigos politicos —
tudo isso sugere emocionantes dramas em salas de tribunais.” (JONES, 1997, p.
225). A prética do katddesmos era sutilmente incentivada pelo modo como a pdlis
estava agindo nos tribunais no inicio do século IV: “A regra de prejudicar o
inimigo ultrapassava a esfera juridica e aproximava-se da violéncia privada, e, no
inicio do IV século pairava o descrédito na justica promovida pela pdlis.”
(CANDIDO, 2004, p.33). Podemos juntar a este descrédito na justica que a polis
aparentava, a honra violada e a vergonha perante os amigos do individuo que
perdia metade de seus bens para um sicofantas (CANDIDO, 2004, p.22).

Ja podemos aqui ter uma nocdo do ambiente em que as laminas eram
produzidas ratificando a qualidade da lamina que apresenta maior freqiiéncia no
periodo Cléassico: imprecacdo contra os oficios, “laminas de rivalidade comercial”

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 90



(CANDIDO, 2004, p.41, grifo do autor). As laminas apresentam caracteristicas,
uma linguagem prépria, que nos permitem uma classificacdo como a que faz
Candido, citada acima, e uma grande classificacdo como faz Ogden (2004, p.47)
com base em outros estudiosos: 1.Litigio (incluindo politica); 2. Competi¢ado; 3.
Oficio; 4.Erética (separagdo e atracdo); 5. Oragdes por justica.

Ao identificarmos as laminas de imprecacdes contra os oficios como as
que possuem forte presenca no periodo Clédssico percebemos uma divindade
freqlientemente evocada neste periodo em muitas ldminas: Hermes. E uma outra
divindade que merece destaque ¢ Hekate.

Para compreender o porqué de Hermes e Hekate serem evocadas em
muitas laminas e aparecem juntos ou com outras divindades precisamos conhecer
suas mitologias, suas raizes, e assim fazer um levantamento de suas qualidades
especiais que os tornam tao sedutores aos praticantes da magia do katddesmos.

Comecando por Hekate, poderosa deusa da magia.

Hekate - “ (...)Astéria de propicio nome, que Perses conduziu um dia a
seu paldcio e desposou, e fecundada pariu Hekate a quem mais Zeus Cronida
honrou e concedeu espléndidos dons (...)” (HESIODO, Teogonia, versos 409 a
412).

Descendente de Titds ou filha de Perséfone como sugere Gager (1999, p.
90), Hekate € dotada de inimeros epitetos. Hesiodo compde para ela um Hino em
sua obra Teogonia. Ali exalta suas qualidades juridicas como a elogiiéncia, é ela
quem concede a vitdria nos combates € jogos.

Apesar de alguns especialistas (BRANDAO, 1997; GRIMAL, 2000)
afirmarem que Hekate ndo possui um mito préprio, sendo constituida pelas suas
“funcdes e os seus atributos do que pelas lendas em que intervém” (GRIMAL,
2000, p. 193), acreditamos na existéncia de um mito, uma histéria para esta
deusa, apoiados por outros estudiosos como René Ménard (1991) e Carlos Parada
(1997) contam que Hekate participou da Titanomaquia e depois da
Gigantomaquia, batalhas importantes para a firmagdo de sua identidade.
Considerada “suprema, tanto no céu (Olimpo) quanto no Mundo Subterraneo
(Hades)” (PARADA, 1997), reforcado por Karl Kerényi (2004) “(...) era uma
poderosa deusa tripla. Zeus a reverenciava acima de todas as outras e
deixava-a partilhar da terra, do mar e do céu estrelado (...)”. Segundo
estes autores, Hekate e os outros deuses que participaram da luta
contra os Gigantes, foram agraciados de diversas formas, e Hekate
manteve os poderes e dominios que tinha desde a época dos Titas.

Curiosamente encontramos uma versdo sobre Hekate, um mito, do
historiador siciliano Diodorus Siculus (1) o qual nos relata assim: “E Perses teve
uma filha Hecate, a qual ultrapassou seu pai na ousadia e na ilegalidade; ela
também apreciava cacadas, e quando ndo tinha sorte direcionava suas flechas
para os humanos invés das bestas. Iniciando com semelhante habilidade na
mistura de venenos mortais ela descobriu a droga chamada aconito e esgotou a
forca de cada veneno misturando-o na comida e dando a estranhos. E desde que
ela teve em seu poder grande experiéncia em semelhantes assuntos ela primeiro
de tudo envenenou seu pai e assim sucedeu ao trono, e entdo, edificou um templo
a Artemis e ordenava que os estranhos os quais chegassem ld deveriam ser

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 91



sacrificados para a deusa, ela se tornou reconhecida bem mais e amplamente
pela sua crueldade.” (2)

Nessa versdao percebemos a origem de Hekate ligada a feiticaria, a magia,
e harmonizando com Diodorus, temos Guil Jones (3), da Encyclopedia Mythica,
que lhe atribui além da magia, as encruzilhadas. Ainda nesta versdao encontramos
uma referéncia a droga que Hekate descobriu, o aconito, que segundo Ovidio, em
Metamorfoses, veio da espuma saida da boca de Cérbero quando Heracles o tirou
do Mundo Subterraneo, isto acabou por demarcar a entrada para o mundo de
Hades onde cresce este veneno, em Heraclea, proximo ao Mar Negro. Na versdo
de Diodorus ainda ndo foi possivel ainda encontrar ligacdo entre Hekate e a
Gigantomaquia e Titanomaquia como em outros historiadores.

E importante relacionar Hekate a essas batalhas. Na Titanomaquia, que
durou 100 anos, foi onde Hekate preservou seus poderes como descendente de
Titas e na Gigantomaquia ficou caracterizada com seus archotes, segundo Carlos
Parada (1993) autor do Genealogical Guide to Greek Mythology, Hekate matou o
Gigante Clitio com seus dois archotes.

Esses archotes t€ém, no entanto, ligagcdo com o retorno de Perséfone e com
a magia, segundo Pierre Grimal era com eles, um em cada mao, que Hekate
aparecia aos magos e as feiticeiras, nos vasos gregos da época € possivel encontrar
Hekate guiando o retorno de Perséfone do Mundo subterraneo com seus dois
archotes.

Além dos archotes, Hekate ainda podia ter a triplice forma e estar
acompanhada de alguns animais, ou ainda como afirma Junito (1997) e Grimal
(2000) aparecer aos magos e feiticeiras sob estas formas: égua, cadela, loba. Sobre
os animais que a acompanhavam Carlos Parada (1993) nos faz um retrato sombrio
de Hekate quando a conecta ao Mundo Subterraneo: “a deusa carregava espadas e
possuia em seu ombro esquerdo a cabeca de um cavalo, no direito a de uma cadela
furiosa e ao centro uma serpente selvagem”. Mas a maioria dos autores afirma que
Hekate era acompanhada por uma alcatéia ou matilha de lobas ou cadelas pretas.
Principalmente a noite e em encruzilhadas.

Hekate também regia as encruzilhadas por estas segundo Grimal serem
lugares préoprios da magia, nessas mesmas encruzilhadas erguiam-se estituas de
Hekate Triplice ou Trivia e colocavam-se oferendas. Branddo (1997, p 274)
corrobora esta versao de Grimal: ”(...) porque cada decisdo a se tomar num
trivio postula ndo apenas uma direcdo horizontal na superficie da
terra, mas antes e especialmente uma dire¢cdo vertical para um ou para
outro dos niveis de vida escolhidos.”

Junito afirma ainda que pela deusa se apresentar ctOnia, € cultuada nas
encruzilhadas, e como caracteristicas dessa qualificacdo, ela engloba as trés
dimensdes: “o infernal, o teltrico e o celeste”, numa linguagem mais condizente a
realidade da Grécia Antiga, seria o Mundo Subterraneo, o Mundo dos Vivos e o
Olimpo.

Hekate também tinha um templo, localizado na atual Turquia, em Maglu,
na regido denominada Lagina:

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 92



, i I"“l’. L3
e nau,in'j ¥ ,
SRR ey

™ ) L,Bb‘l
Mapa da Turquia com destaque para Maglu, local onde se encontra Lagina.

Fonte: http://www.jimdiamondmd.com/photogallery/Map%?20Greece.jpg

Lagina.
Fonte: http://www.lagina.org/

Templo de Hekate.
Fonte: http://en.wikipedia.org/wiki/Lagina

Hekate apresenta outras qualidades que ndo compdem nenhum mito hoje
conhecido ou publicado, s@o os chamados epitetos, baseados nos estudos de
Robert Von Rudloff , temos:

Propylaia — guardid das entradas — oferece prote¢do ao mal exterior para
que este ndo entre nos templos e casas. Ergue-se uma estdtua ou um pequeno
santudrio nos templos de vdrias divindades principalmente no templo de Deméter
e, na porta das casas coloca-se uma estatueta de Hekate.

Propolos — a assistente que conduz — epiteto reconhecido em vasos gregos
na pintura em que Hekate guia Perséfone de volta a sua mae Deméter, Rudloff
acredita que Hekate com este epiteto era como uma guia para os novatos nos
Mistérios de Deméter e Perséfone, e que talvez ai estivesse o significado da
Hekate Triplice: mulher solteira (Hekate), recém-casada (Perséfone) e mae
(Démeter).

Phosphoros — iluminadora ou portadora de tochas — este é segundo
Rudloff, o epiteto mais comum de Hekate e diferencial, pois varias divindades
carregam uma tocha somente, poucas como Hekate sdo identificadas com duas.
Rudloff nos d4 uma idéia de continuidade entre este epiteto e o anterior

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 93



(Propolos), pois acredita que as tochas e o titulo sejam originais e mais tarde
associados a Hekate Propolos.

Kourotrophos — enfermeira de criangas— segundo o autor € um titulo
comum a muitos deuses e € freqiientemente aplicado aos deuses que regem o
parto. Ousamos acrescentar aqui a possivel ligacao entre Hekate e as laminas de
imprecacdes onde é evocada ja que uma mulher vitima de parto € uma forte alma
atormentada por ndo ter completado o ciclo de vida comum a todos os gregos:
nascer, crescer, tornar-se adulto, reproduzir, envelhecer e morrer.

Chthonia — da Terra — quase todas as divindades gregas podem carregar
este titulo, pois qualifica a fertilidade, as colheitas, o parto, o destino € a morte.
Rudloff acredita que a énfase dada a este titulo para Hekate foi propositalmente a
intencao de diferencid-la de Artémis. E também gracas a esse epiteto que Hekate
se relacionou com outras divindades ctonicas como Hermes, Perséfone e Cérbero.
Uma outra forte ligagdo que podemos tracar com sua apari¢do nas laminas de
imprecagdes.

Quase todos os epitetos de Hekate se relacionam entre si, tém alguma
ligacdo. Seu mito descrito pelo historiador Diodorus vai em oposicao a idéia de
Branddo e Grimal de que Hekate ndo possui um mito. Assim como 0s outros
deuses, ela apresenta diferentes versdes, mas sempre hd um mito envolvendo-a
mesmo que seja em papel de coadjuvante.

Hekate realmente mostra-se uma deusa propicia a estar presente nas
laminas: tem mais poderes que Zeus (e os gregos sabiam disso, principalmente
seus adoradores), tem ligacdo com o Mundo dos Mortos, dos Vivos e do Olimpo,
e parece pelos seus titulos estar muito ligada aos seres humanos, assim como
Hermes.

Hermes

“Hermes € o filho de Zeus e de Maia, a mais jovem das Pl€iades. Nasceu
numa caverna, no cimo do monte Cilene, no Sul da Arcadia. Maia concebera-o de
Zeus em plena noite, enquanto os deuses e os homens dormiam” (GRIMAL,
2000, p.223).

E uma divindade assim como Hekate, ligada ao Mundo Subterraneo e ao
Mundo dos Mortos que possui também diferentes atributos. Seu mito envolve
muitas peraltices.

Assim que nasce solta-se das faixas em que se encontrava enrolado
(costume para com os recém-nascidos) se dirige a Tessdlia onde seu irmao por
parte de pai, Apolo guardava o rebanho de Admeto. Bastou uma distragdo de
Apolo para que Hermes roubasse-lhe parte do rebanho. Para disfarcar a pegada
dos animais, amarrou em cada cauda um ramo de folhas e levou o rebanho para
um passeio por toda a Grécia até chegar em Pilos, ninguém o viu, apenas um
velho o qual tentou comprar o siléncio. Em Pilos, Hermes sacrificou dois dos
animais e cortou-o em doze pedacos, um para cada deus do Olimpo, inclusive ele,
o resto do rebanho ele escondeu e retornou a sua caverna em Cilene. Quando
chegou a entrada da caverna viu uma tartaruga, nao pensou duas vezes, esvaziou-a
e com os intestinos dos bois sacrificados fez as cordas da primeira lira. Apolo
procurou o rebanho por toda a parte até chegar a Pilos onde o velho revela o
esconderijo do rebanho. Diz ainda que Apolo através de sua arte adivinhatéria
soubera do ocorrido pelo voo dos passaros. Apolo reclama com Maia que mostra

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 94



Hermes quietinho, enroladinho em suas faixas. Apolo entdo recorre a Zeus, mas
nesse interim, Apolo ouve o lindo som da lira de Hermes e troca o rebanho por
ela.

Apolo também ganha a flauta que Hermes inventa enquanto guardava o rebanho
que agora lhe pertencia. Apolo oferece o caduceu de ouro em troca da flauta, mas
Hermes também faz um pedido, licdes de adivinhacdo, Apolo aceitou. Hermes
agora tinha o caduceu e a arte de adivinhacao através de pedrinhas.

lo (disfarcada de vaca), Hermes e Argos.

Por: Die gozquez, c. 1669.
Fonte:
http://www.hellenica.de/Griechenland/Mythos/ArgusJDiegoVelazquez.html

Zeus sabendo destas proezas nomeia Hermes mensageiro particular seu e
de Hades e Perséfone.

Este mito foi contado segundo Pierre Grimal o qual também afirma serem
estes “mitos de infancia” os Unicos em que Hermes tem papel principal. Hermes
participou da Gigantomaquia, salvou Ares e Zeus, usando suas habilidades
sorrateiras, discretas, imperceptiveis, resgatou Ares do barril de bronze onde fora
aprisionado pelos gigantes Oto e Efialtes e restituiu a Zeus seus tenddes para que
continuasse a luta, estando ai uma possivel ligacio com a Medicina. Hermes
também ajuda os herdis Ulisses e Heracles, salva lo (amante de Zeus) da furia de
Hera, fazendo o temivel Argos adormecer seus cem olhos com o caduceu e mata-o
com uma pedrada. E encarregado por Zeus de esconder Dioniso de Hera. Hermes
€ quem conduz Pdris para ser juiz da disputa de beleza entre Atena, Afrodite e
Hera.

Temos varias atuagdes de Hermes, e através delas podemos qualificd-lo em
pé de igualdade a Hekate. Um dos epitetos de Hermes é o Cridforos, aquele que
protege o rebanho, estimula a reproducdo. Também € conhecido por protetor dos
ladrdes e do comércio, ligando este titulo ao furto do rebanho e a maneira de
negociar, lidar com todos, percebemos a elogiiéncia, dom necessdrio para ser
orador no tribunal, como aparece em muitas laminas pedidos a Hermes para que o
adversario tenha sua lingua e seu corpo paralisado para que ndo atuem no tribunal.
Sua malandragem pode ser percebida ao tentar comprar o siléncio do velho Bato
no momento que passa por Pilos para esconder o rebanho, e ao fazer negdcios
com outros deuses.

Por vezes também ¢é denominado Hermes Ctdnico, sendo o unico
mensageiro a atravessar as trés dimensdes o Hermes Psychopompos (BURKERT,
p. 312), aquele que guia as almas dos mortos ao Mundo subterraneo.

Hermes era representado fundamentalmente calcado com sandalias aladas,
o pétaso na cabeca — espécie de chapéu alado - e em uma das maos o kerykeion —
bastdo de arauto de ouro dado a Hermes por Apolo em troca da flauta. Suas
sanddlias aladas eram um simbolo de elevacdo mistica, dominio dos trés mundos,

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 95



caracteristica da sua regéncia pelas estradas. Seu chapéu significa, tal como a
coroa de um rei, poder e autoridade. Seu caduceu pode ser interpretado como
simbolo da paz, do equilibrio e antagonismo, pelas duas serpentes representarem
opostos, diurno e noturno, esquerda e direita, além da serpente ser um animal
ctonico com duplo aspecto simbdlico: beneficios e maleficios. Na época Classica
este caduceu recebeu uma significa¢io ctonica.

Com seu caduceu, conta Georges Hacquard, Hermes “separou, um dia,
duas serpentes envolvidas em luta. Estas, cessando imediatamente a sua querela,
entrelacaram-se no caiado, dando origem ao famoso “caduceu”, simbolo por
exceléncia da paz” (HACQUARD, 1990, p. 163). Protegendo os comerciantes,
profissdo que exige o minimo de capacidade de argumentacdo, Hermes se
transformou no deus da eloqiiéncia assim como Hécate. Ainda em Hacquard, “ele
foi, sobretudo, venerado pelos atletas, na sua qualidade de inventor da corrida a pé
e do pugilato”. Hermes ndo é o mesmo que Hermes Trimegisto, personificacdo do
deus egipcio Thot, inventor das artes, das ciéncias e da magia.

Dinheiro Boliviano, 1911.

E também tido com um inventor dentre outras, do sacrificio, ao
interpretar de outra maneira o mito de Hermes relacionado ao roubo do rebanho
sagrado de Apolo e o sacrificio de dois destes animais roubados, esquartejando-os
em doze pedagos, um para cada um dos deuses do Olimpo, ja incluido ele mesmo,
escondendo o resto do rebanho.

Seu nome, segundo Burkert, advém da palavra herma, que significa um
amontoado de pedras criado artificialmente. Eram postos em encruzilhadas para
demarcar o territorio, assim Hermes ganha outra funcdo, protetor dos viajantes tal
como Hekate. Por vezes faziam libagcdes nestas hermas, criando mais vinculos
com Hermes.

Hermes era uma divindade que de alguma forma se mostrava singular
entre os atenienses, sendo para eles importante ter esse deus préximo, pois teve
varios mitos e transformagdes como € o Hermes Trimegisto.

Sobreviveu até o séc. XVIII d.C., sendo até os dias atuais. Hermes aparece
em notas de dinheiro, em cartas de crédito, acdes financeiras, de vdarios paises
como Franga, Canadd, Bolivia (v. figura), Espanha, Tugosldvia (4). Na Bolivia,
Hermes aparece em 1911, e o mais interessante é que esta nota fora impressa na
Itdlia, o que nos leva a questionar por que a Bolivia iria imprimir em seu dinheiro
uma divindade grega e ndo uma divindade prépria da Bolivia.

Suspeitamos de que a idéia de estampar Hermes nas notas tenha vindo de
um grupo menor, porém mais abastado tanto em recursos financeiros como em
acesso a fontes literarias, em oposicdo a populacdo boliviana com menos
recursos, que provavelmente desconhecia Hermes, uma divindade grega, bem
distante da realidade boliviana.

A presenga de Hekate e Hermes nas laminas sugere que eram bem
conhecidos entre os atenienses, principalmente seus epitetos e mitos.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 96



Notas

(1)  Historiador  siciliano que viveu entre 90 e 21 a.C.
(http://www.unrv.com/culture/diodorus-siculus.php).

(2) “And Perses had a daughter Hecaté, who surpassed her father in boldness and
lawlessness; she was also fond of hunting, and when she had no luck she would
turn her arrows upon human beings instead of the beasts. Being likewise
ingenious in the mixing of deadly poisons she discovered the drug called aconite
and tired out the strength of each poison by mixing it in the food given to the
strangers. And since she possessed great experience in such matters she first of all
poisoned her father and so succeeded to the throne, and then, founding a temple of
Artemis and commanding that strangers who landed there should be sacrificed to
the goddess, she became known far and wide for her cruelty.” (Diodorus Siculus,
90-21 a.C., Library Book 1V. 40 -58 versos 4.45.2)

(3) In: “Hecate.” Encyclopedia Mythica from Encyclopedia Mythica Online.
<http://www.pantheon.org/articles/h/hecate.html>

(4) Retirado de um site que conta a histéria do dinheiro e notas promissdrias,
cartas de crédito, etc.:
http://www.hugovandermolen.nl/scripophily/banksworldwide.php.

Referéncias Bibliograficas

BRANDAO, Junito de Souza. Mitologia Grega Volume II. 12* edi¢io. Rio de
Janeiro: Ed. Vozes, 2001.

BURKERT, W. A Religido Grega das Epocas Arcaica e Cldssica. 1* edigdo.
Berlim: Ed. W. Kohlhammer.

CANDIDO, Maria Regina. Projeto: Magia, discurso e poder: acdo imperativa da
magia dos defixiones na Atenas do IV século a.C.. Texto de circulagdao
restrita, 2003.

. Katddesmos: a magia entre os atenienses do V ao IIl
século a.C.. Rio de Janeiro: UFRJ/IFCS/PPGHIS, 2001.
. A feiticaria na Atenas Cldssica. Rio de Janeiro: Ed.

Letra Capital, 2004.

FLINT, V.; GORDON, R.; LUCK,G.; OGDEN, D. Withcraft and Magic in
Europe: Ancient Greece and Rome. London: The Athlone Press, 1999.

GAGER, J. G. Curse Tablets and Binding Spells from the Ancient World. New
York: Oxford University Press, 1999.

GRIMAL, P. Diciondrio de Mitologia Grega e Romana. Traducdo de Victor
Jabouille. 4* edi¢ao. Rio de Janeiro: Ed. Bertrand Brasil, 2000.

. A Mitologia Grega. 3* edi¢do. Ed. Brasiliense.

HACQUARD, G. Guide Mythologique De La Grécie Et De Rome .Traducdo
Maria Helena Trindade Lopes, 1990, Hachette. Direccao Grafica Da
Colecgio: Jodo Machado. Digitaliza¢io: Angelo Miguel Abrantes, 1996. [e-
book]

HESIODO. Teogonia, A origem dos Deuses. Estudo e Traducdo JAA Torrano. 5°
edi¢do. Sdo Paulo: Ed. [luminuras Ltda, 2003.

JIMENO, Maria del Amor Lopez. Las Tabellae defixiones griegas. 1999.

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 97



JONES, P. V., O Mundo de Atenas — Uma introducdo a cultura Cldssica
Ateniense. Sao Paulo: Martins Fontes, 1997.

JORDAN, D. R. New Greek Curse Tablets (1985-2000), in: Greek, Roman, and
Byzantines Studies. 2001.

KERENYT, Karl. Os deuses gregos. 4* edicdo. Sio Paulo: Cultrix, 2004.

Internet

RUDLOFF, R. Hekate in Early Greek Religion. 1993.

Disponivel em <http://www.islandnet.com/~hornowl/HekateArticle.html>.

Acesso em: abril de 2005

DIODORUS SICULUS. Library of History (Books IIl - VIII). Translated by
Oldfather, C. H. Loeb Classical Library Volumes 303 and 340. Cambridge,
MA, Harvard University Press; London, William Heinemann Ltd. 1935.

Disponivel em <http://www.theoi.com/Text/DiodorusSiculus4C.html#6>

Acesso em: agosto de 2007.

Sobre HEKATE, disponivel em:

<http://www.theoi.com/Khthonios/HekateGoddess.html>

<http://www.theoi.com/Khthonios/Hekate.html>

<http://www.theoi.com/Cult/HekateCult.html>

Acesso em: agosto de 2007.

Nota Boliviana.

Disponivel em <http://www.monedasbolivia.com/billetes2.html>

Acesso em: agosto de 2007.

Documentacao

Imagem da Lagina:

http://en.wikipedia.org/wiki/lLagina
http://www.archaeology-classic.com/images/laginal.jpg

Mapa de Mugla (Turquia):
http://www.jimdiamondmd.com/photogallery/Map%20Greece.jpg

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 98



Indice de Autores

4- APRESENTACAO.

Julio Cesar de Mendonca Gralha (Unicamp) jgralha@attglobal.net

5- VIDA, MORTE E MAGIA: ONTEM E HOJE.

Maria Regina Candido (NEA/UERJ) medeiacandido @uol.com.br

11 - A MORTE PELAS ARMAS E A MORTE POLITICA.

Alair Figueiredo Duarte (NEA/UER]) araltodapaz @ig.com.br

17 - A RELIGIAO DE AMARNA: RELIGIOSIDADE NA ANTIGUIDADE E A

APROPRIACAO NA ATUALIDADE.

Carlos Eduardo da C. Campos (NEA/UERJ) eduygniz @oi.com.br

24 - A SACRALIDADE NOS TRATADOS ENTRE ROMA E CARTAGO
509-279 A.C.

Fabricio Nascimento de Moura (NEA/UER]J) fabrinasc@ig.com.br

30 - O LUGAR DO ESTRANGEIRO NA ATENAS NO FINAL DO SECULO V

A C.

Felipe Nascimento de Aratjo (NEA/UER]J) Felipe_n_a@hotmail.com

35 - MITO E MAGIA NA VILA DOS MISTERIOS EM POMPEIA
SECIA.C.-ID.C.

Flavia Cristina L. de Almeida (NEA/UERJ e SME/R]J) dartflavia@hotmail.com
41 - A ALMA EM PLATAO.

José Provetti Junior (NEA/UERJ) jprovetti@yahoo.com

50 - SAPPHO, A MORTE COMO ESPETACULO.

José Roberto de Paiva Gomes (NEA/UER]J) alcacus @bol.com.br

57 - O SACRIFICIO DOS SETE FILHOS DE SAUL.

Marcus Vinicius D. dos Santos (UERJ) dr.marcus7 @bol.com.br

67 - A DIVERSIDADE DE CONCEPCOES ANTIGAS SOBRE A MORTE E A
MAGIA: UMA ABORDAGEM ANTROPOLOGICA

Pedro Paulo de Abreu Funari (UNICAMP) ppfunari @uol.com.br

75 - O CALDEIRAO DE GUNDESTRUP - A ESTETICA DO SAGRADO
COMO OBJETO DE IDENTIDADE NA CULTURA CELTA PAGA

Renata Macedo Maia Silva (NEA/UERJ) luzdolago@click21.com.br

85 -0 GENERO SOFISTICO E O SOCRATISMO DE NIETZSCHE:

UMA DISCUSSAO

Renata Renovatto Martins (PUC/RJ e NEA/UERJ)
rerenovatomartins @ yahoo.com.br

90 - KATADESMOS: MAGIA E VINGANCA DOS ATENIENSES ATRAVES
DOS MORTOS

Tricia Magalhdes Carnevale (NEA/UERJ) triciax @ gmail.com.br

VII Jornada de Historia Antiga - NEA/UERJ 99



