Maria Regina Candido (org.)

ROMBNABSISOCIZUaULsS
ke (lplifedeileleiele

Politica, Cultura ¢ €conomia




ISBN: 978-85-60538-20-7

MARIA REGINA CANDIDO
(0rg.)

ROMA E AS SOCIEDADES
DA ANTIGUIDADE

Politica, Cultura e Economia

NEA/UERJ
2008



Copyright© 2008: Todos os direitos desta edicao reservados ao Nucleo de
Estudos da Antigiidade (NEA), da Universidade do Estado do Rio de
Janeiro (UERJ)

Revisao: Ronald Wilson M. Rosa

Diagramagéo: Prof. Ms. José Roberto Paiva

Foto da capa: Cesar, o senhor do mundo - oléo sob tela - séc. XIX
Adolphe Yvon - Museu de Artes da Franca. Quarta capa: foto da Via Apia .
Tiragem: 100 exemplares

CATALOGACAO NA FONTE
UERJ/REDE SIRIUS/BIBLIOTECA CCS/A
M684 Roma e as sociedades da Antiguidade: politica, cultura e economia
/ Maria Regina Candido (org.) - Rio de Janeiro : NEA/UERJ, 2008.
114p. (Colecao Projeto Antiglidade).
Bibliografia.
ISBN: 978-85-60538-02-7

1. Roma . 2. Sociedades da Antiguidade.
3. Historia Antiga. |. Candido, Maria Regina. Il. Universidade
do Estado do Rio de Janeiro. Nucleo de Estudos
da Antigtidade.
CDU:293.11

Catalogacéao na fonte elaborada pela bibliotecaria Mirna Lindenbaum,
matricula 34324-4

-
L
|

Dirigido por Maria Regina Candido
UERJ/NEA / IFCH / Departamento de Histéria
Rua Séao Francisco Xavier, 524 —
Pavilhdo Joao Lyra Filho « 9°andar « sala 9030 A

Maracana « CEP: 20550-013
Tel: 2587-7295 e-mail: nea_hist@uerj.br / site: www.nea.uerj.br



Apresentacao

O Nucleo de Estudos da Antiguidade como instituicdo que prioriza a
relacdo ensino, pesquisa e extensdo, desenvolve cursos e eventos
regularmente, que possibiltam a formacgédo profissional dos alunos e
bolsistas de uma forma mais ampla, através da participacao ativa junto a
elaboracdo, organizagdo e execucao das atividades planejadas, assim
como na producao de conhecimento sobre as sociedades antigas. Como
equipe, o Nucleo de Estudos da Antiguidade, valoriza o trabalho coletivo e
a cooperacgao entre alunos e professores, entre as disciplinas correlatas e
entre as IES de tal modo que suas agdes sao sempre pensadas,
organizadas e realizadas em conjunto.

O NEA/UERJ busca estimular seus integrantes a planejar, organizar
e a executar atividades que resultem num crescimento académico, no
didlogo, no respeito, eficacia e responsabilidade em prol do coletivo.
Assim, conseguimos desde a sua fundacao em 1998 até hoje garantir para
o NEA/UERJ uma atuagdo académica dindamica e acentuadamente
positiva de ensino, pesquisa, extensdo e divulgacdo da Historia Antiga
Classica no Estado do Rio de Janeiro e no Brasil através de cursos e
eventos de extensao.

O Encontro de Estudos Romanos configura-se como um dos evento
realizado pelo NEA que mostrou ser o tema que possui uma crescente
massa critica como nos aponta a freqiéncia tanto de interessados como
ouvinte quanto comunicadores e suas pesquisas.

O evento nos aponta que Roma na sua fase de republica e de
império continua a fascinar e a fazer parte do imaginario social da
modernidade. Segundo, Andrea Giardina na obra O Homem Romano, o
sucesso dos estudos romanos se deve aos seus legionarios,
generais,colonos que souberam conquistar, pacificar e unificar um amplo
espaco territorial. Acrescentamos as suas crencgas religiosas, seus
costumes e suas praticas sociais fez de Roma um modelo admirado,
temido e respeitado atributos que a ratifica como Senhora do
Mediterraneo.

Apresentamos aqui o resultado do estado atual das pesquisas em
forma de publicacdo, agradecemos a participacdo dos ouvintes e
parabenizamos a qualidade dos trabalhos aqui sintetizados.

Maria Regina Candido — NEA/UERJ
Professor Adjunto de Histéria Antiga - Pro-Cientista UERJ/FAPERJ
Coordenacao do Nucleo de Estudos da Antiguidade



A GUERRA, SUAS ARMAS E SEUS DOMINIOS
Alair Figueiredo Duarte - UERINEA

Na obra Histéria, Polibios(1) documenta a atuagdo do exército romano nas Guerras Punicas(2)
demonstrando como uma sociedade deixou de ser uma Maquina de Guerra, para se transformar totalmente
em uma Maquina de Dominio(3). Nos relatos, também nos surge a possibilidade de perceber alguns
comportamentos tais como a relagdo entre Roma e outras sociedades da Antiguidade. Pois ha nos escritos
de Polibios a presenca da atuagdo de outros povos em atividade de combate(4), que ndo somente os
cartagineses.

Segundo Polibios, no periodo em que se deu a segunda Guerra Punica (218-204 a.C.), existia de
inicio um equilibrio de forgas, tanto na esfera militar quanto na esfera econémica das sociedades romanas e
cartaginesas, havendo incerteza as perspectivas futuras. Nesta contextualidade encontrava-se a disputa pelo
dominio da cidade de Siracusa além dos territérios de Sardo e Sicilia (Polibios. Histéria. VIII, 1).

Embora as Guerras Punicas tiveram como protagonistas romanos e cartagineses, para uma melhor
compreensdo dos nossos objetivos, também destacamos feitos desempenhados por povos helénicos, como
os tarantinos(5). Estes tinham sua cidade e regido dominada por tropas romanas ha um longo periodo, e por
esta razédo sua liberdade encontrava-se cerceada. Este fato levou os tarantinos a aliarem-se aos cartagineses
visando por um fim & dominag&o romana em seus territorios. Percebemos através da obra de Polibios que
sem a contribuicio deste povo, seria extremamente dificil para forgas cartaginesas tomar aquela cidade do
subjugo romano. .

Sobre a participagdo de povos helénicos e seus descendentes frente a dominagdo romana no
mediterraneo, também podemos citar o cerco a cidade de Siracusa (6) destacando a figura de Arquimedes(7)
e suas invengdes. Sobre esta personalidade Polibios narra: “Arquimedes havia construido maquinas capazes
de langarem projéteis a qualquer distancia. Se o inimigo navegasse longe, Arquimedes usava uma maquina
de grande alcance; se este aproximasse, empregava uma maquina de menor poder, usando sempre a mais
adequada a cada distancia. Dessa forma, colocava o inimigo em dificuldade e o infundia tal temor, que este
evitava manter o cerco a cidade com suas naus...”. (Histéria. VI, 7-8.)

Os inventos de Arquimedes contribuiram para o avango tecnologico da humanidade ao longo dos
tempos. Um fato que pode ser apreendido quando observamos o discurso dos historiadores e oficiais da
reserva, das Forgas Armadas norte-americana: Major General R/1 L. Lamberson, juntamente com o Coronel
R/1 Edward Duff, e o Tenente-Coronel R/1 Cortney Holmberg, que para estruturar projetos militares no
presente, como a criagdo e utilizagdo de armas com laser, usam da tecnologia militar do passado (8).

Segundo estes pesquisadores, neste periodo Arquimedes estava incumbido pelo rei Hierdo de
Siracusa, a criar maquinas que pudessem defender a cidade da frota do consul Claudius Marcellus,
comandante das tropas romanas naquele cerco. Contam também, que além da utilizagdo da catapulta
documentada por Polibios, Arquimedes teria usado outras engenhosidades que mostraram eficiéncia na
missdo de evitar que tropas romanas tomassem a cidade.

Utilizando-se da topografia, a qual permitia uma posi¢do vantajosa, Arquimedes posicionou
espelhos em angulos adequados para refletir e focalizar a luz solar sobre as naus romanas. Com isso
conseguiu concentrar energia solar suficiente para iniciar um incéndio sobre os navios inimigos. Contudo,
devemos destacar que estes artificios somente retardaram o sucesso das fropas romanas, que
transpassaram pelas muralhas de Siracusa em 212 a.C.

Nestes relatos, temos a oportunidade de presenciar a agéo de forgas que ora mostram-se em
posicdo agressiva, ora em posi¢éo defensiva contra a emergente supremacia militar romana. Porém todos os
esforgos néo conseguiram evitar que Roma obtivesse sucesso nos seus objetivos, a0 menos naquele
momento. O ambiente de animosidade torna-se o espago propicio para o desenvolvimento de mecanismos de
resisténcia e de dominagdo. Pois nos fatos apresentados, tarantinos e siracusanos mostram-se como
verdadeiras Maquinas de Guerra resistindo a Maquina de Dominio romana(9).

A submissdo através da forga das armas, tal qual Roma demonstrou ao fim da Ill Guerras Punica
em 146 a.C., transformando a antiga cidade Fenicia (Cartago) em mais uma de suas provincias, ndo é o
Unico recurso utilizado por Maquinas de Dominio. Pois percebemos que as relagdes entre estas Maquinas de
Guerra e de Dominio, manifestam-se sob diferentes planos. Suas engrenagens, tentaculos e garras, circulam



de forma continua sobre todas as esferas onde possa haver poder. Muitas vezes elas se revelam de maneira
bastante sutil. Porém as percepcbes deste fendmeno mostram-se mais evidente através de relagdes:
diplomaticas, econdmicas, religiosas e culturais. Essas duas Ultimas sdo mais evidentes por possuirem tragos
visiveis, tais como: literatura, arquitetura, pintura e esculturas. Basta admitirmos a existéncia de uma cultura
greco-romana, para aceitar as afirmagdes ora apresentadas como verdadeira.

Neste ambiente, onde Maquinas de Guerra e Maquinas de Dominio atuam simultaneamente,
também existe dificuldade em estabelecer a linha limitrofe onde acaba a agdo de uma e onde comega a
atuacdo da outra. O que se torna mais evidente nesta proposicdo é o fato de que estes dois conceitos:
Méquinas de Guerra e Maquinas de Dominio, aplicados & historiografia, permitem uma interagdo entre
Filosofia e Histéria, propiciando um estreitamento dos canais que podem separar a visdo e conceituagao
filosdfica junto ao universo do historiador. Pois se a Filosofia na maioria das vezes emite conceitos visando a
universalidade e a atemporalidade, a Historia muitas vezes também nos mostra que fatos e fendmenos
politicos e sociais da humanidade, apresentam-se de maneira a se repetir, permitindo que sempre existam
Méquinas de Guerras e de Dominio.

Perceberemos a aplicabilidade do conceito com maior facilidade, se executarmos uma analogia do
periodo em que emergiu a lideranga politica romana com outras épocas e periodos da histéria. Um exemplo
disto seria a postura da polis ateniense durante o V° século a.C. A época os atenienses apds atuarem
vitoriosamente nas batalhas de Maratona e Salamina (490-480 a.C.) formam a Liga de Delos(10)- visando
impedir a investida dos persas em territorios helénicos. Assim, podemos afirmar que atenienses tomam a
condi¢do e atitude prépria de uma Maquina de Guerra contra o dominio estrangeiro. Contudo na metade do
século V, os atenienses deixam de ser uma Maquina de Guerra e passam atuar como uma Maquina de
Dominio ao tomar uma postura imperialista, tal como: forgar 0 uso de moeda ateniense nos territérios sob sua
influencia, transferir o tesouro depositado na ilha de Delos pelas poleis aliadas para territdrio ateniense, além
de manter embargo naval as péleis sob sua area de influencia que néo concordassem se submeter a estas
medidas.

Como demonstragdes de fendmenos que se repete dentro da Historia, proporcionalmente ao
exemplo ateniense, vemos na modernidade a col6nia inglesa da América do norte (Atualmente, os EUA)
tomar postura de Maquina de Guerra frente a uma Maquina de Dominio britanica. Assim, a Maquina de
Guerra norte-americana no século XX, assume papel hegeménico e torna-se uma Maquina de Dominio diante
de nagdes da contemporaneidade. Todas estas atitudes estéo ligadas aos interesses diversos, pois é através
deles que vemos manifestarem-se as agdes e reagdes de forga ou poder. Apreensdo que podemos identificar
da crescente consolidagdo da Unido Européia (UE), a qual ja& possui uma moeda Unica (o Euro) e traz ao
debate a proposta de formarem um exército Unico para as nagdes associadas. Nao podemos deixar de
considerar e citar neste contexto, o acelerado crescimento do poder econémico chinés. Nos questionamos se
serdo estas as Maquinas de Dominio em um futuro préximo...?

Percebemos que estes fendbmenos, nos quais oprimidos muitas vezes tornam-se opressores e
forgas equivalentes concorrem pela lideranga, ficam mais compreensiveis se observarmos proposigdes de
filosofos modernos como Hobbes. Na sua tese, o fildsofo inglés Thomas Hobbes (O leviata. Cap XIl) nos
mostra que o hipotético Estado de Natureza humano é marcado por uma guerra de todos os homens contra
todos os homens. Na contemporaneidade, N. Bobbio mostra que os homens quando possuem um interesse
comum, mostram-se vis, passionais e enganadores (BOBBIO, N. 2000. Passim). Bobbio afirma que homens e
Estados tomam esta postura, pelo fato de que as decisdes sempre partem dos mais poderosos para 0s
menos poderosos. Como os individuos, assim como os Estados sdo movidos pelos interesses sempre havera
desigualdades causando guerras e conflitos. ~ Segundo Bobbio, esta relagdo entre poderosos e n&o
poderosos possibilita uma dualidade na conceituagdo do termo Paz, dividindo-o entre Paz Positiva e Paz
Negativa(11).

Porém antes que estas definigdes possam ser tomadas como arquétipos de uma teoria politica,
devemos lembrar que filésofos da Antiguidade como Aristételes em sua ética, ja afirmava que todas as agdes,
assim como todas as forgas tém por finalidade a justi¢a, a harmonia e a temperanca. Dedugdo que podemos
abstrair da sua frase: “Toda agdo assim como toda escolha tende a um Bem(12)”. Com isso intentamos
demonstrar, que as idéias ndo surgem espontaneamente do nada, pois como ja apontava Anaxagoras do
nada.. nada vem. O que nos permite compreender que fatos e acontecimentos histdricos, dentre eles as



Guerras, ndo surgiram de uma vontade espontanea mais sim de uma consecugdo de fenémenos. Hobbes
percebeu esta linha de pensamento e a manifestou afirmando: “Pois a guerra ndo consiste apenas na
batalha, ou no ato de lutar, mas naquele lapso de tempo durante o qual a vontade de travar a batalha é
suficientemente reconhecida. Portanto a nogdo de tempo deve ser levada em conta quanto & natureza da
guerra, do mesmo modo em que a natureza do clima. Porque tal como na natureza do mau tempo néo
consiste em dois ou trés chuviscos, mas numa tendéncia para chover que dura varios dias sequidos, assim
também a natureza da guerra ndo consiste na luta real, mas na conhecida disposi¢éo para tal...” (T. Hobbes.
O Leviata. Cap. XIII)

A citagdo hobesiana nos permite identificar que fatos do presente assim como teorias filoséficas,
sempre encontram relagdo com o passado. Na mesma proporcéo, percebemos a interagéo entre a filosofia e
a histéria, onde muitas vezes as idéias surgiram como resultado de diversos fatos ocorridos. Em contra
partida, uma gama de fatos historicos ocorreram em decorréncia das idéias vigentes, sendo muitas vezes
dificil definir a origem de certos fendmenos sociais e politicos na humanidade. Pontos estes, também
identificados nas relagdes envolvendo Maquinas de Guerra e de Dominio (Ver pag. 4. § 2°).

E justamente da necessidade de relagdo entre idgias e fatos, & que somos levados a nos remeter
tanto aos fatos, quanto as idéias do passado. Como exemplo, observemos o que diz Aristdteles quanto a
amizade: “A amizade também parece manter as cidades unidas, dir-se-ia que s legisladores preocupam-se
mais com a amizade do que com a justica, pois buscam assegurar acima de tudo a unidade, que parece
assemelhar-se com a amizade, ao mesmo tempo que repelem o facciosismo que é o maior inimigo das
cidades’. (Etica a Nicdmacos 1155a)

Vemos que o estagirita fala da relagdo entre iguais. Na modernidade vemos emergir idéias que
pregam a unido de povos (KANT, 1988. Passim.). Contudo, podemos perceber nesta exposi¢do que entre
governos autbnomos néo h4 igualdade, mas sim interesses. E como afirma mais uma vez Aristoteles no seu
livro da ética: “Das amizades que se baseiam na superioridade surgem divergéncias; cada parte espera obter
mais proveito delas, porém quando isso acontece, a amizade se desfaz’(Aristoteles. Etica a Nicémacos
1163a). Surgem juntamente a esta agdo medidas segregacionistas, pois estas conduzem homens e governos
a tomar culturas e povos como diferentes, como o Outro.

De fato a humanidade é plural, possuindo diferentes etnias, crengas e culturas. Contudo, ciéncias
como a Biologia e Antropologia ddo assentimentos de que somos todos da mesma espécie, a Espécie
Humana. Encontrar um ponto que possa estabelecer nos homens o limite de uma determinada cultura e etnia
(se é que ha meios de estabelecer uma linha limite nestes casos!) podem nédo ser apenas dificil, mas
provavelmente impossivel. Assim como ndo ha meios de identificar as aguas do rio principal e as de seu
afluente, no momento exato em que se encontram. E por esta razdo que devemos prezar pela temperanca e
pela moderag&o, como defendia o proprio Aristoteles. Somente assim havera compreensdo da cultura, da
religido e das formas diferenciadas de governo. Ou seja, do Outro. Talvez com esta atitude possamos reduzir
a incidéncia de guerras e de conflitos que se repetem da Antiguidade até a Contemporaneidade; como as que
envolveram persas e helenos; atenienses e espartanos; cartagineses e romanos; Ocidente e Oriente; arabes
e israelenses.

Embora a temperanga e a moderagéo seja um caminho, destacamos que a Paz definitiva talvez
seja um sonho inalcangavel. Pois acreditamos que para a existéncia de paz entre os povos, & necessario
abrir m&o de alguns interesses, dentre eles o poder absoluto. Vemos que o poder na maioria das vezes se
manifesta de um interesse particular, como desejar o préprio bem e também o de seus iguais. E é tomado de
boas intengdes, que os Homens causam injuria aqueles que nao possuem comunhdo das mesmas: idéias,
cultura, religido e ancestralidade. Nestas categorias ideol6gicas encontramos a origem da desconfianga entre
os povos da humanidade. Surge também uma necessidade indispensavel de criar exércitos armados. Pois
estes sd0 0s Unicos meios de um povo gozar de seguranga e liberdade. E para que estes exércitos sejam
eficientes nos seus objetivos, sempre havera necessidade de construir engenhocas semelhantes a catapulta
criada por Arquimedes, com versdes cada vez mais sofisticadas. Por todas essas razdes apresentadas,
concluimos que sempre havera Maquinas de Dominio, produzindo a interagdo constante com Maquinas de
Guerra.



NOTAS

(1) Historiador e politico grego do século Ill- Il a.C. Polibios na sua juventude atuou nas batalhas entre Roma
e Maceddnia. Apos a derrota de Perseus na Batalha de Pidna em 168 a.C. (terceira Guerra Pdnica), neste
incidente tornou-se espdlio de guerra e fora para Roma como escravo. Fora entdo comprado por Cipido
Emiliano, vindo mais tarde tornar-se seu amigo e grande aliado. Morreu aos oitenta e dois anos de idade em
125 a.C., em decorréncia de uma queda de cavalo.

(2) Trés guerras travadas entre Roma e Cartago pela hegemonia do comércio no Mediterraneo, conflito que
apesar dos periodos de trégua, se estendeu por mais de cem anos, de 264 a.C. a 146 a.C. O termo punico
vem do latim punicus, que vem da palavra poeni, nome que os romanos davam aos cartagineses, 0s
descendentes dos fenicios (em latim, phoenician). As guerras terminam com a destruicdo da cidade fenicia
de Cartago e a venda dos sobreviventes como escravos.

(3) Conceitos utilizados pelo Prof.° Dr.° Ivair Coelho Lisboa do Departamento de Filosofia da Universidade do
Estado do Rio de Janeiro, durante aulas do curso regular de Filosofia 2006/UERJ. Entende-se por Maquina
de Guerra, a capacidade que os oprimidos possuem em resistir 8 dominagéo de qualquer espécie. Ja o termo
Maquina de Dominio, compreende-se ao ato e efeito que uma forga hegemonica tem em subjugar sociedades
ou grupos que estejam sob sua égide; politica, econdmica, cultural ou religiosa.

(4) Em Histéria VI, 29; 30. Polibios narra a existéncia de libios, celtas e gauleses entre as forcas
cartaginesas. Também contavam como aliados de Cartago nestes capitulos os tarantinos, descendentes de
povos helénicos.

(5) Individuos oriundos da cidade de Tarantos, antiga Taras. Os tarantinos eram descendentes dos povos
helénicos espartanos.

(6) Cidade localizada, no litoral sudeste da Sicilia, uma ilha separada do sudoeste da Italia pelo Estreito de
Messina. Marcus Claudius Marcellus, comandante das tropas romanas naquele local, comegou a atacar
Siracusa durante a Segunda Guerra Punica com uma esquadra de mais de cinqienta qlinqierremes. As
quinqlierremes eram navios propelidos por cinco ordens de remos (dai a origem da sua denominag&o), eram
cheios de soldados armados com todo tipo de instrumentos para vencer os muros da cidade.

(7) Arquimedes nasceu no ano de 287 a.C. na cidade de Siracusa, na Sicilia. Filho do astrénomo Fidias,
desde pequeno foi apresentado a astronomia, que lhe despertou o interesse pela matematica e, mais
especificamente, pela geometria. Ainda jovem, foi para o Egito estudar em Alexandria, ber¢o de grandes
pensadores e local onde se encontrava a mais famosa biblioteca de todos os tempos. Arquimedes morreu em
212 a.C, durante a captura de Siracusa pelos Romanos na segunda guerra PUnica, depois que todos seus
esforgos construindo engenhocas de guerra, ndo conseguiram evitar 0 avango das tropas romanas,
mantendo-os na baia.

(8) Para onde Véo os lasers de alta potencia? www.airpowermaxell.aff.mil em 22/03/07.

(9) Ver nota 3.

(10) A Liga de Delos foi uma associagéo entre Atenas e suas aliadas, com trés objetivos: 1°. Libertar o Egeu
dos restos do controle Persa; 2°. Assolar as terras do Rei da Pérsia em represalia pelos danos que a invaséo
de Xerxes infligira a Grécia; 3°. Garantir seguranga permanente para os gregos contra qualquer nova tentativa
Persa de conquistar seu controle. Peter Jones. O mundo de Atenas. Martins Fontes 1997. Pag. 238 — 239.
(11) Paz Positiva: A paz que é conquistada através de uma radical mudanga nas estruturas sociais, onde ha
igualdade social, justica e liberdade entre os diversos segmentos de uma sociedade. Paz negativa: Paz por
obediéncia; é imposta pela forca ou como resultado de um acordo entre duas poténcias equivalentes e
contrarias tendo por finalidade evitar a mutua destruigdo. Norberto Bobbio, Teoria Geral da Politica. RJ. Ed.
Campus 2000. cap. X, pags. 516- 517.

(12) Aristételes. Etica a Nicomaco 1049a. Nesta obra o filésofo aborda o que seria 0 Sumo Bem (entende-se
por Bem a exceléncia que é alcangada através das virtudes).

DOCUMENTAGAOQ TEXTUAL E BIBLIOGRAFIA

ARISTOTELES. Etica a Nicomaco. Tradugéo; Pietro Nassetti. Sao Paulo, Editora Martin Claret. 2005.

BOBBIO, Norberto. Teoria Geral da Politica. Tradug&o: Daniela Beccaccia Versiani. Rio de Janeiro, RJ.
Editora Campus, 2000.




HOBBES, Thomas. O leviata. Tradugao; Jodo Paulo Monteiro e Marua Beatriz Nizza da Silva. Sdo Paulo. Ed.
Abril Cultural, Colegdo os pensadores. 1974.

JONES, Peter V. O Mundo de Atenas. Tradug&o; Ana Lia de Almeida. S&o Paulo, SP. Editora Martins Fontes.
1997.

POLIBIOS. Histéria. Tradugéo: Mario da Gama Kury. Brasilia. Ed. UNB, 22 edigao 1996.

KANT, Immanuel. A paz perpétua e outros opusculos. Tradug&o; Artur Mour&o. Lisboa. Ed. 70, 1988.

FONTES ELETRONICAS
www.airpowermaxell.aff.mil Em 22/03/07
www.liliputmodel.com Em 22/03/07




IMPERIALISMO E ROMANIZA(;AO: BRITANIA ROMANA E CAMULODUNUM
Bernardo Luiz M. Milazzo - PPGH/UFF

Os romanos desenvolveram um sistema de fortes para guardar suas fronteiras. Alguns deles eram
grandes o suficiente para acomodar uma legido. Os fortes eram erguidos em um desenho planejado para que
os soldados pudessem ter acesso facil aos muros circundantes. O mesmo desenho era usado por tropas
quando estavam em movimento e deviam erguer acampamento para a noite. Ao redor dos fortes,
assentamentos civis geralmente se desenvolviam.

Edificios especializados eram construidos dentro dos fortes. Quartéis eram construidos com onze
quartos para acomodar uma centdria. Um quarto era para o centuri@o, os outros dez eram para 0s demais
soldados. O quartel para a melhor tropa era construido préximo ao portdo principal. No centro do forte
ficavam duas grandes construgdes: principia e praetorium. O segundo era a residéncia para o comandante e
sua familia j& que a generais e altos comandantes era permitido o casamento dentro do exército romano. O
principia era construgdo para os oficiais administrativos do forte e onde o pagamento dos soldados era
guardado. Um forte também podia possuir ferreiros, carpinteiros, agougueiros, sapateiros, armazéns para
graos e estabulo para os cavalos. Uma casa de banho de estilo romano era construida comumente fora dos
fortes devido ao risco de incéndios.(1)

Os romanos erguiam muros, barreiras e fortes em areas onde havia alto nivel de risco. Na Briténia,
o Imperador Adriano comandou a construg&o de uma muralha para manter fora as populagdes do norte da
ilha — a Muralha de Adriano (Vallum Hadriani). Ela demorou oito anos para ser construida e se estendia por
120 quilometros. Esse ato declarava ndo somente aqueles que estavam dentro ou fora do territério, mas
também separava simbolicamente o0 mundo civilizado (romano) do barbaro (nativo).

Uma associagao 6bvia a presenga de um forte é a do exército romano. Esse elemento mével era o
principal difusor da cultura romana (ou culturas romanas, ja que no exército estavam provinciais de diversas
partes do império, e cada um deles representando as especificidades e experiéncias particulares) e era o
responsavel pelas construgdes principais que articulavam o império e suas provincias: fortes (que se
transformavam em cidades em diversos casos) e estradas.

Era costume dar porgdes de terra a legionarios que terminavam seus servigos. Augusto acrescentou
a pratica de gratificagdes monetarias. Quando um grande niimero de soldados era liberado na mesma éarea e
simultaneamente, cidades chamadas coloniae eram fundadas, assim como de tempos em tempos como atos
da politica imperial. Eram concedidas uma porgéo do terreno da cidade e outro no territorium — o campo ao
redor da mesma —, sendo correspondentes a posigdo que do soldado na hierarquia militar. As principais
intengdes com isso era de que os legionarios formassem familias € que provessem futuros recrutas para as
legides, além de representarem uma forga de reserva veterana em caso de necessidade, como mostrou-se
no caso da Revolta de Boudicca, e também como elemento de disseminagéo da cultura romana na regido. A
populagdo de uma colonia era essencialmente de cidaddos romanos, porém o elemento n&o-romano,
chamado incolae, estava as vezes presente também. Em 49 d.C., a primeira colonia na Britania foi
estabelecida em Camulodunum (Colchester) para veteranos de uma (ou talvez mais) das legides que serviam
na provincia (DAVIDSON, 2004).

Mas é importante colocar que enfoques tradicionais costumam estabelecer relagdes estreitas entre
o0 surgimento das cidades e a construgdo de fortes romanos na Britdnia. Embora isso tenha ocorrido em
muitas ocasides, nem sempre 0s assentamentos militares antecederam as cidades: os motivos pelos quais as
cidades foram fundadas ou cresceram s&o absolutamente distintos. Algumas cidades foram fundadas onde ja
existiam assentamentos, ou préximas a eles, como aconteceu, igualmente, em Camulodunum. Outras
floresceram por estarem préximas a lugares onde se exploravam certos recursos naturais, como a mineragéo;
ou cresceram ao serem incorporadas as redes de comunicagéo e circulagdo de mercadorias e pessoas, como
Londinium. Em muitos casos, o motivo da fundagdo e o sucesso do assentamento deveram-se a uma
combinagéo de dois ou mais dos fatores antes mencionados.

O estabelecimento do centro do culto imperial em Camulodunum sob Claudio ndo deveria ser
considerado para indicar que a cidade era idealizada também para ser o centro administrativo da provincia.
Como a unica localidade, antes da conquista, que poderia com justificativa ser chamada de “capital” da
Britania, ela era a escolha mais dbvia para o centro de culto, pois & este exerceria um maior impacto aos



10

nativos bretdes. O oppidum de Camulodunon tornou-se capital de Cunobelinus por volta de 10 d.C. e por fim,
pelas suas conquistas, a “capital” de grande parte do sul da BritAnia. Da mesma maneira, aquilo que supria
as necessidades de Cunobelinus e o modo de vida econémica geral da regi@o belga da Britania, ndo
necessariamente supriria as novas condigdes apds a conquista. No entanto, Camulodunon, como “capital”
bretd, também era o local mais atrativo para a primeira cidade na Britdnia Romana, sendo além disso
escolhida como centro do culto imperial.

Camulodunum é a forma romanizada do nome bretdo Camulodunon, significando “fortaleza de
Camulos”, o deus celta da guerra. No tempo da conquista romana de 43 d.C. ela era o principal centro da
tribo dos trinovantes, que ocupava aproximadamente a area correspondente a Essex e parte sul de Sufflok. A
primeira vez que a tribo aparece em registro escrito em 54 a.C. quando Mandubracius, um jovem principe
trinovante, foge e pede ajuda de Julio César apds seu pai ser morto por Cassivellaunus, rei dos vizinhos
Catuvellauni. Apoés a derrota de Cassivellaunus por César, Mandubracius retornou para sua tribo,
provavelmente para se tornar rei. O nome do assentamento é mencionado por Ptolomeu em seu tratado
Geografia (11,2) como capital dos trinovantes. Tacito também o faz, informando sobre seu status de col6nia (2)
Além disso, “O nome completo da cidade pdde ser recuperado a partir de uma inscrigdo ndo datada que
designa Gnaeus Munatius Aurelius Bassus como censor da Colonia Victricensis Camulodunum, localizada na
Bretanha (I.L.S. 2740), bem como através de uma outra inscrigdo ndo datada encontrada em Londres, no
tamulo de G. Pomponius Valens, Também originario de Camulodunum. (J.R.S lii, 191, no. 1).” (DAVIDSON,
2004,183)

A maior parte de Camulodunum esta disposta num pedago de terra cercada na parte norte pelo rio
Colne e no sul pelo rio Romano. Era protegida por uma série de obstaculos de terra medindo 24 km de
comprimento. Esse sistema & provavelmente um dos maiores do seu tipo e época conhecidos na Britania e
comprovam a grande importancia de Camulodunum na era do ferro. O assentamento foi transformado em um
forte a partir de uma cuidadosa combinagéo de obstaculos, assim como pelos atributos naturais da regiéo,
como vales, rios e floresta densa. O sistema de obstaculos de terra ndo parece ter sido parte de um plano a
longo prazo, mas cada um deles parece ter sido adicionado para dar algum aprimoramento especifico ao
sistema j& existente. A complexidade e escala do sistema sugerem que nédo se tratava apenas de uma
extravagante forma de demonstragdo de status, mas um aparato defensivo que repetidamente foi necessario
e freqlientemente aprimorado. Esse sistema parece ter sido bem eficiente contra carrogas de guerra. A maior
parte desses obstaculos estavam na parte oeste para oferecer prote¢éo de ataques daquela dire¢do.(3)

Considerando a area circundante a Camulodunum, é possivel separa-la em trés sitios: Gosbecks —
onde se localizava de fato o oppidum fortificado bretdo —; Sheepen Farm — que concentrava os locais de
culto, comércio e manufatura nativos —; e entdo o local de fato onde se constituiu o forte e, posteriormente, a
colonia. Apesar de possuirem certas fun¢bes politicas, econdmicas e religiosas, 0 complexo Gosbecks-
Sheepen dificilmente poderia ser considerado como urbano (DAVIDSON, 2004).

Cabe destacar o fato de que o forte, e posteriormente a colonia, ndo foram fundados no mesmo
lugar em que se encontrava o oppidum, mas a uma curta distancia dele. O assentamento bretdo, com duas
edificagbes precarias e dispersas, pouco tinha para oferecer como base para a urbanizagao planificada. Tal
atitude seria, talvez, algo desnecessario e provocativo, que n&o traria qualquer beneficio pratico. Assim, o
forte se transformou num lugar do qual emanava um poder novo, que se sustentava, a principio, pelo poder
militar dos legionarios, mas que devia criar novos e mais solidos mecanismos de consolidagdo do poder na
regiao.

A cidade foi construida seguindo o modelo planificado hipodamiano. O cardus maximus foi tragado
na dire¢do leste-oeste, sendo a partir da porta da regido oeste que penetrava na cidade a estrada que a
ligava a Londinium.

Um templo monumental foi construido em Camulodunum por volta de 44 d.C., cuja grandiosidade
era dedicada ao Imperador Claudio. Ele estava localizado no meio de uma area de habitagdes civis,
provavelmente com a inten¢do de lembrar aos nativos que agora eram servos de Roma.



Imagem 1

15 miles

1
2kedometres

Fonte: British History'buhline. Disponivel em: http://www.british-history.ac.uk/report.asp?compid=21969 -
Acessado em 16/01/2007

A regido destacada pela circunferéncia vermelha delimita aproximadamente as localizagdes do

oppidum de Camulodunon (Gosbecks), Sheepen e a colonia de Camulodunum e as linhas em azul, os
obstaculos defensivos de terra.

Imagem 2

Templo

// Forte da XX Valeria Victrix

httpe/iwwrw romans. in-britain org uk

Destaque da possivel localizagéo do Forte da LEGIO XX - Fonte: Romans in Britain — Disponivel em:
http://romans-in-britain.org.uk/arc_roman_towns.htm - Acessado em 16/01/2007

Recentes pesquisas arqueoldgicas encontraram evidéncias de um circus romano ao sul da colonia.
Apesar de ainda existirem duvidas quanto a real natureza da construgdo, os pesquisadores assumem que ha

11



12

grande possibilidade de que o seja realmente. A presencga de utensilios de vidro de meados do século | d.C.
com imagens de cenas de um circus, a fundagdo da cidade estar aproximadamente no mesmo periodo (50
d.C.), este momento sendo o ideal para a construgéo de tal elemento, e o fato da cidade ser o centro do culto
imperial, fazem com que seja estimada a data da construgéo para segunda metade do século | d.C. Inclusive,
0 circus era associado a festivais e rituais, assim como corridas e outras atividades esportivas, e a conexdo
ente um circus como esse e o estabelecimento do culto imperial € uma possibilidade a mais.(4)

Primeiro, as paredes sdo claramente parte de uma Unica constru¢do. Os restos parecem
representar a estrutura principal do circus. Os assentos (cavea) estavam diante da estrutura alongada, com
dimensdes de 62.5m de largura e 320m de comprimento. O circus provavelmente tenha se parecido bastante
com as versdes do continente. Comparando-o com alguns dos 50 outros circus na Europa, Philip Crummy,
diretor do Colchester Archaeological Trust, notou que suas dimensdes sdo quase as mesmas do circus em
Sagunto, Hispania (Espanha), que mede 354m de comprimento e 73 metros de largura.(5)

Achados indicam arquitetura decorativa romanizada, com colunas de concreto romano e vestigios
de revestimento de marmore em algumas delas.

Artefatos encontrados anteriormente em Colchester mostrando corridas de carrogas agora adquirem
um novo significado: alguns podem ter sido souvenirs de eventos locais reais. Uma fina ceramica do século Il
mostra quatro carrogas de quatro cavalos (quadrigae).(6) (imagem 3) Uma tigela de vidro, decorada com
quatro quadrigae e condutor, possui um texto celebrando a vitéria de Cresces sobre seus trés competidores
adversarios. A parte superior registra que ele derrotou seus oponentes Hierax, Olympaeus e Antilochus.(7)
(imagem 4) Outro recipiente de vidro mostra uma cena similar. Quatro fragmentos de vidro foram encontrados
pelo Colchester Archaeological Trust em Balkerne Lane. Esses fragmentos sdo aproximadamente um-quarto
de um recipiente cilindrico com um friso de uma corrida. E representado o condutor vitorioso Olympe com
uma quadrigae, segurando ao alto sua coroa e palmeira, com a inscrigdo OLYMPE VA.(8) (imagens 5 e 6)

Imagem 3 Imagem 4 Imagem 5

Fonte: The British Museum e Roman Glass Makers



13

Imagem 6 Imagem 7

town wall

theatre @,

temple

\El)

LA g

T e A A CIRCUS
(LR S w3 ol
) \‘\‘m ” L Ly 0 200
> metres
LT TR —— g

Imagem 6: Fonte: Roman Glass Makers
Imagem 7: Plano de Camulodunum mostrando a localizagéo do curcus, teatro romano e o Templo de Claudio.
- Fonte: Colchester Archeological Trust - http://www.catuk.org/excavations/circus/index.html - Data da
consulta: 20/01/2007

O circus que existiu em Camulodunum, onde outros prédios publicos monumentais ja eram
conhecidos. Foi construido aproximadamente nos finais do século | e inicio do século II, algo que aguarda
confirmag&o. Faz sentido que a colonia, com os habitantes mais romanizados das cidades na Britania
naquela época, ficasse satisfeita com jogos.

A descoberta traz luz ao grau de conhecimento que temos ainda por aprofundar sobre o legado
urbanistico romano, e o costume de projetos monumentais dedicados a jogos, mesmo em cidades como
Camulodunum. Ele também levanta novos questionamentos sobre o impacto social, cultural e politico da
primeira colonia romana na Briténia e o status da provincia no grande quadro do contexto imperial.

NOTAS:

(1) Ancient Romans. Disponivel em: http://www.historylink102.com/Rome/roman-army-forts.htm. Acessado
em: 07/01/2007.

(2) TACITO, Annales XlI, 32 e XIV, 32

(3) WACHER, John. The Towns of Roman Britain. Gré Bretanha: Bastford, 1976.

(4) Colchester Archeological Trust. Roman Circus. Artigo extraido de “The Colchester

Archaeologist”, 18 (2005) Disponivel em: http://www.catuk.org/excavations/circus/index.html. Data da
consulta: 20/01/2007

(5) Channel4.com — Disponivel em: http://www.channel4.com/history/microsites/T/timeteam/2005_colch.html -
Acessado em: 15/01/2007

(6) The British Museum — www.thebritishmuseum.ac.uk — Data da consulta: 20/01/2007

(7) The British Museum — www.thebritishmuseum.ac.uk — Data da consulta: 20/01/2007

(8) Roman Glass Makers — http://www.romanglassmakers.co.uk/articles.htm - Data da consulta: 20/01/2007

Documentagéo textual e bibliografia:

Documentagéo textual:

CAIO JULIO CESAR. Comentarios sobre a Guerra da Galia. Trad. José P. Tavares. Sao Paulo: Lusitana, s.d.

TACITO. Life of Cnaeus Julius Agricola. Alfred John Church e William Jackson Brodribb (ed.). Disponivel em:
http://www.fordham.edu/halsall/ancient/tacitus-agricola.html. Data da consulta: 19/10/2004



14

TACITO. Annals, livro XIV, caps. 29-37. Alfred John Church e William Jackson Brodribb (ed.). Disponivel em:
http://www.fordham.edu/halsall/ancient/tacitus-annals.txt Data da consulta: 02/11/2004

Bibliografia:

ALCOCK, S. Vulgar Romanization and the Dominance of Elites. In: Keay, Simon; Terrenato, Nicola (Eds.) ltaly
and the West. Comparative Issues in Romanization. Inglaterra: Oxbow Books, 2001

BENNETT, Julian. Towns in Roman Britain. Col. Shire Archeology. Inglaterra: Shire Publications

CARDOSO, Ciro; FONTES, Virginia. Apresentagdo. Tempo., Niterdi, v. 9, n. 18, 2005. Disponivel em:
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413- 77042005000100001&Ing=es&nrm=iso -
Acessado em: 05 Nov. 2006

DAVIDSON, Jorge. A construgdo de um espago para o império romano: arquitetura, monumentos e
ordenamento espacial — Estudo de casos: cidade de Roma e Bretanha Romana — séculos | e Il. Tese de
Doutoramento. UFF, Niter6i, 2004

DAY, Debbie. “Change and evolution in Roman Britain” in. British Archaeology, no 30, December 1997:
Features

HINGLEY, Richard. Concepgdes de Roma: uma perspectiva inglesa. Trad.: Renata Senna Garraffoni. In:
Funari, Pedro Paulo (org.), Repensando o Mundo Antigo. Campinas IFCH-UNICAMP, Colegao Textos
Didaticos n.47, margo de 2002. Disponivel em http://www.unicamp.br/nee/arqueologia/index.htm|

JAMES, S. ‘Romanization and the peoples of Britain’. In: Keay, Simon; Terrenato, Nicola (Eds.) /taly and the
West. Comparative Issues in Romanization. Inglaterra: Oxbow Books, 2001

MENDES, N. M. Sistema Politico do Império Romano do Ocidente: um modelo de colapso. Rio de Janeiro:
DP&A, 2002.

MENDES, N. M. ; FUNARI, P. P. A.; CHEVITARESE, A. L. ; BUSTAMANTE, R. . Romanizag&o e as questdes
de identidade e alteridade. O conflito social na Histéria da Antiguidade: stasis & discordia - Boletim do
CPA, IFCH/UNICAMP, v. 11, n. jan./jun., p. 25-42, 2001.

MENDES, Norma; BUSTAMANTE, Regina; DAVIDSON, Jorge. A experiéncia imperialista romana: teorias e
praticas.  Revista ~ Tempo., Niterdi, v. 9, n. 18, 2005.  Disponivel  em:
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413- 77042005000100002&Ing=es&nrm=iso -
Acessado em: 05 Nov. 2006.

OTTAWAY, Patrick. “Early Roman Towns”. In: Archeology in British towns: from the Emperor Claudius do the
Black Death. Londres: Routledge, 1996

SAHLINS, M. llhas de Histéria. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1990.




15

ARTE, RELIGIAO E PODER NA ROMA ANTIGA: INOVA(}()ES E CONSERVADORISMO NA REPUBLICA
TARDIA
Claudia Beltrdo da Rosa — UNIRIO

Falar em "religido romana” ¢ falar de uma vasta categoria, que compreende diferentes elementos e
um enorme nimero de praticas, instituicdes e crengas. Nas casas privadas, encontramos pequenos altares
dedicados a deuses domésticos; nos campos, encontramos santuarios remotos dedicados a divindades
locais; nas cidades, templos modestos e templos imponentes que ndo eram, como os templos e igrejas
modernas, locais de culto, mas residéncias terrenas dos deuses, ali presentes em forma de estatuas.
Encontramos também, em nossa documentagédo, camponeses sacrificando animais aos deuses, magistrados
observando os auspicia, pessoas comuns pedindo aos deuses a punigdo de seus inimigos. Encontramos
grandes festivais publicos e rituais familiares privados. Tudo isso, e muito mais, era parte da religido romana.

Decerto, ndo podemos dar conta de todos esses aspectos em pouco tempo. Apresentaremos
somente uma se¢do minima deste conjunto: a religido “oficial” tradicional da cidade de Roma. E, nesta parte
minima, trataremos da atmosfera religiosa da urbs e suas transformagbes em fins da Republica. A
delimitagdo se justifica por dois motivos principais: 1) € a Unica area do sistema religioso romano cujas
caracteristicas podem ser delineadas com alguma precisdo. Em todas as demais &reas - rituais privados,
rituais publicos de outras cidades, etc. — , a documentagéo literaria e arqueoldgica que nos chegou ndo nos
permite mais do que suposi¢des genéricas, e 2) acreditamos que esta religido “oficial” era um elemento
central e crucial do sistema religioso romano como um todo. Com isso, buscamos entrever um pouco da
atmosfera religiosa no centro do imenso corpus que foi o Império Romano.

Um dos maiores obstaculos para uma abordagem da religido romana, qualquer que seja, radica em
nossos proprios preconceitos em relagdo as caracteristicas e fungdes dos sistemas religiosos em geral. E
muito dificil para uma pessoa nascida numa sociedade determinada essencialmente por pressupostos
judaico-cristdos compreender o carater da religido romana — ou seja, por crengas de que a religido informa a
moralidade privada; que envolve uma relagédo direta e pessoal entre o crente e a divindade; que os atos
privados de devogao sdo mais importantes do que a observancia dos rituais, etc.. E impossivel abandonar o
nosso mundo de compreenséo e ser totalmente objetivo numa abordagem de algo que é absolutamente
estranho a n6s. No caso das crengas religiosas, 0 maior problema talvez seja reconhecer que as nossas
idéias e atitudes séo histérica e culturalmente determinadas, e ndo um dado natural. Em geral, termos e
crengas religiosas romanas séo tratados com base em nossos termos e crengas, 0 que leva, invariavelmente,
a uma incompreensao dos primeiros. Diferentes religides tém diferentes modos de expressao e principios, e 0
nosso proprio enquadramento religioso jamais é objetivo, muito menos neutro.

Uma das caracteristicas mais visiveis da atmosfera religiosa romana era uma abertura as inovagdes
e ajustes em todos os periodos sobre 0s quais temos informagdes. Havia mesmo mecanismos regulares para
facilitar e regular esta abertura. Ao mesmo tempo, o0 que sabemos sobre as atitudes romanas nos mostra um
nivel muito alto e consciente de conservadorismo, que valorizava as tradi¢des € 0 mos maiorum e acreditava
que somente a escrupulosa retengdo das praticas e rituais do passado poderia agradar deusas e deuses.
Uma das solugdes deste paradoxo talvez seja perceber que muito do que chamamos de inovagéo néo foi
percebido como tal por seus contemporéneos. Vejamos um exemplo: a introducdo de rituais e divindades
novas na urbs e, para tal, vamos recorrer aos Livros Sibilinos.

Os Livros Sibilinos tinham um papel central, mas difuso, na histéria religiosa do povo romano.De
acordo com a tradi¢&o, consistiam em um grupo de oréaculos gregos tidos pelos romanos como um de seus
mais sagrados textos. A tradi¢&o rezava que uma velha mulher oferecera nove destes livros ao rei Tarqlinio
(1), estipulando seu prego. O rei se recusou a pagar a soma pedida; a mulher, entéo, destruiu trés dos livros e
lhe ofereceu os remanescentes pelo mesmo prego. O rei novamente disse néo, e ela destruiu outros trés
livros, oferecendo os trés Ultimos pelo mesmo prego. Neste momento, o rei impressionado pelas atitudes da
mulher, consultou os sacerdotes, que lhe apontaram seu erro. Entao, adquiriu os trés dltimos livros pelo prego
original (2).

Os Livros Sibilinos eram atribuidos a Sibila, uma sabia mulher que recebera sua inspiragédo de
Apolo. Eram conhecidas varias tradicdes relativas a diversas Sibilas, identificadas por suas diferentes



16

localizagBes geograficas por todo o Mediterraneo, e mesmo no Oriente. Supunha-se que 0s Livros romanos
eram provenientes da Sibila itdlica, que supostamente os depositara numa caverna em Cumae. Tanto os
romanos como os etruscos do século VI AC mantinham estreitos contatos com os gregos que viviam na
Campaénia e no Sul da Italia, logo ndo seria impossivel a chegada de textos proféticos gregos nesta época.
Menos verossimil € a conexdo dos textos com a Sibila de Cumae, que ndo é nomeada nas versdes que
chegaram até nos, Ndo sabemos ao certo nem mesmo se os textos eram escritos em grego. E significativo,
porém, que estes textos se relacionem com a mitica tradicdo de Tarqiinio, um rei a quem se atribuia uma
origem grega, de Corinto, e ndo a Rémulo ou a Numa (3).

Lembramos aqui que os romanos tinham um colégio especial de sacerdotes, denominado “os dois
homens para os sacrificios” (duoviri sacris faciundis, mais tarde aumentados para quinze), responsavel por
aconselhar o Senado sobre o conteudo dos Livros, em caso de prodigios ou desastres. De um modo geral,
este colégio parecia ser responsavel pelo controle dos cultos de origem estrangeira na vida religiosa romana.
Sob o Império, encontramos alguns documentos que mostram que se dedicavam a este controle, entre
comunidades de cidaddos romanos em outras partes da Italia: Os quindecimviri sacris faciundi saidam os
pretores e demais magistrados de Cumae. Ouvimos de sua carta que vocés nomearam Licinio Segundo
sacerdote da Mae dos Deuses em lugar de Claudio Restituto. A seu pedido, o autorizamos a portar o escudo
€ a coroa, mas somente em sua coldnia (ILS 4175) (4).

O controle sobre os cultos estrangeiros é atestado desde a Republica arcaica, e estava
evidentemente associado ao controle dos Livros Gregos. De fato, os romanos tinham cultos que eram
celebrados por meio do que chamavam “rito grego” (Graeco ritu); cuja particularidade mais 6bvia era a de que
o condutor do sacrificio o fazia com a cabega descoberta, enquanto que o “rito romano” exigia a toga sobre a
cabega. Discute-se muito 0 modo como se caracterizavam, se distinguiam e se originavam esses dois tipos
de rituais, mas, para nossos propésitos nesta apresentagéo, o mais importante é notar que era caracteristica
dos romanos preservarem cuidadosamente as diferentes cerimdnias e viam alguns rituais como nativos e
outros como estrangeiros, mas todos eram considerados parte integrante de suas préprias tradigdes. Muitos
dos cultos nos quais o rito grego era usado foram introduzidos pelos Livros Sibilinos, sob a recomendagéo do
colégio. Os exemplos mais notaveis séo: Ceres, Liber e Libera (496 AC), Esculapio (293 AC) e Vénus de Eryx
(217 AC), que tinham estreitas conexdes com cultos gregos de diferentes regides.

Os Livros Sibilinos ndo eram o Unico medium pelo qual estas mudangas, modificagdes e adigbes
foram feitas na religido romana. Era possivel, por exemplo, a um general prometer um templo a uma nova
divindade no curso de seu comando. Se ele fosse vitorioso, em seu retorno precisaria do apoio dos
sacerdotes, do senado e do povo, nos comitia, para cumprir com sua promessa, € sabemos que muitos
templos foram construidos dessa forma. Uma inovagdo famosa no curso da guerra contra Anibal - a
introdug&o do culto da Magna Mater em Roma - veio de um texto profético — explicitamente fora da colegéo
sibilina — um texto de origem aparentemente local, escrito em latim e descoberto quando os textos proféticos
foram confiscados pelos magistrados, como uma medida de controle. Alguns extratos dele estdo preservadas
em Tito Livio (25.23.1-13). Em muitos casos, simplesmente ndo temos informagéo, ou ndo temos informagdes
confiaveis, sobre os procedimentos e a origem das invocagdes.

Em relagdo as influéncias estrangeiras, em geral as interpretagdes passadas sofriam de uma
espécie de “vesgueira” anacrénica. Uma opinido muita arraigada sobre o carater da religido romana, mesmo
apos ter se tornado objeto de um estudo especifico no século XIX, era a de que, na Republica tardia, houve
um profundo declinio da religiao romana, poluida por cultos e rituais estrangeiros, que se viu reduzida a um
certo numero de rituais e procedimentos mantidos para a conveniéncia dos agentes politicos. A religido
romana, contudo, era essencialmente uma religido “publica” e estava profundamente envolvida na vida
politica romana em todos os periodos. Deuses, deusas e rituais estavam intimamente ligados a todas as
atividades de guerra e paz e os interesses divinos se voltavam a promogédo do sucesso de Roma, tendo um
papel ativo neste, em cooperagdo com os seres humanos. De certo modo, as deidades romanas estavam
sempre presentes, ndo somente como estatuas em seus templos, mas nas ruas, nos Jogos, nas ocasioes
publicas, nos eventos especiais. Neste sentido, eram cidaddos pertencentes a cidade, participando de seus
triunfos, derrotas e de seus rituais. Certamente, todas as a¢des importantes do Estado envolviam consultas
repetidas as divindades, tanto em forma de auspicios como de sacrificios; uma vitoria era celebrada por uma
procissdo, o triunfo, no qual o exército e seu general desfilavam pela cidade para sacrificar a Jupiter no



17

Capitolio. E, mais importante ainda, Roma definia suas relagdes com os cidaddos divinos por juramentos
regulares em que se prometiam recompensas em troca do apoio divino (5).

E possivel que a chave para a compreensdo da abertura romana aos demais sistemas religiosos
esteja no fato de que todas as atividades politicas formais em Roma ocorriam em um contexto religioso e 0s
sacerdotes ndo eram intermediarios exclusivos entre as divindades e os seres humanos, como os sacerdotes
cristdos. Neste ponto, temos de estar cientes de que eram os magistrados — e, acima destes, o Senado — que
tinham a mais importante fungdo religiosa publica. As assembléias, e.g., eram precedidas por rituais para
assegurar que as divindades aprovavam as mesmas, e 0s magistrados quando conduziam agdes politicas ou
militares, também desempenhavam um papel religioso, i.e., eles estavam em um templum, uma &rea
consagrada, como a Rostra (6) o era (7). E estariamos sendo etnocéntricos se declarassemos que
magistrados, generais e oradores romanos agiam fraudulentamente, manipulando as crengas religiosas da
populagdo romana. E muito facil ser cético quando se lida com a religido dos outros. O mais importante é
termos em mente que as agdes e interdi¢des religiosas romanas faziam sentido no contexto romano, se
queremos compreendé-lo, e que separar politica e religido ndo é uma boa maneira de abordar 0 mundo
romano, pois que ndo existiam como categorias distintas. Rigorosamente falando, ndo havia sequer
equivalente em latim para as nossas palavras ‘religido” e “politica”. Creio, portanto, que deveriamos ver as
inovagdes como um sinal positivo de crescimento e adaptacdo, e ndo como uma inadequagao dos cultos
tradicionais, como fez a historiografia moderna. A religido romana, como podemos perceber pelas datas que
apresentamos acima, sempre esteve aberta a introdugdo de novas divindades e rituais, e a abertura e a
flexibilidade séo caracteristicas intrinsecas da religido romana, assim como a abertura a novos cidad&os é
uma caracteristica da organizagéo politica romana. Em parte, percebemos que a imagem da religiao romana
construida pela historiografia moderna de uma religido “decadente”, sujeita a deuses e cultos estrangeiros,
permanece devido & compreensdo equivocada da natureza de sua religido e de suas préaticas e a tendéncia
moderna e xenofébica de ver qualquer influéncia externa como sinal de fracasso ou enfraquecimento. Os
préprios romanos aceitavam perfeitamente uma boa dose de trocas e influéncias, e pareciam ver em tais
trocas mais um sinal de forga do que de fraqueza.

Neste contexto religioso, a inclusdo de novos povos no ambito do Império implicava
necessariamente na incluséo de novas deidades e de novos rituais. A titulo de exemplo, os “inimigos” de
Roma tinham suas divindades. Ao invés de combaté-las, os romanos procuravam anexa-las pelo rito da
euocatio, ou seja, um convite formal as divindades tutelares de seus adversarios para que “deserdassem” e
apoiassem 0s romanos. Para atrair (euocare) essas deidades, os romanos faziam sacrificios e promessas
solenes. Foi assim que Juno Regina, protetora dos Veios, entrou em Roma, em 396 AC (8). Concordamos,
neste ponto, com Jean Bayet, quando diz que este procedimento revela uma concepgao indo-européia
totalmente oposta & dos semitas: o deus adversario ndo € um inimigo que deve sucumbir com seu povo; ele é
acessivel e assimilavel (9).

Deste modo, seria inconcebivel se em tempos de expansdo imperial, e das conseqlientes
transformagdes na urbs, o sistema religioso ficasse inalterado. Muitos dos desenvolvimentos religiosos da
Republica tardia podem e devem ser vistos como adaptagdes necessarias as circunstancias politicas e
sociais. Novos elementos entravam no sistema religioso dentro e fora de Roma (nas provincias, os maiores
exemplos s&o o culto de Dea Roma e o culto imperial).

Destacamos, neste momento, o nivel das construgdes e inovagdes no espago publico: os grandes
nomes da vida politica do periodo se envolveram em grandes construgdes (10). Quanto a isto, eles radicavam
na tradicdo das geragbes anteriores, porém construindo numa escala espetacular. Nesta expanséo e
reconstrucdo de Roma, templos e monumentos religiosos tiveram um papel predominante. Em termos gerais,
um magnifico dispéndio de tempo, dinheiro e esforgo foi posto em monumentos religiosos tanto antes como
depois da “queda da Republica” e do estabelecimento do novo regime.

Né&o é exagero dizer que a competigdo entre os lideres politicos da Republica tardia — Sila e Mario,
Pompeu e César, Marco Antdnio e Otaviano, o futuro Augusto — travou-se, em grande medida, em termos da
linguagem religiosa. Suas carreiras foram acompanhadas por pressagios de sucesso e triunfo; reivindicavam
ligagbes especiais com deusas e deuses. Uma das melhores declaragdes sobre este fendmeno talvez seja a
de Cicero, quando comentava os méritos de Pompeu, defendendo a idéia de que a ele, e ndo a seus rivais,
devia ser entregue o comando do exército romano no Oriente (De Imp. Pomp. 47). Nesta passagem do



18

discurso, 0 que mais nos interessa ndo é somente o significado da declaragdo de que o sucesso militar é
dado a certos homens pelas divindades; é principalmente a linguagem com que a declaragéo é expressa,
com termos que hesitam e relutam em se referir a poderes fora da compreensdo humana que podem ser
perigosos caso haja uma precis@o excessiva ou audaciosa. Felicitas, termo recorrente no discurso, nédo é
sindbnimo da nossa “sorte”, que é determinada pelo acaso ou o acidente; € um dom das divindades que, assim
como dao, podem toma-la. O general que tem este dom € o Unico capaz de vencer uma batalha.

Outros acontecimentos mostram mais claramente a diregéo que a religido tomava neste periodo.
Dois cultos maiores, um dos quais especialmente associado a Augusto e o outro o mais central de todos os
cultos romanos, foram postos em estreita associagco com a prépria casa de Augusto no Palatino. O templo
de Apolo foi construido adjacente a ela, e 0 novo templo de Vesta foi nela incorporado (11). A razao para tal
foi que a residéncia tradicional do pontifex maximus localizava-se no Forum, perto do antigo templo de Vesta.
E dificil imaginar um gesto que resuma mais claramente a situacdo do que a transferéncia do coracdo
religioso de Roma para o novo domus do imperador-sacerdote.

Desse modo, um meio pelo qual o contato entre os cidaddos divinos e os humanos era mediado era
a provisédo e a manutencgdo dos templos. Em todas as épocas de que temos conhecimento, 0os romanos
construiram novos tempos e mantiveram aqueles ja construidos. Esta era, além disso, uma atividade na qual
uma grande quantidade de recursos era investida. Em particular, a criagdo de novos sitios sagrados, sejam
templos propriamente ditos ou santuarios com um altar, era tema de interesse publico e conflito potencial
(12). Muitos templos do periodo republicano resultaram de promessas de generais em batalhas, que muitas
vezes conduziam os contratos e a cerimdnia de consagragdo, mas eram ocasides oficiais controladas pelos
sacerdotes e pelo Senado (13). E possivel que familias nobres tentassem manter seu prestigio se
responsabilizando pela construgdo e manutengdo de templos particulares, €, no curso do tempo, 0 espago
urbano romano se transformou pelo nimero crescente desses templos, em proeminente posi¢éo e que,
muitas vezes, nos déo a impress@o de um grupamento de colunatas. Eles serviam n&o apenas como uma
imagem visivel do dominio militar romano sobre o Mediterrdneo, mas da contribuicdo de novas divindades em
cada estagio dessa conquista.

Como ¢ freqliente na analise histérica, s6 podemos atestar a importancia de uma atividade
particular quando é chamada a atengao para ela numa crise. No caso dos templos, temos boas razbes para
pensar que o governo central romano normalmente cuidava para que ndo entrassem em decadéncia. E
somente no periodo da Guerra Civil, quando o governo entrou em colapso que os templos entraram num
declinio visivel (14). Deuses negligenciados tinham templos negligenciados, e a sua restauragao tornou-se
um obijetivo urgente apds a guerra. Se Horacio nos informa o programa de agao, o relato de Augusto em suas
Res gestae nos conta como lidou com o assunto (15). Ha lugar para um certo ceticismo sobre as
reivindicagbes de Augusto e o seu significado: se ele pudesse restaurar tantos templos num s6 ano,
certamente n&o teria tido tempo para mudangas fundamentais ou para a reconstrugdo das instituicbes em
colapso. E dificil acreditar que muito mais pudesse ser feito além de uma pintura nas paredes. O que
aconteceu, contudo, tem um grande significado.

O periodo do principado augustano viu também um grande nimero de construcdes de templos. O
mais espetacular foi provavelmente o templo de Marte Ultor, construido para dominar seu novo Forum. Ele
fora prometido na Batalha de Filipos, em 42 AC, quando o ainda Otaviano, combatendo os “assassinos” de
seu “pai”, invocou o “Vingador”. Marte é, como sabemos, o pai de Rémulo e Remo, ancestrais dos Julii. Outro
templo magnifico foi construido nos anos 20 AC para Apolo, perto da casa de Augusto no Palatino. Apolo era
também um dos deuses protetores de Augusto e responsavel por sua vitéria sobre Sexto Pompeu, em 38 AC.

Parte da histéria religiosa romana consiste em uma negociagéo entre mudanga e acomodagéo da
mudanga. O outro lado da moeda, contudo, ndo pode ser negligenciado. Se novos elementos constantemente
chegam, antigos s&o freqlientemente omitidos ou esquecidos. As inovagdes s&o mais bem documentadas em
nossas fontes do que as perdas, geralmente ndo documentadas. Tendo ou ndo documentagéo para trata-las,
é possivel que sempre tenha havido um incessante fluxo de antigos ritos caindo no esquecimento e novos
entrando em pratica.

Se Augusto prosseguia na tradicdo dos grandes construtores de templos da Republica, seus sucessores ndo
seguiram seu exemplo do mesmo modo. A constru¢do dos templos em Roma passou a ser feita
principalmente em favor dos novos deuses, isto &, os sucessivos imperadores mortos, declarados diui apos



19

sua morte. O precedente, porém, foi aberto pelo préprio Augusto, que construiu o templo para seu pai
adotivo, Divus lulus, no Forum romano, mais ou menos onde a multidéo fizera-lhe a pira funeréria em margo
de 44 AC, imediatamente apds seu assassinato. Cerca de 60 anos depois, o proprio Augusto era deificado
por seu sucessor Tibério e pelo Senado do tempo, e seu templo foi construido no Forum. A partir dai, e até
Marco Aurélio, quase todos os Diui tiveram templos, alguns de proporgbes gigantescas. As antigas
divindades, porém, ndo foram esquecidas, e seus templos tiveram sempre manutengdo, mas muitas das
construgdes que néo eram dedicadas aos imperadores o eram para divindades estrangeiras, ou inovadoras a
seu modo (16) . Certamente a tradicdo romana de inovago constante era mantida. A escala e a
magnificéncia dos novos templos expressavam a grandeza da capital do Império, mas a antiga abertura e
capacidade de inovar pode ainda ser vista em constru¢des como o Pantedo — que ainda esta de pé, como
reconstruido por Adriano — ou o0 imenso templo dedicado a Vénus e Roma, que era inovador tanto em sua
estrutura como na idéia da deusa Roma na prépria Roma. E possivel, entdo, apresentar exemplos de
inovagdes rituais em todos os periodos da histéria romana, buscando o significado desta atividade no
contexto da religido.

NOTAS:

(1) Segundo os relatos tradicionais, Tarquinio foi 0 quinto rei de Roma, convencionalmente entre 616-579 AC.
(2)Cf. Dionisio de Halicarnasso. Roman Antiquities. 4.62.

(3) Sobre Tarqinio, ver o verbete “Tarquin” no Oxford Classical Dictionary, 1996, 1475.

(4) Este documento é datado de 289 DC, se a secdo é proveniente de um decreto das autoridades de
Cumae, que o enviaram ao colégio em Roma, para aprovagao.

(5) BEARD, M., NORTH, J.A., PRICE, S.R.F. Religions of Rome, Vol. |, 32-5.

6) Plataforma no Forum de onde os oradores discursavam.

7) T. Livio. I, 18, 6-10.

8) Tito Livio. V, 22

9) BAYET, J. Histoire politique et psychologique de la religion romaine, p. 122.

10) BEARD, M., NORTH, J.A., PRICE, S.R.F. Religions of Rome. Vol. I, pp. 121-5.

11) BEARD, M., NORTH, J.A., PRICE, S.R.F. Religions of Rome, Vol. |, pp. 189-91; 199-201; II, 4.2.

(12) Cicero, De domo sua, 136, aponta duas ocasides em que tentativas de dedicagdo foram canceladas
pelos pontifices, com base em que ndo foram aprovadas pela assembléia, o conflito em torno da casa de
Cicero é da mesma categoria de problemas.

(13) Sobre os procedimentos, ver Orlin, E. Temples, religion and politics in the Roman Republic. Leiden and
New York, 1997.

(14) Horacio, Ode, 3.6.

(15) Res gestae, 20.4.

(16) O culto estrangeiro mais visivel foi o dedicado ao Isis e Serapis, no Campo de Marte.

(
(
(
(
(
(

Bibliografia.

BEARD, M. “Priesthood in the Roman Republic”. In: BEARD, M. & NORTH, J. A. (ed.) Pagan Priests. London:
Routledge and Kegan Paul, 1990, pp. 17-48.

BEARD, M., NORTH, J.A,, PRICE, S.R.F. Religions of Rome. Vol 1. Cambridge: Cambridge University Press,
1988.

BEARD. M; CRAWFORD, M. Rome in the Late Republic. Problems and Interpretations. New York, Ithaca:
Cornell University Press, 1985

BICKERMAN, E.J. “Consecratio”. In: Le culte des souverains dans I'Empire romain. Foundation Hardt,
Entretiens 19 (1973), Vandoueuvres-Geneva: 3-25

BURKERT, W. Ancient Mistery Cults. Cambridge, MA and London, 1987

ELSNER, P.T. “Cult and Sacrifice: sacrifice in the Ara Pacis Augustae”. JRS 81 (1991): 50-61.

GORDON, R. “The Roman Empire”. In: BEARD & NORTH, 1990: 177-255

GRUEN, E. S. “Studies in Greek Culture and Roman Policy”. Cincinnati Classical Studies, 7 (1990). Leiden:
34-78

LINDERSKI, J. “The Augural Law”, ANRW I, 16.3: 2146-312.



20

NORTH, J. A. “Religious Toleration in Republican Rome”. PCPS - Proceedings of Cambridge Philological
Society, 25 (1979): 85-103

Orlin, E. Temples, religion and politics in the Roman Republic. Leiden and New York, 1997.

PRICE, S.R.F Rituals and Power: the Roman Imperial Cult in Asia Minor. Cambridge: Cambridge University
Press, 1984.

PRICE, S.R.F. “From noble funerals to divine cult; the consecration of Roman Emperors”. In: CANNADINE, D..
& PRICE, S.RF. Rituals of Royalty: Power and Ceremonial in Traditional Societies. Cambridge:
Cambridge University Press, 1987, 56-105.

SCULLARD, H. H. Festivals and Ceremonies of the Roman Republic. London: Clarendon Press, 1981.

TORELLI, M. Tipology and Structure of Roman Historical Reliefs. Ann Arbor, 1982.

WISEMAN, T.P. “Cybele, Virgil and Augustus”, Poetry and Politics in the Age of Augustus. T. Woodman and
D. West (ed.). Cambridge: Cambridge University Press, 117-28



21

NAS ARENAS DA HISTORIA: A IMAGEM DO GLADIADOR E SUAS ATUAIS APROPRIA(}OES
Claudia P. de Oliveira Costa — NEA/UERJ

Ao enfocarmos a presenga do gladiador no cotidiano da sociedade romana na passagem do | d.C.
ao Il d.C., nos aproximamos mais do que poderiamos supor, de questdes atuais que fazem parte de nossa
sociedade. Escolhemos desenvolver este debate a partir de semelhangas apuradas entre os jogos de
gladiadores e os jogos de futebol. Para além disso, teceremos nossas consideragdes que visam estabelecer
uma relac&o entre essa imagem do gladiador e as imagens associadas aos jogadores de futebol.

O futebol, como manifestagéo cultural moderna, foi “regulamentado, organizado e formatado na
Inglaterra, a partir de 1863, no contexto da Revolugao Industrial...”(1) Contudo, uma gama de manifestacdes
culturais, as quais o socidlogo Mauricio Murad classifica como “formas arcaicas do jogo de bola” s&o
identificaveis ao longo da histéria das sociedades, quer ocidentais ou orientais.(2) Nos debrugando sobre os
comentarios tecidos por Murad ao longo de sua obra, percebemos que, assim como a luta de gladiadores, o
futebol também possui um componente ligado a esfera do sagrado e que é mantido até os dias de hoje.

Atualmente o futebol é praticado em todo 0 mundo e é responsavel pela producéo e a difusdo de
um conjunto de simbolos e insignias préprios, mundialmente reconhecidos. Trata-se de um fenémeno global
que encontra a sua expressdo maxima a cada quatro anos, quando ocorre entdo o “megaevento” que reune
as equipes mais bem preparadas de todos os continentes: a Copa do Mundo! Mesmo n&o sendo uma
modalidade de luta, consideramos que o futebol, assim como outrora fora a luta de gladiadores, é uma
manifestagdo socio-cultural responsavel pela difusdo de valores, comportamentos e signos, mantendo
sempre uma estreita ligagdo com os ritos sagrados e a construgdo de uma identidade que visa a
individualizagao de um grupo perante 0 mundo.

De acordo com Richard Giulianotti, “a nag¢&o foi a principal unidade administrativa do futebol durante
todo o século XX.”(3) Para desenvolver essa afirmativa, o autor argumenta que, dentro das préticas
futebolisticas, ha tipos especificos de identidades que s&o euforizados ou disforizados e excluidos.
Entretanto, Giulianotti destaca que “hd uma multiplicidade de identidades nacionais em qualquer nagéo,
distinguiveis ao longo de linhas estruturais especificas ou de linhas ideoldgicas, tais como aquelas
relacionadas a religido, a classe, a etnia ou a identificagdo com um soberano especifico.”(4)

Nos aprofundaremos na argumentagdo de Giulianotti para propor nossa interpretagéo do
caso da apropriagdo da imagem do gladiador por alguns jogadores de futebol italiano e pela prépria midia
desportiva deste pais. Ocorre que, sendo a Italia uma “jovem nagdo em um Velho Continente”(5),
percebemos a necessidade de criar ou apelar para sentimentos que, uma vez exaltados no imaginario
popular, dessem conta de forjar o “ser italiano”. Jo&o Fabio Bertonha dedica parte de sua obra a discussao
da temética da identidade nacional italiana e sintetiza com propriedade essa idéia, ao afirmar que: “Para
‘criar os italianos’ que faltavam & nag&o, o Estado se aproveitou de alguns elementos protonacionais de
identificacdo que ja existiam antes (...) e permitiam (...) que os italianos, apesar de tudo, se vissem como um
povo a parte diante dos outros. Esses elementos foram a lingua, a cultura e a literatura, as quais foram o
‘cimento’ utilizado para fazer dos italianos uma nag&o”(6)

Desenvolvendo melhor seus argumentos, Bertonha enfatiza ainda, o papel que a escola priméria, o
Exército e a Histéria desempenharam na constru¢do e no constante refor¢o dessa nascente identidade
nacional. A Historia, para Bertonha, funcionaria como a sustentagéo e a identificag&o entre os individuos das
regides italianas, apelando-se, nédo raro, para um passado ou origem comum. Tal perspectiva, ressalta o
autor, foi amplamente utilizada pela propaganda fascista no sentido de exaltar o nacionalismo do povo
italiano.

Continuando com sua analise sobre tal fendmeno, Bertonha destaca mais um elemento que, para
nossa pesquisa, juntamente aos aspectos histdricos, se revela assaz interessante: a utilizagdo do futebol
como agente capaz de fomentar sentimentos nacionalistas. O autor afirma que, durante o regime fascista de
Mussolini, até mesmo os termos do jarg&o futebolistico eram traduzidos, para a lingua italiana, em um nitido
esforgo de integragéo entre Estado e nagao.

O autor observa ainda um terceiro elemento, fundamental para continuarmos nossas indagagdes: a
pesquisa arqueoldgica. A respeito disso, ele afirma: “A pesquisa arqueolégica da época romana, por
exemplo, foi incentivada, mas desde que chegasse a conclusdo adequada, ou seja, a de uma continuidade



22

entre 0s romanos e os italianos, o que reforca a idéia da grandeza imperial italiana e a existéncia de uma
Italia eterna.”(7)

Posto isso, nos questionamos sobre a dimens&o e/ou o alcance de tais premissas na sociedade
italiana do século XXI, considerando o evidente processo de globalizagédo em constante marcha no continente
europeu. Nos questionamos ainda, sobre as implicagdes das novas leis em vigor pela Unido Européia para a
Liga ltaliana de Futebol: times recheados de “ex-estrangeiros”(8) em seus elencos e espago cada vez mais
reduzido para os “talianos natos”. Inferimos que tal panorama interfere na composi¢éo de um ideal de Italia,
no qual aspectos de Roma na Antiglidade s&o euforizados como forma de reafirmar a identidade italiana,
retomando-se assim, os conceitos de Giulianotti.(9)

Admitimos que este ideal estaria sendo incorporado ao ambiente futebolistico, em contraposigao a
“invasdo” de elementos estranhos ao pais ou ao conceito de identidade (grupos semitticos) que, como ja foi
visto, vem tentando ser forjado de diversas maneiras ao longo dos anos, desde a unificagdo. Tal constatagdo
pode ser observada no vocabulério futebolistico, que emprega palavras como gladiatore, imperatore, tridente
e colpo(10) para se referir a determinados atletas, formacao tatica ou lances da partida, respectivamente.

O que dizer, entdo, de torcedores que comparecem as partidas caracterizados como césares ou
gladiadores?

L

Torcedor italiano durante o jogo Italia X Alemanha — Copa de 2006

Mesmo fendmeno se constata ao observar as manifestagdes das torcidas que portam e ostentam
faixas alusivas a Antiguidade romana, como os seguintes exemplos:

k75 :
-1 asr @

‘uwdulinae i

L6 L

Figuras 2 e 3: Torcida da A. 5. Roma yortando faixas e cartazes em seu estadio, o Olimpico.

Entendemos tais fendmenos como um duplo caso de aplicagdo do bindmio tatica e estratégias,
criado por Certeau. No que tange ao gladiador na Antigliidade romana, afirmamos que dentro de seu
contexto social original, tratava-se uma figura morta, considerado um infame. No entanto, por meio dos



23

sucessos obtidos durante suas exposi¢des nas arenas, construia para si uma imagem com um forte apelo,
principalmente entre as mulheres, que era amplamente difundida até mesmo fora dos limites da arena.(11)
Trata-se, portanto, da “arte do fraco [0 gladiador], diante da estratégia do mais forte [os valores e ideais
romanos], sem que, no entanto, essa interagdo se desse pela via da resisténcia violenta.’(12) Tal constatagéo
nos conduz a outra categoria desenvolvida por Certeau: a bricolage, que é definida como a apropriagao, de
forma astuciosa, dispersa, insinuante, silenciosa e quase imperceptivel, das insignias e dos valores de um
verdadeiro heroi.

Outra possibilidade ganha espago ao nos questionarmos o valor social e/ou moral dado ao jogador
de futebol no inicio do século passado e como esta realidade mudou nas Ultimas décadas. A
supervalorizagao destes atletas contribui para torna-los simbolos ideais de uma nova ordem social, cada vez
mais distante dos signos pejorativos atribuidos a estes profissionais ha décadas. Com isso, o futebol se torna
uma atraente opgdo, como outrora fora as arenas, para aqueles que, ndo sendo “bem nascidos”, procuram
fama, prestigio e poder por uma via marginal. Em contrapartida, seguindo os mesmos exemplos da
Antigtiidade(13), observamos também cada vez mais evidente, a participagéo de individuos de origem sécio-
econdmica privilegiada, no universo do futebol.

Neste caso, apontamos um resgate dessa concepgdo de gladiador relacionado a ideais como
bravura, destreza, coragem e virilidade. No contexto social contemporaneo, enfocamos a figura do jogador
de futebol que, a partir de suas faganhas nos gramados, é comparado a uma imagem pré-concebida do
gladiador da Antiglidade. Assim como este ultimo, o jogador da atualidade incorpora 0os mesmos ideais
anteriormente citados, tornando-se um simbolo atraente e de forte apelo para a sociedade de consumo na
qual estamos inseridos(14). Ao mesmo tempo, reafirma sua identidade enquanto romano, perante a
pluralidade cultural de, outrora um império no auge de sua expanséo e agora, de uma Italia membro de um
grande bloco econdmico.

NOTAS:

(1) MURAD, Mauricio. Dos pés a cabega - elementos basicos de Sociologia do Futebol. Rio de Janeiro:
Irradiagdo Cultural, 1996. - p.: 91.

(2) Idem. - p.p.: 84-91. Nestas paginas, o autor descreve o Tsii Tsii, um ritual de guerra da antiga China (c.
2600 a.C.), no qual os pés teriam papel importante por serem “...a base do corpo, que é o lugar da vida...”;
descreve o Kemary, jogado no Jap&o desde ¢ 2600 a.C.; o Tlachtli, que o autor classifica como uma “forma
ancestral de futebol na América pré-hispanica’ e que tinha seu momento culminante quando havia a
execugdo ritualistica de um dos jogadores, sacralizando o espago com o derramamento de sangue; o
Epyskiros e o Harpastum na Grécia e em Roma respectivamente, onde praticados quase exclusivamente pela
aristocracia e tinham sua realizagéo ligada ao culto a Baco (Dionisos) e, finalmente o Calcio, que seria uma
“reedi¢do histérica do Harpastum romano na ltalia pré-moderna’(século XIV) e que, até hoje d& nome ao jogo
de futebol para os italianos.

(3) GIULIANOTTI, R. Sociologia do Futebol - dimensdes histéricas e socioculturais do esporte das multidoes.
Trad.; W. N. C. Brant e M. de O. Nunes. Sao Paulo: Editora Nova Alexandria, 2002. - p.: 53.

(4) Idem. Ibidem.

(5) Usamos esta expressdo para contextualizar o processo de formagdo do Estado ltaliano durante os
séculos XIX e XX.

(6) BERTONHA, J. F.. Os Italianos. Sao Paulo: Editora Contexto, 2005. — p.: 57.

(7) Idem. - p.. 63.

(8) Usamos esta expresséo para definir os jogadores oriundos de paises integrantes da Unido Européia que,
antes da formac&o deste bloco econdmico, eram contados como estrangeiros nos elencos dos times e hoje
usufruem de uma cidadania comum. A titulo de esclarecimento, até o inicio da década de 90 do século XX,
somente era permitida, na formagdo do time que iria entrar em campo, uma cota maxima de trés jogadores
estrangeiros. Com o conceito de cidadania ampliado pela legislagdo da UE, este nimero fugiu a um controle
rigido e esta regra ficou praticamente restrita aos casos de jogadores provenientes de outros continentes.

(9) Ver nota 03

(10) Gladiador, imperador, tridente e golpe, respectivamente. Tradug&o nossa.



24

(11) COSTA, Claudia P. de O.. Taticas e Estratégias: o gladiador na Roma Imperial de meados do | d.C. a
meados do Il d.C.. Monografia de Graduag&o orientada pela Prof?. Dr?. Maria Regina Candido, IFCH/UERJ,
Rio de Janeiro: 2005.

(12) CERTEAU, Michel de. Op. Cit. — p.47. Apud.: COSTA, Claudia P. de O.. Op. Cit. - p.: 35.

(13) “Verificamos, porém, que o ato de descer as arenas e combater como gladiador se configurava, néo raro,
em uma atraente perspectiva e este fato é relembrado por varias vezes em obras da literatura latina como
aquelas de Suetdnio e Elio Lampridio. Suetdnio narra, na biografia de Caligula, as “descidas a arena” deste
imperador. Lampridio faz 0 mesmo em relagéo a Cémodo. (...) Fica evidente que, ao narrarem as aventuras
destes dois imperadores pelas arenas romanas, estes autores o fazem como forma de deplorar o
comportamento dos mesmos, que seria marcado pelos excessos e pelo carater duvidoso. A figura do
gladiador €, nesse caso, associada a desmedida, a barbarie, sendo utilizada para ressaltar os aspectos
negativos da personalidade dos governantes. No entanto, analisando-se o fato pela ética inversa, temos dois
imperadores que, ainda que por alguns instantes, desejavam ou almejavam equiparar-se de alguma forma ao
exemplo de bravura, virilidade e coragem oferecido pelos gladiadores, de forma bem semelhante ao
Gracchus da VIII? Satira de Juvenal.” Idem. - p.p.: 38-9.

(14) Exemplo patente é a participagdo de jogadores de futebol, caracterizados como gladiadores, em
propaganda de uma popular marca de refrigerantes

Catalogos (documentac&o textual, imagética e epigrafica):

mediacenter.gazzetta.it/MediaCenter/

it.sports.yahoo.com/050424/8/7r8u.html

www.francescototti.it

www.asroma.it

AUGENTI, Domenico. Spettacoli del Colosseo nelle cronache degli antichi. Roma: L’Erma di Bretschneider,
2001

JQVENAL. Satires. Trad. Pierre de Labriolle e Frangois Villeneuve. Paris: Les Belles Lettres, 1951.

KOHNE, E. e EWIGLEBEN, C. (org.). Gladiators and Caesars: the power of spectacle in Ancient Rome.
Trad.; Ralph Jackson. Los Angeles: University of California Press, 2000.

VARONE, Antonio. Erotica Pompeiana - iscrizioni d’amore sui muri di Pompei. Roma: L'Erma di
Bretschneider, 1994.

Dicionarios e verbetes consultados:
FERNANDES, Francisco e outros. Dicionario Brasileiro Globo. S&o Paulo: Editora Globo, 1993

FREDOUILLE, J.-Cl. “Ludi". In: . Dictionnaire de la civilisation romaine. 22 ed. Paris: Larousse,
1995. — p.105. (Collection Références Larousse, dir. Emmanuel de Waresquiel).

FREDOUILLE, J.-Cl. “Uenatio”. In: . Dictionnaire de la civilisation romaine. 22 ed. Paris:
Larousse, 1995. — p.48. (Collection Références Larousse, dir. Emmanuel de Waresquiel).

HACQUARD, G., DAUTRY, J., MAISANI, O.. “Principales catégories de gladiateurs”. In.: . Guide
Romaine Antique. 432 ed. Paris: Hachette, 1996. - p.: 159 (Collection Roma, dir. Guy Michaud).

LAMBOLEY, J.-L. “Gladiator”. In.: . Lexique d'histoire et de civilisation romaines. Paris: Ellipses,
1995. - p.: 190.

LAMBOLEY, J.-L. “Ludi”. In. . Lexique d’histoire et de civilisation romaines. Paris: Ellipses,
1995. - p.: 214.

LORIOT, X., BADEL, C.(dir.). “Spectacles”. In: . Sources d'histoire romaine; ler. Siecle av. J.-C.

au début du Ve. Siécle apr. J.-C. Paris: Larousse, 1993. p.p. 485-6
MOSCI SASSI, M. G.. Il linguaggio gladiatorio. Bologna: Patron Editore, 1992.

Bibliografia:

ARIES, P., DUBY, G. (orgs.). Historia da Vida Privada. v.1: do Império Romano ao ano mil. Trad. Hildegard
Feist. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1990.

BARTON, Carlin. The Sorrows of the Ancient Roman: the gladiator and the monster. Princeton: University
Press, 1996.



25

BERARD, C.. Iconographie, Iconologie, Iconologique. Paris, 1983.

BERTONHA, J. F.. Os Italianos. S&o Paulo: Editora Contexto, 2005.

CARCOPINO, Jéréme. A vida cotidiana em Roma no apogeu do Império. Lisboa: Livros do Brasil, s/d.

CERTEAU, Michel de. A Inveng&o do Cotidiano — artes de fazer. Trad. Ephraim Ferreira Alves. Petropolis:
Editora Vozes, 22 edi¢do, 1996.

CHARTIER, Roger. “Estratégias e Taticas: De Certeau e as ‘artes de fazer”. In.: . A Beira da
Falésia — a histéria entre certezas e inquietude. Trad. Patricia C. Ramos. Porto Alegre: Ed.
Universidade, 2002.

CHRISTOL, M e NONY, D. Roma e o seu Império: das origens as invasdes barbaras. Trad. Fernanda
Branco. Lisboa: Publicagdes Dom Quixote, 2000.

COARELLI, F. “L'armamento ¢ le classi dei gladiatori”. In.: LA REGINA, A.(org.). Sangue e Arena. Roma:
Electa, 2001. - p.p.: 153-164.

COSTA, Claudia P. de O.. Téticas e Estratégias: o gladiador na Roma Imperial de meados do | d.C. a
meados do Il d.C.. Monografia de Graduagdo orientada pela Proff. Dr?. Maria Regina Candido,
IFCH/UERJ, Rio de Janeiro: 2005.

FOER, Franklin. Como o futebol explica 0 mundo: um olhar inesperado sobre a globalizagdo. Trad.: C. A.
Medeiros. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2005.

GARRAFFONI, Renata S. Bandidos e Salteadores na Roma Antiga. S&o Paulo: Annablume: Fapesp, 12
edicéo, 2002.

GARRAFFONI, Renata S. O conflito no espago publico: a arena romana em discussao. Artigo. In: Boletim do
CPA, Campinas, n.° 11, Jan-Jun 2001.

GARRAFFONI, Renata S. Gladiadores e transgressao social: algumas consideragdes sobre uma nova
abordagem social. Artigo. In: Boletim do CPA, Campinas, n.° 7, Jan-Jun 1999.

GARRAFFONI, Renata S. Técnica e destreza nas arenas romanas: Uma leitura da gladiatura no apogeu do
Império. Tese de Doutorado orientada pelo Prof. Dr. Pedro Paulo Abreu Funari, IFCH/UNICAMP,
Campinas: 2004.

GARRAFFONI, Renata S.. Gladiadores e a Modernidade. (artigo) In.:
www.historiaehistoria.com.br/indice.cfm?tb=historiadores

GIULIANOTTI, Richard. Sociologia do Futebol - dimensdes histéricas e socioculturais do esporte das
multiddes. Trad.: W. N. C. Brant e M. de O. Nunes. S&o Paulo: Editora Nova Alexandria, 2002.

GREIMAS, A. J.. Semidtica e Ciéncias Sociais. Sao Paulo: Cultrix, 1981.

GRIMAL, Pierre. O Império Romano. Lisboa: Edigdes 70, 1999.

LOVISARO, M. e NEVES, Lecy C.(orgs.). Futebol e Sociedade - um olhar transdisciplinar. Rio de Janeiro:
EJUERJ, 2005.

MANCIOLI, Danila. Giochi e Spettacoli. Roma: Edizioni Quasar, 1987. (Coll. Vita e Costumi dei Romani
Antichi)

MURAD, Mauricio. Dos pés a cabega - elementos basicos de Sociologia do Futebol. Rio de Janeiro:
Irradiagao Cultural, 1996.

PAOLI, Ugo E. Urbs; la vida en la Roma Antigua. Barcelona: Editorial Iberica, 1990

ROBERT, J-N. Os prazeres em Roma. S&o Paulo: Martins Fontes, 1995

ROSTOVTZEFF, M. Historia de Roma. Trad. Waltensir Dutra. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1973.

ROULAND, N. Roma, democracia impossivel?, os agentes do poder na Urbe Romana. Trad. Ivo Martinazzo.
Brasilia: UNB, 1997.

SEGALEN, Martine. Ritos e Rituais. Publicagdes Europa-América: 1998. (Col. Saber)

VEYNE, Paul. Le pain et le cirque; sociologie historique d’'um pluralisme politique. Paris: Seuil, 1976.

VILLE, Georges. “La guerre et le munus.” In.: BRISSON, Jean-Paul (dir.). Problémes de la guerre a Rome.
Paris: Mouton & Co et Ecole Pratique des Hautes Etudes, 1969.

WIEDEMANN, Thomas. Emperors and Gladiators. New York: Routledge, 1995.



26

HIEROFANIAS CONSTANTINIANAS: A TEOLOGIA POLITICA DE CONSTANTINO |
Diogo Pereira da Silva — LHIA/IFCS/UFRJ

Nesta comunicag&o buscamos apresentar as consideracdes iniciais sobre as hierofanias na vida do
Imperador Constantino I, o Grande (306-337), presentes no Panegirico Latino VIl (VI); na Vida de
Constantino, de Eusébio de Cesaréia; e em Sobre a Morte dos Perseguidores, de Lactancio. A partir dessa
realidade documental textual, que inclui textos de origem politeista e crista, e de seus autores, tragaremos
ponderagdes sobre o papel das hierofanias na teologia politica de Constantino.

Esta comunicagéo se origina das reflexdes do projeto que desenvolvo sob orientagéo da Prof2. Dr2.
Norma Musco Mendes, no ambito do LHIA, no qual me proponho analisar os caracteres legitimatérios, e a
construcdo da imagem do Imperador Constantino |, levantando a hipotese da “legitimagdo multifacetada”,
uma caracteristica prépria deste governo, a qual seria a conjugagéo de caracteres cristdos e politeistas
(pagaos), sendo um desenvolvimento do novo momento vivido pelo Império Romano apos as transformagdes
estruturais sofridas a partir de inicios do Il século (ALFOLDY, 1989,172 ss). Neste projeto objetivo estudar a
construgdo da imagem de Constantino | a partir dos discursos dos agentes integrados a propaganda imperial,
seja cristdos ou politeistas, relacionando-os com a documentagdo de cultura material, como os marcos
arquitetonicos, as epigrafes e as moedas, objetos de comunicagdes anteriores.

Por hierofania seguimos os estudos de Mircea Eliade, para o qual esta é algo de sagrado que se
nos revela, seria a “a manifestagéo de algo ‘de ordem diferente’ — de uma realidade que néo pertence ao
nosso mundo — em objetos que fazem parte integrante do nosso mundo ‘natural’, ‘profano™ (ELIADE: 1999,
17). Sendo a hierofania, na concepgdo de Eliade, uma genuina manifestagdo de poder, uma vez que o
sagrado, representando algo que ndo pertence ao dominio do natural, visivel e sensivel, encontra-se,
saturado de ser, de poténcia, de acéo criadora, que é colocada em movimento para produzir a realidade e
garantir a sua perpetuagao.

Segundo Gilvan da Silva, “o sagrado é uma categoria pertencente por exceléncia ao @mbito da
experiéncia religiosa, razao pela qual, os contornos sagrados do poder podem ser mais bem observados em
sociedades nas quais as praticas e concepgdes religiosas encontra-se de tal modo internalizadas que se
torna impossivel conceber o exercicio do poder politico sem que este de algum modo esteja associado com a
religido, a exemplo do que acontece nas sociedades antigas nas quais o Estado, seja ele representado pela
comunidade dos cidadaos ( a ciuitas ou a politeia) ou por um chefe excepcional, é tido como a materializagéo
da transcendéncia, a totalidade que institui a ordem e fixa a permanéncia de tudo o que é justo, propicio e
desejavel” (SILVA: 2003,100-101).

Como norteamento tedrico, em nosso esbogo, nos utilizaremos da categoria realeza sagrada para
entender os componentes simbolicos da soberania exercida pelo imperador. Esta categorizagdo, segundo
Gilvan da Silva embasa-se em trés principios fundamentais (SILVA: 2003, 102): (1) aquilo que poderiamos
definir como teologia politica, ou seja, a concepgéo de que o regime politico (no caso a monarquia) reproduz
em alguma medida o que ocorre nas esferas celestes ou foi dado a conhecer aos homens por intermédio das
potestades sobrenaturais e que a legitimidade do rei para governar é de origem sobrenatural; (2) a agéo do
soberano em face do sagrado, o seu direito de intervir em assuntos religiosos ao mesmo tempo em que se
incumbe das tarefas ordinérias de defesa e de justica; (3) a existéncia de todo um repertério de atributos
visiveis e invisiveis que expressem a inser¢&o do soberano no mundo divino.

Contextualizando nosso objeto, o Império Romano da época de Constantino apresenta-se-nos como
resultante das profundas transformagdes que ocorreram no século lll. No periodo de meio século anterior a
ascensdo de Diocleciano (284-305), cerca de vinte imperadores governaram o Império. A profunda
preocupacdo com as fronteiras e o declinio da influéncia senatorial encorajou um clima no qual varios
generais, animados com seus sucessos militares, foram compelidos a purpura.

Poucos imperadores conseguiram diminuir o poder de seus generais, Valeriano dividiu o Império
com seu filho Galieno, ndo apenas para garantir a sucessdo, mas também para prover o Império de uma
lideranga eficaz em cada fronte. Na década de 270, Aureliano (270-275) cunhou moedas que continham a
legenda DEO ET DOMINO NATO (Cohen, v. VI. 200), em um esfor¢o de elevar-se ante aos generais e da
populacdo em geral, demonstrando assim de modo incisivo, que a préxis politica escapa por completo a
qualquer ingeréncia humana, sendo definida tdo-somente por fatores extramundanos.



27

Diocleciano, proclamado imperador pelos seus oficiais em 284, e engajado numa guerra civil logo
em seguida, permaneceu na mesma posigdo precéria de seus predecessores. Buscando fortalecer sua
posicdo, dividiu as porcdes do Império com trés outros imperadores, promovendo a si e seu colega
Maximiano como filhos de Jupiter e Hércules, respectivamente.

Uma elaborada explicagao teoldgica subsequientemente evoluiu para explicar a origem divina e as
relagdes entre os quatro monarcas. Em Trier, em 291, um orador andnimo identificou Diocleciano como o
“Jupiter, ndo o que nos legou a lenda, mas o visivel e presente”, e Maximiano como “Hércules que néo era
um estrangeiro, mas o imperador” (PL XI.10.5). No palacio de Diocleciano demandava-se que seus suditos
adorassem-no como se fosse um deus — provavelmente prostando-se a ele (c.f. EUTROPIO. Compéndio
9.26; AURELIO VICTOR, De Caesaribus. 39). Cunhar-se-d0 moedas celebrando a prote¢do de IVPPITER
CONSERVATOR AVGVSTORVM, a HERCVLI VICTORI, ao SOLI INVICTO, entre outras moedas.

A idéia principal por detras da teologia politica era a de que a unidade e paz dependiam do culto
universal das deidades tradicionais.

A pietas tradicional, entdo, foi a base da tentativa de restituicdo do Império empreendida por
Diocleciano. Reafirmando a relagdo correta de Roma com suas deidades protetoras ndo apenas para
fortalecer a Tetrarquia e revigorar o sistema legal, como também mostrar a gratiddo pelos vinte anos de
reinado e buscar continuar a seguridade no futuro.

Nesse contexto insere-se a “Grande Persegui¢do”, iniciada em 303-304, que sé terminard
oficialmente em 311, com o chamado “Edito de Galério”.

Em meio a perseguicdo, no ano de 305, Diocleciano e seu colega Maximiano abdicam & purpura,
ascendendo em seus lugares Galério e Constancio Cloro, respectivamente. No entanto, 0 novo sistema
desenvolvido por Diocleciano entra em colapso ap6s a repentina morte de Constancio no ano seguinte, e a
aclamacdo de Constantino, seu filho, e Maxéncio, filho de Maximiano — alijados do novo arranjo politico
posterior a abdicacdo de Diocleciano e Maximiano Herculeo.

A instabilidade politica se mantera até 313, quando restam apenas dois imperadores, Constantino,
no Ocidente, e Licinio, no Oriente, situagdo que tera seu término no ano de 324, quando da guerra entre os
imperadores, € a vitoria de Constantino, que se torna o senhor Unico do Império Romano.

Assim, o representante do poder, na passagem do Ill para o IV século, era concebido nao apenas
como o fitular legitimo da autoridade publica, o representante de uma entidade supra-individual que
poderiamos identificar como Res publica, ou como o responsavel supremo pela defesa do Império, mas
igualmente como alguém que mantinha uma relagao especial com o mundo divino.

Agora nos deteremos na analise da documentagéo a ser utilizada nessa apreciagao. Nosso corpus
documental obedeceu aos seguintes critérios: (1) a contemporaneidade entre o autor e o fato narrado. O que
excluiu histérias eclesiasticas posteriores (como as de Sozomeno, e Socrates), breviarios (Eutropio, Aurélio
Victor). E (2) a narrag&o de uma hierofania.

Desse modo, afiguram-se trés relatos de manifestagdes do sagrado na vida do imperador em
questdo, dos quais dois (0 de Eusébio de Cesaréia, e 0 de Lactancio) se referem a mesma manifestacao,
qual seja, a apari¢do de um sinal sagrado a Constantino as vésperas da batalha contra Maxéncio (para a qual
concordamos a data de 312), e um (autor Andnimo) refere-se a apari¢éo de Apolo a Constantino.

Em primeiro lugar, estabeleceremos predmbulo sobre os autores dos textos, a seguir
reproduziremos os relatos, por fim, tragaremos nossas consideragbes acerca da teologia politica de
Constantino

Sobre a vida de Lactancio todos seus comentadores serdo undnimes na seguinte constatagao:
pouco sabemos sobre ele. A nossa principal fonte que se refere a sua vida é o De uiris illustribus, de
Jerdnimo (340-2 — 420), composto entre 392-3. A octogésima biografia é a de “Firmiano, conhecido também
como Lactancio”.

Atribui-se a data nascimento de Lacténcio & década de 250, e sua morte, a cerca de 320-5, seu
local de nascimento varia de Firmio, na Italia, ou ao Norte da Africa, de onde partiu para a Asia Menor a
mando de Diocleciano. Os Unicos dados concretos de sua vida sdo o emprego de professor de retdrica latina
na corte de Nicomédia, durante o reinado de Diocleciano (284-305), onde possivelmente se converteu ao
cristianismo, e conheceu Constantino. O outro dado concreto é que foi tutor de Crispo, filho de Constantino,
em Trier, tendo morrido antes da morte deste (ocorrida em 326).



28

As obras que se preservaram sdo principalmente as de cunho exegético — “Sobre a obra de Deus’,
“Instituicbes Divinas”, “Sobre a Ira de Deus” e o “Epitome” — e 0 “Sobre a morte dos perseguidores”, obra
histérico-apologética, escrita entre os anos de 315 e 320.

Lactancio, para nés, foi uma das figuras que mais influenciaram as reflexdes cristds de Constantino,
como estas sdo apresentadas na “Oragdo a Assembléia dos Santos”, acerca da providéncia, da criagdo do
homem, da refutagdo das filosofias, entre outras.

Eusébio de Cesaréia (c. 260- ¢.340). Sobre o local de seu nascimento, sua familia e conversao
pouco se sabe, havendo algumas hipéteses, que estabelecem sua origem na Palestina, em uma familia pagé,
de origem grega ou muito helenizada. Eusébio possivelmente ndo era judeu, devido ao tom com que se
refere aos mesmos. Outros créem que sua familia fosse de origem crista. Devido a sua posterior relagdo com
Constantino, a quem foi apresentado durante a viagem do mesmo a regido, no ano de 296, alguns autores
sugerem que Eusébio provinha de uma familia rica, e importante.

De sua formagao intelectual, temos que foi discipulo de Panfilio e seu colaborador na escola de
Cesaréia. Ap6s o martirio do mestre (em 310), e com o agravamento das persegui¢des Eusébio fugiu para
Tiro, e posteriormente para o Egito, onde foi preso, sendo solto em 311. N&o se sabe como escapou da morte
ou mutilagdo, o0 que levantou acusagdes de apostasia sobre ele. Eusébio foi bispo de Cesaréia de 313 até
sua morte, ¢. 340.

Eusébio foi uma das figuras cristdos mais influentes da corte de Constantino, sendo autor de um
discurso laudatério aos trinta anos de reinado do Imperador, e ap6s sua morte, de uma biografia (Vida de
Constantino), na qual realca o aspecto providencialista de Deus, que se manifestou através desse imperador,
realgando os bons aspectos da vida do imperador e sua relagéo com a Igreja. Sua tese era que Deus, em sua
providéncia, elevou um imperador para trazer a paz, néo sé aos cristdos, mas ao Império.

Sobre o autor Andnimo do Panegirico Latino VII, sabemos que era um homem de meia idade a
época do pronunciamento do discurso (com cerca de 45-50 anos), donde se supde ter nascido entre 260-265,
oriundo da cidade de Autun, na Burgundia, o que pode ser inferido a partir de sua invocagéo orgulhosa ao
Templo de Apolo desta cidade. Diz-nos também que fora professor de retorica, e que desempenhou cargos
na cidade, além de ter sido jurista. Sua carreira o levou a trabalhar na corte de Trier em algum momento de
sua vida, possivelmente como magister libellis, relacionado a casos de direito privado.

A critica data o discurso no ano de 310, devido meng&o & morte de Maximiano (XIV,5) causada por
suas pretensdes imperiais, e a campanha de Constantino no Reno, ocorrida no mesmo ano. O lugar do
discurso, possivelmente, foi a capital Trier, pois nosso orador nos fala que escreve o discurso sobre 0 Reno
(X11,2).

O panegirico de nosso autor Andnimo é de valor inestimavel para o estudo da ideologia imperial, e
da teologia politica, na passagem do Il para o IV século.

Excertos trabalhados:
Lactancio, MP XLIV, 5:

“Constantino foi advertido em sonhos para que gravasse nos escudos o signo celeste de Deus e
entrasse desse modo na batalha. P6s em prética o que lhe havia sido ordenado e, fazendo girar a letra X com
sua extremidade superior curvada em circulo, gravou o nome de Cristo nos escudos.” (O grifo é nosso)

Eusébio de Cesaréia, Vida de Constantino 1, XXVIII - XXIX:

XXVIII. Conforme ele [Constantino] disse, estava em fervorosa prece e suplicas para que se revelasse a ele
quem era o Deus, e estendendo sua m&o direita, para que o ajudasse nas presentes dificuldades. E enquanto
ele estava rezando desse modo fervorosamente entretido, um maravilhoso sinal vindo do céu apareceu para
ele, devido a essa natureza poderia ser dificil acreditar nisso se fosse contado por outra pessoa. Mas desde
que o vitorioso imperador tempos depois relatou 0 acontecimento para o escritor dessa histéria, quando foi
honrado com sua companhia, e confirmou seu relato sob juramento, quem poderia hesitar em acreditar na
narragdo, desde que o testemunho posterior estabelece sua veracidade? Ele disse que a tarde, quando o dia
estava comegando a declinar, ele viu com seus proprios olhos o troféu de uma cruz de luz nos céus acima do
sol, e circundado pela inscrigdo, NESTE SIMBOLO TRIUNFE. Com esta viséo ele ficou admirado, e todo seu
exército também, o qual o sequia na expedicéo, e testemunhou o milagre.



29

XIX. Ele disse, porém, que duvidou dentro de si qual a importancia que esta aparigéo poderia ter. E enquanto
ele continuou a ponderar e pensar sobre esta questdo, a noite subitamente chegou; entdo em seu sono o
Cristo de Deus apareceu a ele com 0 mesmo sinal que ele havia visto nos céus, e ordenou-lhe que fosse feita
uma cépia daquele sinal que ele vira nos céus, e que o0 usasse como uma prote¢do em todos os confrontos
com os inimigos. (O grifo é nosso)

Andnimo, Panegiricos Latinos, VII (V1) 21, 4-7

XXI. 4. Pois imagino viste, Constantino, a teu protetor Apolo, acompanhado da Vitoria, oferecer-te coroas de
louro das quais cada uma te traz o pressagio de trinta anos. Este &, com efeito, 0 nimero das geragdes
humanas que de todas as formas te devem, e que prolongarao tua vida para além da velhice de Nestor. 5. E,
em verdade, por que digo “creio™ Tu viste ao deus e te reconheceste sob as formas daquele a quem o0s
cantos divinos dos poetas predisseram estava destinado o império de todo o mundo. 6. Estimo que este reino
chegou agora, posto que és tu, imperador, igual a ele, jovem, alegre, salutar e belissimo. 7. Com razao, pois,
tendo honrado tu estes augustos templos com oferendas téo ricas que eles néo se precipitam ja as antigas
oferendas e que todos os templos parecem ja chamar-te com seus votos, em especial o de nosso Apolo,
cujas aguas ardentes castigam os perjurios que tu, mais que ninguém, deves detestar. (O grifo & nosso)

Como falado no inicio de nossa comunicag&o, hierofania seria “a manifestagdo de uma realidade
que n&o pertence ao nosso mundo — em objetos que fazem parte integrante do nosso mundo “natural’
(ELIADE: 1999, 17), no excertos supracitados apresentam dois momentos da vida de Constantino, no
primeiro, representado pelo Panegirico, temos a manifestagdo de Apolo a Constantino ap6s suas campanhas
na Galia, em fins da década de 300; no segundo, temos a aparigdo de um sinal sagrado a Constantino, e a
aparigéo de Jesus Cristo ao Imperador (no caso de Eusébio). Passemos inicialmente os relatos cristdos.

Nesse caso, ha dois relatos acerca da mesma hierofania, em Lacténcio - aparigdo de um
cristograma em seu sonho, o qual foi gravado nos escudos dos soldados —, em Eusébio, a aparigdo de uma
cruz de luz no céu circundada pela frase “Nesse simbolo triunfe”, sequida de um sonho no qual Cristo
aparece ao imperador ordenando-lhe que fizesse um troféu de guerra igual aquele sinal.

Esse é um dos pontos principais da vida de Constantino, e os relatos evoluem com o passar do
tempo, se no inicio (na década de 310), Lactancio s6 fala de um sinal que apareceu em sonho a Constantino,
e foi gravado nos escudos; relato que foi totalmente omitido por Eusébio de sua Historia Eclesiastica
(composta nas décadas de 310-320), a qual é contemporanea a esse relato de Lactancio. Posteriormente ha
toda uma narrativa sobre o aparecimento desse simbolo a Constantino, e ainda com a aparigdo de Cristo em
sonhos, ou na realidade — como num dos relatos de S6zomeno, o qual ndo trabalharemos pelas escolhas
apresentadas anteriormente.

O relato que se tornou dominante acerca de Constantino, foi o que pela primeira vez apareceu na
“Vida de Constantino”, escrita por Eusébio ap6és a morte do imperador, como uma biografia laudatéria ao
falecido imperador. Se na “Histéria Eclesiastica” ndo ha hierofania, Deus n&o envia sinal a Constantino, na
“Vida de Constantino”, o sagrado se manifesta com o envio de um sinal a Constantino, além disso, Cristo
ordena-lhe, em sonho, que seja feito um troféu de guerra, e mais a frente o imperador chama sacerdotes
cristdos para lhe ensinar sobre a doutrina crista. Perceptivel a diferenga entre ambos os relatos de Eusébio, a
justificativa para essa diferenga repousa no seguinte fato: “o vitorioso imperador tempos depois relatou o
acontecimento para o escritor dessa histdria, quando foi honrado com sua companhia, e confirmou seu relato
sob juramento, quem poderia hesitar em acreditar na narragéo, desde que o testemunho posterior estabelece
sua veracidade?” (VC I, XXVIIII).

Isso significa que Eusébio s6 cerca de cinco, ou mais anos depois, soube dessa apari¢do através
de Constantino, mas sua “Histdria Eclesidstica’, ndo narra inclusive a morte de Licinio, ocorrida doze anos
depois da batalha? Relato que aparece em um livro acrescido numa possivel edigao revista, haja vista que ha
na propria “Histéria Eclesiastica” provas de uma revisdo, como mostra o seguinte acréscimo: “Maxéncio caiu
em Roma ao impacto de Constantino, enquanto o outro, sobrevivendo muito pouco tempo no Oriente,
sucumbiu nas mé&os de Licinio, que entdo ainda néo estava transtornado” (HE. IX; IX, 1)



30

Licinio “transtornado” é uma clara referéncia ao conflito entre ele e Constantino, € uma “pequena
perseguicdo” narrada por Eusébio, que teria sido realizada por Licinio, em represélia a conduta pré-cristd de
Constantino, o que terminou em 324 quando Licinio foi derrotado e morto por Constantino.

Além disso, ndo foi apenas Constantino que viu o sinal no céu, ‘todo seu exército” viu,
considerando-se que eram mais de trés mil homens temos um caso no qual o sagrado se manifestou para
milhares de pessoas.

A narrativa que apresenta uma interven¢do direta de Deus, com o aparecimento de Cristo ao
imperador, apresenta desse modo, uma relagéo direta entre Deus e Constantino, representa uma “Alianga”
entre o imperador e Deus, através da constru¢éo de uma cdpia do simbolo que lhe foi apresentado por Cristo.

Outro fato a ser explorado diz respeito ao troféu de guerra, enquanto Lactancio fala apenas da
pintura do cristograma nos escudos dos soldados, Eusébio (na “Vida de Constantino”) apresenta a
construgdo de um troféu feito em ouro e pedras preciosas, o qual estaria depositado no palacio de
Constantinopla. Isso é um dos fatos ainda mais interessantes, pois se Constantino fez um troféu como
narrado por Eusébio, por que Lacténcio, o qual estava na corte de Constantino ndo disse algo sobre isso?
Mas n&o avangaremos nesta senda, a qual nos levaria a novos questionamentos.

As hierofanias cristas tém entdo como foco a alianga de Constantino com Deus, o qual acatando as
prescricdes que as roturas do sagrado engendraram no profano, torna-se agente terreno da alianga que trara
paz e unidade ao mundo.

Em relagdo ao Panegirico, ha o relato da aparigdo de Apolo ao Imperador. Apolo, deus solar,
universal, encarna o ideal de sabedoria, realizadora do equilibrio e da harmonia dos desejos, néo pela
supressao das pulsées humanas, mas por orienta-las, no sentido de uma espiritualizagéo progressiva que se
processa gragas ao desenvolvimento da consciéncia.

No texto, Apolo encarna o “império universal’, o qual é oferecido a Constantino, juntamente com a
Vitoria. A hierofania impde-se de forma a explicar em termos de teologia politica o império universal de
Constantino, além da prote¢&o do Deus Solar que lhe prediz trinta anos de reinado.

As hierofanias constantinianas apresentam-se entdo como espacos de manifestagdo do sagrado,
havendo “ndo somente a rotura da homogeneidade do espago, como também revelagdo de uma realidade
absoluta, que se opde a ndo-realidade da imensa extensao envolvente. A manifestagdo do sagrado funda
ontologicamente o mundo. Na extensdo homogénea e infinita onde é possivel nenhum ponto de referéncia, e
onde, portanto, nenhuma orientagdo pode efetuar-se, a hierofania revela um ‘ponto fixo' absoluto, um
‘Centro™ (ELIADE: 1999, 26). Constantino estaria na posi¢do de intermediario entre as duas esferas. O
imperador opera dessa forma como um ponto de intersecgédo entre o sagrado e o profano.

A guisa de conclusdo, embora esta comunicagdo ndo se tenha proposto conclusiva, podemos
observar a manifestagdo do sagrado no seu sentido estrito na pessoa de Constantino. Em Lactancio, o
sagrado manifesta-se no sonho, no qual foi prescrito ao imperador que gravasse o sinal de Cristo nos
escudos. J& em Eusébio, ele e seu exército compartilharam da experiéncia sagrada do sinal, no entanto,
apenas o imperador forjou, em seu sonho, uma alianga com o Deus Cristdo através de Jesus Cristo. E ndo é
Jesus Cristo 0 maior exemplo de hierofania do Cristianismo? O Verbo de Deus encarnado?

Em contrapartida, no panegirico VII, Apolo se manifesta a Constantino, o qual simbolicamente lhe
oferece trinta anos de reinado. E n&o era Apolo o Deus dos Oraculos? Mitologicamente seu oraculo em
Delfos ndo se encontra como ponto de partida na narragdo mitolégica de herdis e povos greco-romanos, o
Centro do Mundo? Apolo também era o Deus da perfei¢do, e desde Augusto imperadores buscavam uma
associagdo a essa divindade, e no periodo helenistico ndo se encontrava associado a figura de um culto
solar, ao qual Constantino se ligava através das emissdes monetarias ao SOL INVICTVS?

Por fim, os trés autores possivelmente nunca se encontraram, mesmo assim, os trés apresentam as
manifestagdes do sagrado na pessoa de Constantino. Os trés relatos tém como principios a delegagéo do
império universal a Constantino, simbolicamente apresentam a mesma explicagdo teologica para o poder de
Constantino: o Imperador é um escolhido das Divindades, e, no caso cristdo, do Deus Unico, suas vitorias
sdo-lhe gragas de deuses que possuem o “império universal”. Essa explicagdo de teologia politica & propria
do momento em que analisamos, de desenvolvimento de uma realeza sagrada, e pertence a propria cultura
politica da época de fins do Il e inicios do IV século.



31

O papel que as hierofanias tinham na legitimidade do imperador, apresenta-se-nos como uma
senda ainda pouco perscrutada pela historiografia, os autores se detém, principalmente na analise causal, e
na instrumentalizag8o da religido cristd no periodo do Baixo Império, deixando de lado as manifestagdes das
crengas politeistas, e o estudo da cultura politica da época, a qual ndo separa a religido do politico,
necessitam-se, pois, de estudos mais aprofundados da propria teologia politica na passagem do politeismo
para o cristianismo, fendmeno que ganha impulso no periodo de Constantino, Tendo o cristianismo se
estabelecido progressivamente como substrato politico-ideoldgico com o qual os imperadores no final do
Império Romano, e no periodo Bizantino dialogaram.

Referéncias Bibliograficas

Documentagao Textual:

AURELIUS VICTOR. De Caesaribus. Trad.intr. coment. H.W. Bird. Liverpool: Liverpool University Press. 1994

BIOGRAFOS Y PANEGIRISTAS LATINOS. Trad. Luis Escobar Bareno et alli. Madrid: Aguillar, s/d

EUSEBIO DE CESAREIA. Histéria Eclesiastica. Trad.Wolfgang Fisher. S&o Paulo: Fonte Editorial. 2005

EUSEBIUS PAMPHILIUS. Church History, Life of Constantine, Oration in Praise of Constantine. Trans.
Rev.Arthur Cushman McGiffert. In. SCHAFF, P. & WACE, H. (Ed.) A select library of Nicene and Post-
Nicene Fathers of the Christian Church. Volume II-1. Edinburgh: T&T Clark. 1890.

LACTANCIO. Sobre la muerte de los persequidores. Trad. Ramén Teja. Madrid: Editorial Gredos. 1982.

Bibliografia:
ALFOLDY, Géza. A Histéria Social de Roma. Trad. Maria do Carmo Cary. Lisboa: Editorial Presenca. 1989
BERARDINO, A. Dicionario Patristico e de Antiguidades Cristés. Petropolis: Vozes/Paulus, 2002
ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano: A esséncia das religiées. Trad. Rogério Fernandes. S&o Paulo:
Martins Fontes, 1999
MENDES, Norma, SILVA, Gilvan. Diocleciano e Constantino: A Constru¢do do DOMINATO. In.
Repensando o Império Romano: Perspectiva Socioeconémica, Politica e Cultural. Rio de
Janeiro: Mauad; Vitoria: EDUFES. 2006, p.193-221
RODRIGUEZ GERVAS, Manuel J. Propaganda Politica y Opinién Publica; em los Panegiricos Latinos
Del Bajo Imperio. Salamanca: Universidad de Salamanca, 1991
SILVA, Gilvan da. Reis, santos e feiticeiros; Constancio Il e os fundamentos misticos da Basiléia.
Vitéria: EDUFES, 2003




32

CONSTRUINDO A IDENTIDADE DE UMA CORTESA NA ATENAS CLASSICA
Edson Moreira Guimaraes Neto — LHIA/UFRJ

Diferente do que existe em relagdo as esposas legitimas, as cortesés atenienses néo foi imposto
nenhum coédigo especifico de conduta em relagdo a seu comportamento. A documentagéo nao faz nenhuma
referéncia especifica a um modo adequado de agir, falar, vestir-se, ou comportamento das hetairai, o que nos
leva a crer que determinados comportamentos caracteristicos dessas mulheres eram resultado das
necessidades da fungdo que exerciam. Cabe observar também que quem construiu modelos especificos
acerca do modo de vida e conduta das cortesés foi a prépria historiografia contemporénea, ora classificando-
as como mulheres cultas e as Unicas verdadeiramente livres da pdlis, ora como vitimas de submisséo
imposta por uma sociedade masculinizada.

Tentaremos desconstruir tais mitos criados pela historiografia tradicional e, através do trabalho com
a documentac&o textual e a cultura material, comprovar a hipétese de que o(s) processo(s) de construgao de
identidade das hetairai resultou na formag&o do grupo — se assim as podemos chamar — mais heterogéneo
da pdlis dos atenienses.

Maes ou proprietarias, as proxenetas helénicas — responsaveis pela educagéo das hetairai — eram,
na maioria das oportunidades, mulheres capazes de formar cortesas destinadas a ter uma vida facil ao lado
de homens ricos. Tradicionalmente, parte da historiografia contemporanea tendeu a fomentar uma construcéo
de que as corteséas recebiam uma formagao intelectual superior até mesmo a das bem-nascidas, participando
inclusive dos debates filoséficos (SALLES, 1982, p.46; POMEROQY, 1999, pp.110-1; VRISSIMTZIS, 2002,
p.95). Contudo tais consideragbes perpassam normalmente por exemplos como o de Aspasia, que sequer
pode ser comprovadamente considerada como uma hetaira.

Além de belas, as cortesds deveriam ser agradaveis. Acreditamos que a educagéo das hetairai era
estritamente voltada ao mundo dos prazeres, visto que sua principal prerrogativa era divertir, entreter e dar
prazer a seus clientes, e, como veremos mais a frente, eram essas as armas que elas tinham para se inserir
no dialogo de poder com os homens.

Em primeiro lugar, era preciso que essas jovens possuissem o corpo ideal, ou pelo menos,
parecessem possui-lo. Para tanto, eram ensinadas a usar o proprio corpo, a remodela-lo. Se tinham algum
defeito aprendiam a oculta-lo, caso alguma parte de seus corpos fosse particularmente bela, encontrariam
uma maneira de desnuda-la.

Enquanto as filhas legitimas dos atenienses aprendiam a cantar e a tocar principalmente com fins
religiosos e longe da presenca dos homens, as meninas destinadas a serem cortesas, evidentemente,
treinavam praticas de entretenimento. Por servirem as camadas mais abastadas da pdlis dos atenienses, as
hetairai realmente passavam por um treinamento bastante pragmatico e especifico na busca de proporcionar
o entretenimento da melhor maneira possivel, aprendendo a dangar, cantar e a tocar instrumentos como o
krotalon, a lira e, principalmente o aulés (CERQUEIRA, 2005, p.39; SALLES, 1982, p.61; VRISSIMTZIS,
2002, p.95).

Podemos dizer que nesse mundo dos prazeres, as hetairai ou companheiras — fossem elas
escravas ou mulheres livres — ocupavam o mais alto posto. Ao contrario das pérnai — que atuavam nas zonas
portuarias a baixos precos -, as hetairai — com todos os seus dotes artisticos e fisicos — serviam apenas a
estrangeiros ricos e aos cidaddos mais abastados — kaloi kagathoi — cobrando quantias bastante elevadas.

As hetairai eram companheiras dos homens em banquetes e outros eventos da vida social da pdlis
dos quais as esposas, filhas e irmas nao participavam, principalmente, devido a austeridade no
comportamento exaltado pelo modelo mélissa.(1) Independentemente de seu flutuante status social -
oscilando entre a bela e culta Aspasia e uma flautista qualquer, aos quais os favores sexuais poderiam ser
louvados vez ou outra -, que poderia sofrer grandes variages de acordo com as circunstancias, as hetairai
se caracterizaram por sua participagao no banquete dos homens (CALAME, 2002, pp.116-7).

Na dinémica relacionada ao mundo dos prazeres podemos situar o0 sympdsion como o evento
méximo. Este era o acontecimento mais caracteristico da vida social e sexual em Atenas. Literalmente
significando festa de beber, era um encontro Unico, dedicado a varios tipos de comidas, bebida, jogos,
discussoes filosoficas e sexo em publico com prostitutas, concubinas e outros homens, mas nunca com
esposas (KEULS, 1993, p.160).



33

O sympasion privado € uma parte tdo caracteristica da vida ateniense, que muitas facetas da
cultura helénica seriam incompreensiveis se estes ndo fossem levados em conta. A busca da manuteng&o do
entretenimento e da alegria estava nas médos de pessoas que dependiam dessas festas como sustento
pessoal. As hetairai, musicistas e acrobatas eram responsaveis pelo deleite e pelo prazer dos olhos e dos
corpos dos convivas. Por isso, este trabalho valoriza a imagética relativa aos sympdsia, que eram, por
exceléncia, a esfera de atuacgdo das hetairai.

O destino natural dos sympdsia era a indugo a atividade que mais dava fama as hetairai: a pratica
do sexo. Cenas que se enquadram em tal tematica proliferam na decoragdo da cerdmica relativa aos
symposia.

As produgdes da imagética nos mostram casos recorrentes de que para essas mulheres a beleza
se constituia em sua maior e talvez unica arma e instrumento de barganha nas relagdes de poder travadas
com os cidaddos atenienses. Diversos pintores representam hetairai gordas e aparentemente mais velhas
tendo que se valer de subterfugios para permanecer atuando no mundo dos prazeres, como podemos
conferir nas figuras 1,2 e 3.

Figura 1 Figura 2

Nas figuras 1 e 2(2) temos, respectivamente, as faces exteriores A e B de uma kylix de figuras
vermelhas confeccionada em torno de 525-475 a.C., atribuida a Phintias. Na cena da figura 1, vemos uma
velha e barriguda hetaira nua agachada masturbando um jovem rapaz. Na figura 2, vemos uma cena similar,
com 0s mesmos personagens, onde a hetaira derrama o vinho de uma krater sobre seu corpo, com a ajuda
do um jovem que se masturba (KEULS, 1997, p.291).

Na figura 3(3) temos um askés de figuras vermelhas de cerca de 450 a.C., com duas cenas
representando 0 que parece ser 0 mesmo jovem (auséncia de barba) - identificado pelo nariz avantajado —
mantendo relagdes sexuais com uma hetaira diferente em cada uma delas. Aquela que se encontra na cena
da parte inferior & jovem e de boa aparéncia: 0 homem faz sexo com ela, na posicdo denominada por Eva
Keuls missionary position, papai-mamée. A hetaira na parte superior da cena é mais velha, sua barriga ndo
tem firmeza, e também parece desdentada. O cliente esta penetrando-a por traz, analmente (KEULS, 1993,
pp.176-9).

A copula frontal era o método sexual mais refinado, reservado para as mulheres desejaveis,
enquanto que 0 sexo por traz era menos valorizado, sendo provavelmente considerado degradante. A partir
de tal afirmagdo, Eva Keuls argumenta que os contatos estabelecidos com velhas hetairai poderiam servir



34

para livrar a mente dos homens de qualquer vestigio de autoridade feminina proveniente de suas infancia,
que pudessem manter inconscientemente, desde os seus primeiros anos vividos no interior do gineceu
(KEULS, 1993, p.179).

Nas cenas em que ocorre uma negociacdo entre homens e mulheres remetidas ao universo da
prostituicdo podemos sempre observar mulheres jovens, e, portanto, desejaveis. Nesses momentos, 0s
papéis parecem se inverter e 0s homens tém que se fazer desejaveis para as mulheres que podem inclusive
recusa-los. As figuras 4 e 5(4) nos mostram algo nesse sentido.

- Figura 4 Figura §

Nas figuras 4 e 5 podemos ver as duas faces exteriores de uma kylix de figuras vermelhas de cerca
de 500-450 a.C., atribuida a Makron. Na figura 4 vemos a face A, onde duas mulheres hetairiai (uma delas
sentada) sdo abordadas por um jovem rapaz (sem barba) e um homem adulto (barba) que trazem uma sacola
de dinheiro na méo esquerda e uma flor na méo direita cada um. Na figura 5 vemos a face B, onde vemos
outros dois homens adultos (barba) apoiados em um cajado cada um e sem as sacolas de dinheiro, tendo
que se valer de outros meios para persuadir as mulheres. O da direita parece bem sucedido ao estender sua
méo direita segurando uma flor e a mulher diante dele sorri e segura um ramo, o outro ndo parece ter tanta
sorte.

Segundo Sian Lewis, a imagética que traz representagdes das cortesés com sacolas de dinheiro,
longe de ser algo degradante, pode ser considerado algo positivo para essas mulheres (LEWIS, 2002, p.197).
As cenas que encontramos nesses vasos ndo remetem a simples transagdes de troca de dinheiro por sexo,
mas imagens de negocia¢do. A tematica gira em torno da concordancia ou ndo da mulher. A partir de tal
perspectiva, 0 vaso pode ser entendido como uma representagao do poder exercido pelas cortesas, captando
o momento em que ele se manifesta de forma mais clara.

Por outro lado, se observarmos a otica falo-narcisica que predominava na sociedade ateniense,
podemos chegar a novas conclusdes. Na kylix representada nas figuras 4 e 5 esta presente o aulés, o que
atribui um status superior as mulheres em cena(5), €, conseqlientemente, maior valor ao éxito em conquista-
las.

A intervenc&o do dinheiro — explicita nas figuras 4 e 5 — na busca pelo gozo pode ser compreendida
como o exercicio brutal do poder sobre os corpos reduzidos ao estado de objetos. Essa préatica pode ser
considerada como um dos tragos pertinentes a virilidade, que, na agonistica sociedade ateniense, s6 poderia
ser concebida num aspecto relacional a partir do reconhecimento pelos outros cidaddos (BOURDIEU, 2003,
pp.26-67). Desta forma, aqueles que pudessem pagar por essas mulheres teriam a possibilidade de serem
reconhecidos como melhores e mais aptos a exercer o poder perante seus iguais.

Lissarrague classifica as cortesds como simples acessoérios contribuindo para o bom
desenvolvimento do banquete (LISSARRAGUE, 1990, P.257). Contudo, esta claro que a partir do contato
sexual estabelecido entre as hetairai e 0s jovens atenienses inevitavelmente surgiam diversos tipos de
relagdes. Segundo Claude Calame, poderia haver fortes lagos de philia entre uma hetaira e alguns de seus
clientes (CALAME, 2002, pp.128-9).

Podemos considerar como um bom exemplo desse tipo de proximidade entre cortesa e cidadao, em
O Banquete de Platdo, a passagem onde Socrates defende sua posigao acerca de Eros a partir do que ouviu
de uma mulher chamada Diotima (claramente uma hetaira), que, segundo ele, era [...] sobremodo entendida



35

neste assunto como em muitos outros [...] e que o [..] doutrinou sobre as questées do amor (PLATAO. O
Banquete, XXII, 201d).

N&o s0 os textos escritos como também diversas cenas da imagética relativa aos banquetes trazem
representagdes de contatos afetuosos entre convivas e hetairai, como na figura 6(6).

Figura 6

Na figura 6, vemos o medalh&o interior de uma kylix de figuras vermelhas fabricada por volta de
525-475 a.C. e atribuida a Kiss Painter - famoso por pintar cenas de beijos (LEWIS, 2002, 124). Sabemos
que se trata de uma cena de prostituicdo pelos fatos de 0 homem em cena ser ainda um garoto (auséncia de
barba) e as duas faces exteriores estarem decoradas com cenas de k6mos. A cena mostra uma pequena
hetaira vestida abragando um jovem rapaz que demonstra reciprocidade ao seu gesto passando as méos em
torno do pescogo da menina. Na figura 6, o posicionamento e o gestual das personagens em cena, aliados
aos jogos de olhares transmitem uma atmosfera de intimidade e afeigédo (LEWIS, 2002, pp.122-4).

A documentacgdo textual nos mostra que se cenas desse tipo eram comuns no universo dos
sympésia elas eram incitadas pelas proprias cortesas, pois estas deveriam conquistar um homem por seus
modos amaveis, caso contrario ele procuraria outra (ATENEUS. Os Deipnosofistas, XllI, 559).

Ocasides desse tipo mostram que embora as cortesds atenienses nao gozassem de um status
social privilegiado, estando inclusive abaixo das esposas e mais ainda em relagdo aos homens, a idéia de
que elas eram objetos passivos ndo se confirma, pois fica claro que elas agiam no sentido de buscar uma
melhor posi¢do umas em relagéo as outras e em relagéo a sociedade.

As hetairai tinham como principais fungdes entreter seus clientes por meio do canto, da danga, da
musica e do ato sexual (LIMA, 2000, p.23). Além disso, 0 maximo que qualquer cortesa poderia almejar seria
o concubinato, levando uma vida semelhante a de uma esposa, mas estando desamparada pelas leis da
pdlis, podendo ser abandonada por seu bem-feitor no momento em que este assim desejasse. Esses fatores
assinalam o caréater efémero dos contra-poderes e das relagbes de philia que essas mulheres pudessem
estabelecer em seus contatos com os cidaddos, como podemos ver na seguinte passagem: Olha agora para
elas, para tuas rugas, teus cabelos grisalhos, teu corpo decrépito e tua boca que perdeu toda a graga da
juventude. Tu eras muito orgulhosa! (Antologia Palatina,V, v.21).

Com base nisso tudo, somos levados a crer que as hetairai estavam inseridas no universo social da
pdlis apenas durante a juventude e enquanto seus corpos constituissem objetos de desejo, atraindo cidad&os
em busca de prazer. Passada a juventude, a grande maioria dessas mulheres estaria fadada ao
esquecimento e, conseqlientemente, a miséria. Contudo, embora fosse este o destino mais comum para tais
mulheres nao era certo. Temos exemplos como o de Herpilis, que viveu com Aristoteles, de quem teve
Nicomaco, além de ser incluida em seu testamento; e ndo esquecendo que a Grécia orgulhosa e invencivel
era escrava da beleza divina de Lais, mesmo depois de sua morte (SALLES, pp.127-37).

Ao se depararem com as possibilidades de futuros t&o distintos (o conforto ou a miséria), essas
mulheres, embora estivessem inseridas numa dindmica que pressupunha normalmente que fizessem parte
de um conjunto, agiam visando seus interesses individuais. Cada uma delas buscava, de alguma forma,
ocupar um plano superior ao das demais colegas de trabalho, para assim assumir maior destaque ante os
olhos dos clientes, se tornarem mais disputadas entre eles, e adquirir maior poder de barganha nas relagdes
de poder com os mesmos. Essa competigdo em busca de espago poderia acirrar sensivelmente a rivalidade



36

entre algumas hetairai, como nos mostra uma passagem em que uma cortesd se pde a dangar em um
banquete e provoca outra, que teria pernas demasiadamente finas para mostra-las em publico, mas que
prontamente aceita o desafio, unicamente para nédo perder a atengéo dos convivas (LUCIANO. Didlogo das
Cortesés, v.3).

Defendemos que essa postura mais individualista assumida pelas hetairai influiu para que o
processo de construcdo e auto-reconhecimento de suas identidades, tanto grupal como individual, se
constituisse de maneira divergente aos dos cidadaos e das esposas legitimas atenienses, por exemplo.

Como j& foi visto em recentes trabalhos da historiografia, os cidadéos e as esposas legitimas
atenienses se reconhecem como individuos, e, mais que isso, como integrantes de um grupo(7). Tais grupos
exercem um tipo de coeséo social que se mantém através de processos de integragao, interagdes sociais,
exclusdes e conflitos(8).

A documentagéo evidencia tamanha gama de condutas e destinos, que nos parece muito mais
palpavel acreditar que as cortesds atenienses se identificavam através dos outros como individuos, mas néo
conseguiam dispor de ferramentas suficientes para se reconhecerem como grupo. Assim, consideramos que
0 processo de construgdo de identidade das hetairai se dava apenas de forma parcial ou incompleta, pois, em
certa medida, pode-se dizer que: elas sabiam 0 que ndo eram, pois reconheciam 0s outros; sabiam o que
gostariam de ser; mas, ironicamente, ndo sabiam o que eram, ou melhor dizendo, a que grupo pertenciam.

Indo um pouco além, nos parece que essa dificuldade demonstrada pelas hetairai em se
entenderem e, portanto, agirem como grupo resultava de forma negativa sobre seu desempenho nas relagdes
de poder em que estavam inseridas. Consideramos que, como individuos isolados e que competiam entre si,
sua forga, influéncia e poder de barganha se tornavam muito mais insipientes do que poderiam ser caso
atuassem como um grupo coeso.

Ao longo deste trabalho, vimos que, normalmente, as hetairai ndo gozavam de uma situagao
privilegiada, mas com isso ndo queremos dizer que eram vitimas da exploragdo masculina, pois entendemos
que toda a sua preparagéo desde que seus caminhos no mundo dos prazeres comegavam a serem tragados,
elas aprendiam a tirar o maior proveito possivel das situagdes em que se encontravam, se utilizando das
armas de que dispunham para se inserirem na dinédmica de poder da polis.

Os resultados de sua atuag&o ndo ficam muito claros através da leitura da documentagao, contudo
esta nos mostra que longe de serem elementos passivos nas praticas do seu dia-a-dia e nos contatos sociais
que estabeleciam com os cidaddos sempre agiram na inteng&o de garantirem para si um melhor presente e
futuro.

NOTAS:

(1) Modelo de comportamento ideal das esposas bem-nascidas atenienses (LESSA, 2004, p. 12).

(2) Figuras 1 e 2: Localizagdo: Malibu, J. Paul Getty Museum 80A.E.31. Temética: Sympdsion/ Prostituicao.
Proveniéncia: N&o Fornecida. Forma: Kylix. Estilo: Figuras Vermelhas. Pintor: Phintias. Data: ce. 500 a.C.
Indicagdes Bibliograficas: KEULS, 1997, p.408, fig.65 e 66.

(3) Figura 3: Localizagdo: Athens, Kerameikos Museum 1063. Tematica: Prostituigdo. Proveniéncia: Athens,
Ceramicus. Forma: Askds. Estilo: Figuras Vermelhas em Terracota. Pintor: Nao Fornecido. Data: ce. 450 a.C.
Indicagdes Bibliograficas: KEULS, 1993, p.178, fig.160; VRISSIMTZIS, 2002, p.68, fig.27.

(4) Figuras 4 e 5: Localizag8o: Toledo, Ohio, 72.55. Temética: Negociagdo. Proveniéncia: N&o Fornecida.
Forma: Kylix. Estilo: Figuras Vermelhas. Pintor: Makron. Data: 500-450 a.C. Indicagbes Bibliograficas:
KEULS, 1993, p.167, fig.141 e 142; p.227, fig.204; 1997, p.392, fig.33 e 34, p.393, fig.35.

(5) A presenga do aulds evidencia que aquelas deveriam ser cortesds do mais alto nivel, posto que as
auletrides (tocadoras de aulds) eram as mais caras e mais disputadas profissionais do prazer em Atenas
(CERQUEIRA, 2005, pp.40-1).

(6) Figura 6: Localizagdo: Berlin, Antikensammlung 2269. Tematica: Prostituica/ Philia. Proveniéncia; Italy,
Chiusi. Forma: Kylix. Estilo: Figuras Vermelhas. Pintor: Kiss Painter. Data: 525-475 a.C. Indicagdes
Bibliograficas: KEULS, 1993, p.192, fig.174; LEWIS, 2002, p.124, fig.3.25.

(7) Para a quest&o dos cidadéos, ver: THEML, 1997. Para a questéo das esposas, ver: LESSA, 2001 e 2004.

(8) Segundo Tomaz Tadeu da Silva, a identidade sé pode ser construida em um aspecto relacional com os
outros, ou seja, quando o individuo reconhece o que ele é, automaticamente também conclui 0 que ndo é e



37

de que grupo ndo faz parte. Contudo esse processo de construgdo da identidade s6 se completa quanto o
individuo se reconhece pertencente a um determinado grupo, ou seja, quando reconhece seus iguais (DA
SILVA, 2000, pp.74-6).

Bibliografia:

BOURDIEU, P. A Dominagdo Masculina. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2003.

CALAME, C. Eros en la Antigua Grecia. Madrid: Ediciones Akal, 2002.

CERQUEIRA, F.V. “Musica e Género no Banquete: o registro da iconografia atica e dos textos antigos (séc.
VlieVa.C.)". In: LESSA, F.S. & BUSTAMANTE, R.M.C. (org). Memdria e Festa. Rio de Janeiro: Mauad,
2005, pp.37-47.

DA SILVA, T.T. “A produgdo social da identidade e da diferenga”. In: DA SILVA, T.T., HALL, S. &
WOODWARD, K. (org.). Identidade e Diferenga: A perspective dos Estudos Culturais. Petropolis: Vozes,
2000, pp.73-102.

KEULS, E.C. The Reign of Phallus: Sexual Politics in Acient Athens. California: University of California Press,
1993.

. Painter and Poet in Ancient Greece: Iconography and Literary Arts. Stuttgart and Leipzig: B. G.
Teubner, 1997.
LESSA, F.S. Mulheres de Atenas: Mélissa do Gineceu & Agora. Rio de Janeiro: LHIA-IFCS, 2001.
. O Feminino em Atenas. Rio de Janeiro: Mauad, 2004.

LEWIS, S. The Athenian Woman: an iconographic handbook. London and New York: Routledge, 2002.

LIMA, A.C.C. Cultura Popular em Atenas no V Século a.C.. Rio de Janeiro: Sette Letras, 2000.

LISSARRAGUE, F. The Aesthetics of the Greek Banquet: Images of Wine and Ritual. Princeton: Princeton
University Press, 1990.

POMEROY, S. Diosas, Rameras, Esposas y Esclavas: Mujeres en la Antigiidad Classica. Trad. R. L.
Escudero. Madrid: Akal, 1999.

SALLES, C. Nos Submundos da Antigiiidade. Sao Paulo: Brasiliense, 1982.

THEML, N. O Publico e o Privado na Grécia do VIl ao IV séculos a.C.: O Modelo Ateneiense. Rio de Janeiro:
Sette Letras, 1998.

VRISSIMTZIS, N. A. Amor, Sexo e Casamento na Grécia Antiga. Sdo Paulo: Odysseus, 2002.



38

PROFANO E SAGRADO NO ROMANCE O ASNO DE OURO
Fabiane Silva Martins - NEA/UERJ

Todos sabemos, através de nossa propria experiéncia, ser proprio dos homens temerem o que néo
podem controlar (RODRIGUES, 1983: 65) e que desconhecem, assim como estarem as culturas destinadas a
enfrentar eventos que a desafiam. Afinal, tudo que é andmalo e esta fora do nosso controle, como nos diz
José Carlos RODRIGUES, converte-se imediatamente em fonte de perigo (RODRIGUES, 1983: 66).

Durante milénios juntaram-se inUmeros vestigios histéricos da incessante busca humana por
respostas as perguntas que, até hoje, ainda ndo encontraram respostas definitivas e unissonas: de onde
viemos e para onde vamos?

A busca por respostas a estes questionamentos simples e até mesmo considerados por alguns
pueris, mas 0s quais de muitos tiram o sono, trouxeram, para nés, ndo s6 uma variada gama de cultos e
manifestagdes religiosas, mas também uma rica documentacao, entre as quais, templos, formulas, segredos
ancestrais, documentos milenares, contos que chegaram a nés, entre outros, onde as respostas foram
atribuidas a crencas em deuses, lugares para onde os mortos seguem com sua caminhada, magias,
encantamentos, cultos que visavam a salvagao, entre outras inimeras manifestagdes.

O romance O Asno de ouro, nos mostra através de suas paginas como alguns buscavam se
relacionar com a morte, com o desconhecido e com os mistérios do universo, suscitando, bem como
respondendo, inmeros questionamentos com relag&o ao cotidiano e as relagdes sociais da Roma Antiga.

Tais quais 0s gregos, 0s romanos se preocupavam com a morte, e a ela atribuiram uma série de
comportamentos e rituais a serem seguidos: fazia-se essencial o enterro do morto, bem como a execugao de
rituais que garantiriam a passagem tranqila do espirito a0 mundo dos mortos, impedindo que 0 mesmo
vagasse entre os vivos espalhando sua dor e indignacgdo por sua morte e levando maldicdo a comunidade a
qual habitou.

A preocupagao acerca do cuidado com os mortos e seus rituais é bastante explicita no decorrer do
livro de Apuleio.

Logo no inicio do livro, enquanto Lucius viajava a Tessalia, encontra com Aristdmenes e este |he
conta a histéria a qual viveu em companhia de seu amigo Socrates. Na historia, Aristdmenes, fala do ritual
funerario chamado conclamatio (apelo), no qual o nome do morto era invocado inUmeras vezes antes que
fosse conduzido & tumba, e da necessidade do sepultamento do corpo: “Mas que ao menos sobreviva para
amontoar um pouco de terra sobre o cadaver deste pobre rapaz” (Apuleio. 26). ). Outra passagem a respeito
do cuidado dos romanos com os mortos € com seus rituais € a passagem na qual Caridade, moga nobre,
apds a morte de seu marido Tlepdlemo, presta grandes homenagens a ele, chamadas por Apuleio de divinas,
e ergue na sepultura uma figura com tragos do deus Liber (nome latino de Dioniso.), simbolizando seu marido
(Apuleio. 153). No mesmo conto é citada a preocupagdo em se guardar o luto, um luto de 12 meses (ldem.
155)!

Esta pratica da ostentagdo funeraria, percebida no texto de Apuleio com o exemplo de Caridade,
era comum na Grécia, pois era costume da aristocracia grega, consfruir grandes timulos com belos
monumentos aqueles que morriam, pois eles ajudariam a manter viva a memoéria do morto no mundo dos
vivos.

Além do respeito pelos rituais funebres, e por certos cerimoniais € comportamentos que deviam
acompanhar a morte, em Roma assim como na Grécia, existiam aqueles que se aproveitavam da morte
alheia para beneficio proprio utilizando-se de praticas magicas provindas do sincretismo religioso que
utilizavam a morte como material base para a realizagao de feitigos.

A necromancia era condenada pelas leis romanas, porém muitos utilizavam praticas mégicas
necromantes para atingir seus objetivos pessoais furtivamente, visitando cemitérios ou velérios durante a
noite, secretamente, quando todos ja dormiam e o morto encontrava-se s6.

Apuleio, em sua obra, nao deixa de mencionar a Tessalia, considerada na Antiguidade como uma
terra repleta de magia, apresentando-a como 0 pais no qual todos concordavam em celebrar como o bergo
das artes magicas e dos encantamentos(lbdem. 35). Cita, entdo, o habito de se contratarem vigias noturnos
para velarem os mortos enquanto todos dormiam, protegendo-os dos ataques noturnos das feiticeiras, as
quais, metamorfoseadas em animais, invadiam o local onde os corpos estavam e desfiguravam o morto,



39

tomando, para si, partes de seu corpo, como orelhas, nariz, olhos: “Néo creio que em nenhum pais do mundo
se viva em tanta liberdade como aqui. Todavia, temo extremamente as armadilhas invisiveis e inevitaveis da
ciéncia magica. Pois as préprias sepulturas dos mortos ndo estédo sequras, dizem, mas ali vdo roubar, nos
monticulos de terra, e nos restos das fogueiras dos condenados, reliquias tomadas dos cadaveres, para a
perdicdo dos vivos. E no préprio momento das ceriménias finebres, velhas magicas avangam céleres como
passaros, sobre aqueles que procedem ao sepultamento.” (...)/'De pé em cima de uma pedra, avisava ao
publico em voz retumbante que, se alguém queria vigiar um defunto, podia dar prego... Ignoras que te
encontras na Tessélia, pais onde as feiticeiras tém habito de roubar com os dentes, do rosto dos mortos,
material com que prover suas artes mégicas” (Ibdem. 46 e 47).

A morte continha grande poder por envolver em si inUmeros sentimentos: a dor de quem permanece
no mundo dos vivos, pela falta dos mortos, € a dor dos proprios mortos por terem deixado a vida. Assim como
na Grécia e em muitas outras culturas, 0os romanos acreditavam que aquelas pessoas que tiveram morte
violenta, ou entdo morreram muito jovens, sem cumprirem sua missdo na terra, tornavam-se poténcias
sobrenaturais, pois continham em si uma profunda dor que trazia miasma & comunidade, ja que por sua
morte repentina ndo conseguiam fazer a passagem para 0 mundo dos mortos e ficavam a vagar entre os
vivos, alguns exigindo vinganga.

Estas poténcias sobrenaturais eram consideradas almas errantes e eram geralmente criangas,
vitimas de assassinato, mulheres vitimas de parto e suicidas, que como ja fora dito, devido suas mortes
precoces ndo estariam de fato preparadas para fazer a passagem para o mundo sobrenatural, tornando-se
por este motivo, vitimas perfeitas para as feiticeiras.

Sobre os suicidas cabe alertar, uma breve distingdo no modo como gregos e romanos os tratavam.
Na Grécia Antiga eram tratados como o pior dos mortos, por terem, com as suas mortes, ultrajado as regras
sociais poliades, ausentando-se de suas obrigacdes perante a comunidade por sua propria vontade. Assim,
estavam condenados a enterros inglérios e a vagarem sem destino ap6s a morte.

Em Roma, durante a Republica, as regras acerca do suicidio eram semelhantes as gregas, no
entanto, mesmo sendo o suicidio condenado, pois enfraquecia a comunidade, havia a possibilidade, para
quem se achava descontente com a vida e ndo mais queria habitar este mundo, de apresentar-se ao senado
e mostrar as suas razdes para cometer tal ato. O senado entdo analisaria o caso, podendo vir a conceder, ao
solicitante, o direito ao suicidio. Outra excegao prevista para a aceitagdo do suicidio era a defesa de Roma e
a da prépria honra pessoal e familiar.

Suicidas, especificamente, ndo sdo mencionados no Asno de Ouro, mas ha um exemplo, na obra,
de invocagao de espiritos errantes, quando a esposa de um moleiro, indignada com o marido que Ihe pedira o
divércio, busca propiciar a morte do infeliz através de praticas magicas: Voltando-se as suas praticas antigas,
exercitou-se nos artificios familiares ao seu sexo... Foi a prépria vida do desgragado que ela ameagou,
incitando a perdé-lo a sombra de uma mulher que perecera de morte violenta. /Vestida de trapos lamentaveis,
pés nus e sem protegdo, estava palida como o bruxo e era de horrivel magreza. Sua cabeleira grisalha
espalhada e suja de cinza, caia para frente e lhe escondia a maior parte do rosto. Assim pousou docemente a
méo sobre o moleiro, e a pretexto de uma conversa particular, arrastou-o para o quarto dele... (Ilbdem. 186 e
187)

A prética da magia para fazer mal ao inimigo era comum na Grécia e chegou a ser muito difundida
em Roma. Esta préatica visava a realizagdo de interesses pessoais, tais como a vinganga, a exemplo do caso
da esposa do moleiro.

Nesta pratica utilizava-se uma poténcia sobrenatural e invocava-se alguma divindade cténica, ou
seja, uma divindade que possuia relagdo com o mundo dos mortos, tais como Prosérpina, Mercurio, Orgo
(Plutdo, Hades), Cérbero, Caronte, entre outras, por sua capacidade de potencializar o poder da magia e de
interceder favoravelmente no mundo sobrenatural, por aquele que a elaborava.

A magia para fazer mal ao inimigo era geralmente realizada através da inscrigdo de imprecagdes
em uma ldmina de chumbo e também através da invocagédo do deus e da poténcia sobrenatural. A lamina
entdo era dobrada e podia ser atravessada por cravos para maximizar o dano. Logo em seguida a lamina
deveria ser colocada em fendas nas paredes de templos ou da casa da pessoa a ser imprecada, ou até
mesmo depositadas em rios ou na propria sepultura onde jazia o corpo da poténcia sobrenatural.



40

As laminas de imprecagédo eram denominadas na Grécia por katadesmoi e em Roma por defixios e
podiam também ser usadas para fins amorosos, eram também muito comuns na Antiguidade as magias
amorosas, sejam com o intuito de trazer a pessoa amada para os bragos do praticante da magia ou de quem
a solicitava, ou entdo de separar enamorados.

O conto de Lucius nos traz um exemplo deste tipo de pratica méagica: Vais saber dos maravilhosos
segredos pelos quais minha ama se faz obedecer dos manes (alma dos mortos), perturba o curso dos astros,
constrange as poténcias divinas, serve-se dos elementos. Mas jamais recorre ela com mais vontade a forca
de sua arte como quando um bonito rapaz Ihe chama a atengdo, o que, em verdade, acontece muito
freqlientemente... Ontem, por acaso, quando ela voltava do banho, reparou num mogo sentado num saldo de
barbeiro. Ordenou-me que levasse, as escondidas, seus cabelos que caiam sob as tesouras e juncavam o
solo. (Ibdem. 63)

Outro elemento muito comum presente no conto € a figura da mulher como praticante de magia. No
texto as feiticeiras sdo representadas como seres despudorados, adulteros, imorais e libertinos que buscam
sempre 0s prazeres carnais, enfeiticando constantemente os homens pelos quais se atraiam,
independentemente de serem casadas, ou de suas vitimas o ser.

Geralmente sdo praticantes noturnas de seus encantamentos dado o carater furtivo de tais praticas:
a magia motivada pela vontade individual e nao por uma necessidade coletiva, como era o caso da
necromancia, nao era vista com bons olhos em Roma, podendo até mesmo ser punida com pena capital.

Em suas desventuras, pelas diversas regides do Império, o asno Lucius se depara com as multiplas
faces da religidfo romana, expressando nesta sucessdo de magias, fabulas, augurios, pressagios e
supersticdes, um certo amalgama entre as praticas consideradas sagradas e as consideradas profanas.

No capitulo XI do livro, ap6s todos os seus suplicios e ja desesperado por sua situagéo, Lucius
clama a diversas deusas por ajuda. Ap6s pronunciar os nomes de Ceres, Vénus, Diana e Prosérpina, obtém
resposta de lsis, a qual se apresenta como divindade suprema e primeira divindade dos céus: invocada como
Minerva, Vénus, Diana, Prosérpina, Ceres, Juno, Belona, Hécate, Ramnusia, o seu verdadeiro nome seria
isis(Ibdem. 222 e 223). Lucius entdo é instruido pela deusa como proceder para retomar as sua forma
humana, abandonando o invélucro de besta de carga que tanto Ihe trouxera pesar.

E durante Nauigium Isidis, uma espécie de procissao devotada a Isis, onde sacerdotes vestidos de
linho branco e carregando imagens, simbolos e instrumentos sagrados, seguidos de uma enorme multidéo ao
som dos flautistas devotados a Serépis (Osiris helenizado) colocavam no mar um barco com objetos
preciosos e outras oferendas a deusa, o asno, enfim, transforma-se novamente em homem e passa entdo a
devotar sua vida a deusa.

Este culto de isis tornara-se muito popular em Roma, pois atendia ndo s6 a homens abastados,
estendendo-se a toda a populagdo, incluindo ai pessoas de poucas posses, mulheres, escravos e burros
(Asnos, referéncia a personagem principal: Lucius).

A inserg&o de influéncias e cultos estrangeiros a religido romana serviu para “popularizar” a religido,
antes voltada as classes abastadas, concedendo aos habitantes do império romano a oportunidade de se
verem inseridos as crengas e a religido, elaborando para si praticas populares de cultos e de rituais magicos
que, grosso modo, atendiam as necessidades da populagdo e preenchiam as lacunas deixadas pela justica,
pelo governo e pelas condigdes sociais em que grande parte da populag&o se via inserida.

Podemos concluir que a religido romana, devido as influéncias estrangeiras, trouxe para si uma
série de ritos, cultos e praticas, que mesclados, tornaram as fronteiras entre o sagrado e o profano poucos
claras. Este fato acabou desenvolvendo entre os romanos, praticas magicas que visavam objetivos
individuais em detrimento dos objetivos da comunidade, ja os novos cultos, oriundos de regides estrangeiras,
possibilitaram a inser¢&o de classes sociais, antes excluidas nas praticas religiosas romanas.

BIBLIOGRAFIA:
Fontes:
APULEIO, Lucio. O asno de Ouro. Colegao Universidade. Edigdes de Ouro

Obras de referéncia:



41

CANDIDO, Maria Regina. Katddesmos: a magia entre os atenienses do V ao Il século a. C. Tese de
Doutorado orientada pela Professora e Doutora Neyde Theml e apresentada & Universidade Federal do
Rio de Janeiro em 2001.

. A magia em Atenas. In: THEML, Neyde. Linguagens e Formas de Poder na
Antigtiidade. Mauad Editora, Rio de Janeiro, 2002.

COSTA, Elisabete da Silva. A Magia nos Amores de Ovidio: Propaganda Politica ou Parodia Divertida?
Dissertagéo de mestrado orientada pela Professora Doutora Ana Thereza Basilio Vieira e apresentada &
Universidade Federal do Rio de Janeiro em 2006. In: www.letras.ufrj.br/pgclassicas/Elisabetecosta.pdf

RODRIGUES, José Carlos. Tabu da Morte. RJ, Achiamé, 1983.




42

ECONOMIA E EXPANSIONISMO ROMANO: INTERAGOES E CARACTERISTICAS NO PERIODO
REPUBLICANO
Fabricio Nascimento de Moura — NEA/UERJ

Neste artigo nos propomos a analisar 0s aspectos comerciais e econdmicos e sua relagdo com a
expansao romana no periodo republicano. Pretendemos descrever as principais caracteristicas da economia
romana e os possiveis resultados na busca da hegemonia romana no cenario mediterrénico. Os assuntos
econdmicos ao lado de outros temas como a religido e o aspecto militar nos permitem, de acordo com nossas
analises, compreender as principais caracteristicas da politica externa em Roma.

Nos questionamos até que ponto os interesses comerciais incentivaram 0 processo expansionista
romano? Nao podemos deixar de negar que os resultados econdmicos provenientes da guerra eram de fato
um incentivo consideravel. De acordo com A.H.M.Jones (1974) Roma e os romanos enriqueceram muito com
a exploragdo imperialista ao exigir as indenizagdes de guerra, botim, pagamento pela venda de prisioneiros,
lucros com a exploragdo de metais e minas. A partir do lll aC, houve o acumulo de vasta fortunas pessoais
devido ao exercicio do comando militar: Sula, Pompeu, Julio César, Otavio Augusto. Para Keith Hopkins
(1981) depois dos generais, os soldados romanos foram os que mais se beneficiaram com as conquistas de
novos territérios, botim, soldos e pilhagens; em seguida vinham os cidaddos romanos empobrecidos que
recebiam trigo a baixo custos ou gratis; o acesso a tais beneficios ao que ndo faziam parte do exercito
romano era fazer parte de uma relagéo de patronagem

O botim e as indenizacbes de guerra, além dos impostos que se exigiam dos vencidos
movimentavam a economia de forma consideravel. Estes aspectos foram bastante importantes para o
processo de estabelecimento do Império. A medida que se expandia o poderio politico de Roma, cresciam as
atividades comerciais.

As conquistas romanas tiveram profunda repercussao na vida rural, dentre as quais podemos destacar
as seguintes transformagdes: formagdo de vastas propriedades (latifundia), 0 aumento do nimero de
escravos capturados em guerras vitoriosas que afluiam para o campo e concorriam com os trabalhadores
livres. Além disso, o contato com civilizagbes em que dominava um sistema agricola mais desenvolvido
provocou uma verdadeira revolugéo no meio rural italiano, entre outros fatores. (GIORDANI, 1986: 126).

Assim, ao centralizar em Roma a transferéncia dos excedentes e dos recursos fiscais de todo mundo,
ao unificar sob uma unica administragdo, o Oriente e o Ocidente, ao fazer de Roma e da peninsula italica um
centro de consumo cada vez mais importante, ao assegurar a paz € a seguranga dos viajantes e dos meios
de transporte, ao abrir as novas provincias as rotas comerciais do mediterréneo, a conquista romana iria criar
condigdes totalmente novas e intensificando os intercambios comerciais de todo tipo. (NICOLET, 1982: 79).

Segundo os autores Aymard e J. Ayboyer a motivagdo econdmica apresenta-se até certo ponto
questionavel: pois ndo houve, por exemplo, uma explosdo demografica que justificasse a necessidade de
expansé&o territorial. A anexagao de coldnias explica-se muito mais por objetivos militares do que pela procura
de instalagdes para uma populacao excedente. Nao houve, durante os primeiros séculos da histéria de Roma
nenhum problema econdmico ou social que se pudesse resolver pela conquista. Problemas dessa ordem s6
comegaram a acontecer mais tarde em fungdo de conquistas anteriores. Os autores destacam ent&o dois
fatores que consideram principais: a avidez pura e simples e 0 medo. No primeiro aspecto pode-se perceber
que por se tratar de um povo camponés, o Romano cobigou as terras de seus vizinhos, principalmente
quando eram mais férteis e mais bem exploradas; instalados num local por onde passavam certas rotas, quis
monopolizar € aumentar os lucros desse trafico e desejou também obter mais faciimente certas matérias
primas.

Os autores ressaltam ainda que esta avidez esta diretamente ligada ao segundo fator que para eles
contribuiu para o desenvolvimento da expans&o romana. O medo sempre foi item gerador de guerras
normalmente chamadas de defensivas quando se considera sua propria existéncia ameagada. Existe a nogdo
de que o estado se encontra em perigo pela simples presenga e proximidades de outro Estado cujas forgas
paregam equilibrar-se com as suas ou pela possibilidade de uma coalizdo da qual nao participe.(AYMARD &
AYBOYER, 1993: 128).



43

Exemplo disso foi o que consideramos um dos primeiros conflitos geopoliticos da histéria da
humanidade: as chamadas guerras punicas entre Roma e Cartago. Para Polibio os dois grupos: romanos e
cartagineses eram moderadamente afortunados e suas forcas se equilibravam ( Polibio,l:13)

Sociedade Roma Cartago
Organizagao Social Cidade-estado Cidade-estado
Forma de Governo Republica Oligarquica Republica Oligarquica

Aristocracia Fundiaria Mercantil

Formagéo Etrusca Fenicia

Predominio Terrestre Maritimo

Expanséao Peninsula ltalica Mar Sardénio Tirreno-lbéria

guerra Justa e defensiva Ofensiva

Poder Dois cdnsules Dois sulfetas
Exército Cidadaos romanos e itélicos Cidad&os e mercenarios
Debates Conselho de Ancidos Senado Romano

Essa guerra seria caracterizada pela longa duragao e pela tenacidade da luta, que teria como
motivagao o poder das duas republicas, a italiana e a africana. As duas cidades-estado possuiam um governo
aristocratico, uma dire¢do firme e uma consciéncia nitida de seus principais objetivos e meios para alcanga-
los. A grande diferenga entre as duas republicas residia no fato de Cartago ser comercial e Roma ser rural:
uma era uma oligarquia militar dirigida aristocraticamente, a outra uma oligarquia de mercadores que armava
mercenarios para defender-se. Os romanos eram pobres e por isso fortes e unidos, enquanto que os
cartagineses eram ricos e por isso egoistas e depravados. Esta ultima diferenga, aliada a outros fatores,
decidiria a favor de Roma os rumos do embate. (MARTINS, 1981:157).

Assim, preocupagdo em preservar sua propria independéncia conduziu os romanos a destruir a dos
outros. A medida que aumentava as suas possessdes criava-se a necessidade de se multiplicar os deveres
defensivos. Assim 0 expansionismo romano encontrou em suas préprias aquisi¢des motivos para expandir-
se.

Por outro lado Claude Nicolet afirma que com a anexagao e a conquista de provincias, Roma obteve
destas em primeiro lugar, consideraveis recursos fiscais. Tais recursos, entretanto destinavam-se a atender
apenas uma parcela da populagao (o populus romano). Os resultados mais importantes, contudo estavam em
dois setores: a exploragdo de metais preciosos e o cultivo de cereais. Deixando a parte o aspecto financeiro
propriamente dito, a conquista romana teve, para o autor motivagdes estritamente econdmicas. (NICOLET,
1982: 100).

Nao ha entre os historiadores unanimidade em relagdo ao valor da economia para 0 avango
expansionista romano. Entretanto ndo podemos descartar por completo sua atuag&o. Se a economia n&o foi a
total raz&o do porvir imperialista em Roma, é fato que ndo podemos desprezar suas conseqiéncias diante
das conquista latinas.

Antes de buscarmos algumas consequéncias do processo expansionista precisamos compreender as
principais correntes teoricas acerca dos problemas relativos & economia antiga e a insergdo romana neste
contexto.

Estas questbes sobre economia antiga, de maneira geral, ganharam destaque a partir dos trabalhos de
Max Weber (1994: 179-224), que estabelece em suas andlises o paradigma de “cidade consumidora”. Weber
considerou que a economia antiga era uma autarquia, pois 0 campo produzia todos 0s meios necessarios
para a sua sobrevivéncia e abastecia as suas necessidades de alimentagdo. De acordo com seu ponto de
vista as cidades nédo eram caracterizadas por seu empenho produtivo e seriam apenas consumidoras das
riquezas produzidas pelo meio rural. De acordo com o autor as cidades também eram centros econdmicos,
mas a maior parte de seus recursos eram provenientes do campo, fato pelo qual, podemos caracteriza-la
como uma cidade consumidora.

A obra de Rostovizeff (1972 178-222). refuta a teoria estabelecida por Weber. O autor valoriza as
cidades ao descrevé-las como centros econdmicos e politicos. Rostovizeff assinala a presenga do
desenvolvimento de mercados desde a Antigtiidade e neste modelo os produtores de bens visavam o lucro e



44

a ampliagdo do consumo. Devemos lembrar que Rostovizeff e seus seguidores foram chamados de
Modernistas e a teoria de Weber foi denominada de Primitivista.

Moses Finley estruturou 0 modelo primitivo definindo a cidade romana como um centro de consumo,
onde ndo havia espago para a existéncia de um mercado Unico, mas de inimeros pequenos mercados
independentes, relacionados com as respectivas cidades, devido ndo s6 as dificuldades de transportes, que
se tornavam obstaculos ao desenvolvimento do comércio a média e longa-distancia. Além disso, o poder de
compra da plebe urbana era demasiado escasso.

N&o nos cabe aqui optar por um modelo em detrimento do outro. Nosso objetivo é tdo somente
apresentar as principais teorias a respeito da discussdo em torno do tema relativo a questdes econdémicas na
Antiguidade. Entretanto, devemos ressaltar o que defende Keith Hopkins (1981: 36).. “O predominio do
imposto acrescido da renda estabelecida sobre as trocas comerciais sublinha a opinido comum de que no
mundo romano a relagéo entre o campo e a cidade era em grande medida uma relagédo de exploragédo. As
cidades eram centro de consumo que absorviam a maior parte tanto do produto dos seus proprios habitantes
como dos excedentes agricolas”

Em principios do século Ill, apesar de seu poder politico na Italia central, Roma tinha uma economia
simples, quase de subsisténcia. A infraestrutura era pequena e nao havia instituigdes como um exército
profissional ou uma burocracia permanente que dependessem da existéncia regular de excedentes. A
cunhagem de moeda era quase inexistente ou initil e o comércio provavelmente bastante reduzido. As
principais preocupagdes do Estado estavam voltadas para a conquista das tribos que habitavam as
montanhas e a rivalidade entre aristocratas e os dependentes de recursos alheios. Todos estes fatores nos
levam a crer que a economia romana deste periodo estava dominada por um grupo de pequenos
proprietarios rurais livres, auto-suficientes, ou seja, por camponeses que possuiam e cultivavam suas
proprias terras. (HOPKINS, 1981: 34).

Portanto, a economia romana deste periodo era fixada sobre os alicerces da agricultura. O romano
baseava sua vida no solo, construia as aldeias em fun¢éo dos agricultores e produtos das redondezas e o
Estado atuava no sentido de defender e expandir suas posses.(DURANT, 1999:61). A grande forca de
trabalho voltava-se para a produgéo de alimentos cuja maior parte era consumida pelos proprios produtores.
O aspecto auto-suficiente era o elemento mais importante da economia romana. Além disso, é provavel que
0s camponeses produzissem a maior parte do seu proprio alimento reduzindo assim a possibilidade de
intercambio entre eles.(HOPKINS, 1981: 29).

Um dos fatores responsaveis pelo desenvolvimento da agricultura romana residiu em sua localizagao
geografica. A posicdo da cidade-estado na bacia mediterranica é um fato que deve ser levado em
consideragdo quando mencionamos a expansao do comércio.(GIORDANI, 1968: 125).

A evidencia do valor destas atividades para a vida social romana pode ser demonstrada através dos
assuntos sagrados. Na religido romana dos primeiros séculos, os deuses que protegiam a agricultura eram
tdo importantes quantos os deuses correspondentes que protegiam o gado, o que mostra ter a agricultura,
constituido a base da vida econdmica em Roma.(ROSTOVTZEFF, 1983: 29).

Todos estes fatores reforgam a perspectiva de que em Roma, a cidade era um grande centro
consumidor das riquezas produzidas pelo campo. Assim, podemos entender que a conquista de novas e mais
férteis terras, bem como de novas técnicas agricolas mais desenvolvidas — como o tratado do cartaginés
Magédo - contribuiu de maneira consideravel para a afirmagdo desta situagdo bem como para o
enriquecimento da elite formada pelos produtores rurais.

Por outro lado nao podemos esquecer que a indUstria romana alcangou, neste periodo, consideravel
desenvolvimento. A metalurgia baseada principalmente na extragcdo do ferro e de metais preciosos que
atendiam a grandes necessidades militares e monetérias. A indUstria mineradora foi o Unico setor da
economia antiga que deu lugar a uma explorag&o do tipo pré-industrial, em grande escala, com a existéncia
de instalagdes técnicas muito desenvolvidas e integradas, uma forte concentragéo de mao de obra duramente
explorada e recursos financeiros consideraveis. (NICOLET, 1982: 71).

E preciso ressaltar, contudo que a participagéo do setor industrial na economia romana desenvolveu-se
a partir de sua expansdo politica através da peninsula italica. Em Salerno, Sulmona e outras cidades a
industria de ferro era alimentada pelo mineral extraido das minas da regi&o de Elba. A Campénia produzia



45

vinhos e objetos manufaturados de toda espécie e o fluxo de recursos para a ltalia explica também a
expansao da industria em meados do século IIl. (GIODANI, 1986: 130).

Por fim podemos compreender que de uma forma ou de outra 0 expansionismo e as questdes
econdmicas estiveram intimamente relacionados durante todo o processo do desenvolvimento da sociedade
romana. Resultados positivos € motivagdes econdmicas se revezavam e se complementaram na ordem de
valoragdo dos fatores que determinavam o avango hegeménico dos latinos por toda peninsula italica.

BIBLIOGRAFIA:

AYMARD, André; AYBOYER, Jeannine. Roma e seu Império: O ocidente e a formacdo da unidade
mediterranea. Rio de janeiro: Bertrand Brasil, 1993.

DURANT, Will. A histéria da civilizagao Ill: César e Cristo. Rio de Janeiro: Ed. Record, 1999.

FINLEY, M. I. Histéria Antiga: Testemunho e Modelos. S&o Paulo: Martins Fontes, 1994.

GIORDANI, Mario C. Antiguidade classica II: Histéria de Roma. Petrdpolis: Vozes, 1968.

HOPKINS, Keith. Conquistadores y Esclavos. Barcelona: Peninsula, 1981.

NICOLET, Claude. Roma y la conquista del mundo mediterraneo: 264-27 a. De J.C.Barcelona: Labor,
1982.

ROSTOVTZEFF, M. Histéria de Roma. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1983.

. Histdria Social y Econémica del Imperio Romano. Tomo Il, 3%. Ed. Madrid: Espasa-

Calpe,1972.
WEBER, M. Historia Agraria Romana. S&o Paulo: Martins Fontes, 1994.



46

ROMA E O ORIENTE: A ATUAGAO ROMANA NA PALESTINA DURANTE A REBELIAO MACABEIA
Jorwan Gama da Costa Junior - UNIRIO

Introdugao:

A Rebelido Macabéia marca a aproximagdo entre judeus e romanos, concretizada apés o
estabelecimento de um tratado de alianga entre estes povos. Esta revolta é concomitante ao periodo de
expansao imperialista que ocorria em Roma. Assim, este trabalho visa analisar como ocorreu esta
aproximag&o, e principalmente as a¢des romanas neste processo.

Para tal analise, apresentaremos 0s conceitos de imperialismo romano e romanizagéo, para depois
apresentarmos as realidades vividas por Roma e pelos judeus durante a aproximagé&o entre os povos aqui
estudados. Por fim, entdo, podemos analisar os relatos contidos no | Macabeus, nossa fonte de estudo.

Durante a Rebelido Macabéia, Roma passa por seu periodo de expansdo imperialista, as praticas
imperialistas romanas podem ser vistas como um exercicio de soberania de um povo sobre outro povo
(MENDES, 2004). O exercicio pleno desta soberania sé seria possivel apds um bem sucedido processo de
romanizag&o. No caso da Judéia, Roma sé inicia este processo muitos anos depois do estabelecimento do
tratado de alianca.

Segundo Norma Mendes, a romanizagdo deve ser vista como um processo de interagdo cultural
que leva a uma dupla troca entre as culturas envolvidas, causando uma série de mudangas sécio-econdmicas
que visam instituir a hegemonia romana na regido conquistada. Contudo, as potencialidades locais ndo s&o
suplantadas, gerando o que poderiamos chamar de “experiéncias divergentes” (SAID, 1995. pg. 64).

Podemos perceber, entdo, que as préaticas imperialistas romanas estdo intimamente ligadas ao
processo de romanizagdo, ambas fazendo parte de todo um processo de conquista e dominagdo de um
territorio.

Esta aproximag&o de Roma da regido do povo judeu é apenas o primeiro passo para 0 processo de
conquista e romanizagéo da regido. Processo este que sofreu inimeros reveses ao tentar subjugar um povo
que ja tinha um sentimento de pertencimento de grupo, fortalecido ainda mais ap6s a dita rebeli&o.

Podemos entdo ver o que acontecia com judeus e com 0s romanos durante sua aproximagao.

Roma e a Judéia no século Il a.C.:

Ao relatarmos a realidade dos judeus, apresentaremos acontecimentos que culminaram na
deflagracéo da Rebelido Macabéia. O objetivo néo é analisar as causas da revolugdo, mas dar um panorama
geral da Palestina, em especial da Judéia, na época do estabelecimento do tratado com os romanos.

Vista como o processo que permitiu a retomada do controle da Judéia pelos judeus, a Rebelido
Macabéia ocorre quando judeus juntam-se em torno de Judas Macabeus para livrar a Judéia do dominio
seléucida. Os acontecimentos s&o posteriores as batalhas entre Antioco |V Epifanes, governante da Siria,
contra Ptolomeu VI Filométor do Egito. Seria apenas mais uma das muitas batalhas entre egipcios e
seléucidas, caso apds sua derrota, Antioco IV, ndo resolvesse intervir nas praticas do povo judeu, como a
circuncisao (MOMIGLIANO, 1975).

O descontentamento judeu quanto a administragdo de Jerusalém existe desde as mudangas
infligidas na cidade por Antioco Ill. Com este governante seléucida, os judeus passam por uma helenizagao
que cria leis que vao de encontro aos ensinamentos da Torah. Quando entdo Antioco IV resolve tratar
Jerusalém como um pdlis e ndo mais como uma cidade-Templo, os judeus revoltam-se e buscam retomar o
controle administrativo de sua terra.(SILVA, 2006).

Seja como um movimento com justificativa religiosa, ou com objetivos de tirar o controle de
Jerusalém das méos da elite local aliada aos seléucidas, a Revolta Macabéia pode ser vista como um
movimento que rapidamente teve seu foco na independéncia dos Judeus e de toda Judéia. Entretanto, a
independéncia sé seria possivel com um forte aliado, e este seria Roma, que passava por uma grave crise
interna durante os acontecimentos na Judéia.

Durante os dois ultimos séculos da republica, os romanos sofrem com intensas movimentagdes e
conflitos sociais, que ocorrem dentro e fora de sua classe dirigente. Ja no inicio do século Il a.C. Roma era o
centro de um império mundial, e o crescimento em poder foi acompanhado do crescimento das tensdes
sociais cada vez mais diversificadas e que podem ser vistas nos embates entre senhores e escravos,
romanos e italicos ou entre oligarquia € novos ricos.



47

A causa para essas tensdes podia ser a pouca mobilidade existente dentro do império (ALFOLDY,
1989). O descontentamento era geral, os escravos ndo tinham esperancas de melhorarem sua condigéo,
tampouco os proletérios urbanos, enquanto que na Itlia, o desejo maior da populagdo era alcangar a
cidadania romana. Em suma, uma crise generalizada que perpassava Roma e atingia toda a peninsula itélica.

Pudemos ver que Roma havia crescido de tal forma que as instituicdes criadas para atender as
necessidades de uma Cidade-estado ndo mais suportavam o peso de um império mundial. Assim, vemos que
tanto os romanos quanto os judeus sofreram com graves crises durante o século Il a.C.

Apos demonstrar as realidades da Judéia e de Roma antes do primeiro encontro entre os povos,
podemos entdo partir para a analise das razdes que levaram os judeus a se aproximarem dos romanos € as
que levaram estes a aceitarem esta aproximagao, declarando a Judéia como estado-vassalo de Roma.

Fonte e metodologia.

Para estudar este primeiro contato entre judeus e romanos utilizamos os relatos contidos no |
Macabeus. Esta & uma importante fonte, pois € um ponto de vista judeu sobre a aproximag&o entre 0s povos.
N&do ftrabalhamos aqui com fontes gregas, ou seléucidas que relatem a Rebelido Macabéia e
conseqientemente o fratado estabelecido entre judeus e romanos. Para o estudo desta versdo dos
acontecimentos utilizaremos 0 método da semiética (CARDOSO, 1997).

Vejamos entdo uma rede tematica criada para a andlise do documento. Como j& foi dito,
trabalhamos com o | Macabeus, e esta rede é referente ao capitulo 8 intitulado Alianga com os romanos. Este
capitulo é essencial, pois demonstra como foi feita a negociagdo com os romanos e as bases do contrato

estabelecido.
Rede tematica:

Elementos tematicos

Elementos figurativos

Axiologia

Visao dos romanos pelos
judeus

X
Interesses judeus

Atributos romanos =
“eram poderosos em forga e
condescendiam em tudo que se lhes
pedia” (L.1)
“E que o seu poder era grande” (L.1)
“E os tinham sujeitado a pagar
tributos” (L.2)
“e 0s reduziram & servidéo até os
dias de hoje” (L10)
“nenhum entre eles trazia o
diadema” (L.14)

X
Elementos do interesse judeu =
“conservavam cuidadosamente as
aliangas que tinham feito com seus
amigos” (L12)
“e para que lhes tirassem o0 jugo dos
gregos, porque viam que estes
reduziam a escravidao o povo de
Israel’(L.18)
“e para estabelecer paz entre nés e
a fim de para que vos nos contei no
numero de vossos aliados e dos
v0850s amigos.” (L.22)

Politica = Os Judeus viam em Roma
a fonte para se alcancar a
estabilidade politica na regiéo.
Ideologia = A aproximag&o partia dos
judeus, logo podemos ver que Roma
é introduzida na regiéo.

Cultural = Os judeus pareciam
conhecer bem a cultura romana e
principalmente suas instituigdes,
entretanto ndo podemos dizer o
mesmo para 0s conhecimentos
romanos sobre 0 povo judeu. Esta
falta de conhecimento sobre a cultura
judaica, principalmente sobre a
religido poderia ser visto como o
maior empecilho para a conquista da
regiao, iniciada com a tomada do
Templo de Jerusalém por Pompeu
Magnus.

Analise da fonte:

Esta rede nos permite ver que o capitulo aqui estudado apresenta duas tematicas bem
estabelecidas, de um lado temos a descrigdo dos romanos feita pelos judeus e de outro os interesses que 0s




48

judeus teriam para se aproximar dos romanos. Dentro desta tematica podemos ver a aproximagao através da
dtica politica, cultural e ideoldgica.

Politicamente era importante para Roma aumentar sua rede de poder em uma regido que estava
em guerra hd muitos anos. J& para os judeus, o pedido de ajuda a Roma foi a forma encontrada para o
sucesso no processo de independéncia e para uma estabilidade politica na regido. Ao se associarem a
Roma, os judeus garantiam o respeito dos povos que o circundavam.

No &mbito cultural, o | Macabeus evidencia que os judeus conheciam algo sobre a cultura romana e
sua politica, ao contrario dos romanos, que pareciam saber muito pouco sobre 0 povo com quem faziam uma
alianga. Este desconhecimento sobre os judeus atrapalharia anos mais tarde o processo de romanizagdo da
regido, assim vemos que Roma, ao ser chamada pelos judeus para intervir na regido, beneficiou-se, pelo
menos temporariamente, uma vez que nao precisou se desgastar com guerras. Este primeiro contato
amigavel foi importante dentro da ideologia do imperialismo, uma vez que Roma expandia seu poder sem
gastar homens, tempo e riqueza para isso.

Vejamos agora outros trechos deste capitulo do Macabeus, trechos que merecem ser analisados
com cuidado. Comecemos pelo inicio do capitulo: 1 Entdo ouviu Judas falar da reputagdo dos romanos, e
como eles eram poderosos em forga e condescendiam em tudo que se lhes pedia: e que tinham estabelecido
amizades com todos quanto se haviam chegado a eles. E que o seu poder era grande....(I Macabeus, Cap.
8 V.1)

De forma pragmatica, os judeus tinham a idéia de que os romanos eram fortes e que além de fortes
gostavam de estabelecer amizades, de fazer aliangas com outros povos. No contexto do imperialismo
romano, tudo isto tem légica. Era importante para os romanos conseguir estabelecer aliangas com os mais
diversos povos, e destes extrair 0 maximo que conseguissem. Neste trecho os elementos de euforizagéo
(CARDOSO & VAINFAS, 1997), ou seja, partes do texto em que o autor valoriza com as palavras um ato ou
uma passagem do texto, podem ser vistos nas expressoes: “poderosos em forga” e “seu poder era grande”. O
inimigo dos judeus era um grande império no oriente, assim, o melhor que eles tinham a fazer era buscar uma
alianga com um grande império, neste caso, do ocidente. Nada mais normal que valorizar a forca dos
romanos para que eles pudessem ser vistos como o aliado ideal.

A exaltagdo dos feitos romanos podem ser vistos nos versiculos 2, 3, 4, 5, 6, 7, e 8, que narram as
proezas romanas, suas batalhas e conquistas nas mais diversas partes do mundo mediterranico, Espanha, a
Asia e Maceddnia sdo os lugares descritos. Os judeus também demonstravam que sabiam que os romanos
tdo logo conquistavam uma regi&o partiam para sua exploragdo. Eles sabiam que os romanos tinham
provincias em boa parte do mundo conhecido e mesmo assim arriscaram-se em chamar para aliados um
povo t&o poderoso e em constante busca de expanséo.

Vejamos fragmentos em que os judeus mostram saber sobre esta caracteristica romana de
exploragéo de provincias: “...e o tinham obrigado a que lhes pagasse ele, e aos que reinassem depois dele
um grande tributo...” (I Macabeus, Cap. 8, V.7). Nesta parte eles se referem & vitéria sobre Antioco na Asia,
que fazia parte do cotidiano dos judeus, logo qualquer batalha envolvendo a Siria poderia ser facilmente
descoberta pelos judeus, mas o que dizer dos Galatas? Como os Judeus saberiam que 0s romanos haviam
tomado a regido da Galacia e feito com que ela fosse obrigada a pagar tributos? De que forma, ndo sabemos,
mas sabemos da consciéncia deles para este fato através do trecho: “E ouviram contar suas batalhas, e as
grandes proezas que haviam feito na Galacia , e os tinham sujeitado a pagar tributos.” (I Macabeus, Cap. 8,
V.2). Vale ressaltar que, somente com a tomada do templo de Jerusalém por Pompeu Magno em 63 a.C, a
regido comega a ser romanizada, o que contraia a informagao dada pelo Macabeus nas linhas acima, que diz
que 0s romanos assim que chegavam em uma regiéo partiam para seu completo dominio.

O que vimos acima serve para demonstrar que os judeus tinham consciéncia da politica imperialista
romana, que ja havia tomado forma no século Il a.C. e que seria fundamental para a transformagéo da
Republica em Império.

Outra caracteristica romana que parece ter influenciado o desejo judeu de ter aquele povo como
aliado era a Republica. Os judeus viam o sistema republicano com bons olhos, e isto pode ser visto no
trecho: 14 E que sem embargo de todas estas coisas, nenhum entre eles trazia o diadema, nem se vestia de
plrpura para com ela se engrandecer. 15 mas que tinham estabelecido entre si um senado, e que todos 0s
dias consultavam 320 senadores, tendo sempre conselhos sobre 0s negécios da republica, para obrarem o



49

que fosse digno deles. 16 e confiavam cada ano a suprema magistratura a um homem s6, para este
comandar em todos os seus estados, e assim todos obedeciam a um s, sem haver entre eles nem inveja
nem citime. (I Macabeus, Cap. 8, V. 14,15 e 16).

Muitas foram as lutas entre Seléucidas e Egipcios pelo controle da Judéia, ambos Estados eram
controlados por um Rei. Mesmo a Revolta Macabéia acontece contra os atos de um Rei seléucida, assim a
desconfianga dos judeus quanto a um governo monarquico era grande. Dessa forma, Roma e sua repuUblica
pareciam crescer em status perante aos judeus. Mesmo demonstrando conhecimento sobre 0s romanos, 0s
judeus se equivocam em dois pontos, primeiro, ao falarem que a magistratura era entregue a um s6 homem,
quando na verdade eram dois os consules. Em outro ponto, os judeus parecem idealizar Roma como uma
sociedade perfeita onde nao ha desavencgas e nem lutas pelo poder somente pelo fato de ser uma republica e
ter um senado. Como ja foi dito, durante o periodo de aproximagao entre os povos, Roma estava em crise
nos mais diversos ambitos da sociedade, e seu sistema politico, tdo exaltado pelos judeus, dava mostras de
que estava entrando em colapso.

Em sua ultima parte, o capitulo dos Macabeus aqui estudado apresenta o tratado de alianca feito
entre os povos. E nele também ha um ponto que merece ser destacado. Ao falar das obrigagtes dos judeus
para com 0s romanos caso este povo seja atacado, o | Macabeus diz que: “ 25 a nagdo dos judeus lhes dara
socorro com tdda a boa vontade, conforme o pedir o tempo” (I Macabeus, Cap. 8, V.25). Ou seja, os judeus
deveriam ajudar aos romanos caso estes necessitassem. Este ponto do tratado ndo teria nada de relevante
caso o mesmo tratado ndo estabelecesse uma obrigatoriedade diferente para os romanos em caso de ajuda
aos judeus, vejamos: “27..., se antes sobrevier também uma guerra & nagdo dos judeus, os romanos lhes
assistirdo de boa fé, segundo lhes permitir o tempo.”(l Macabeus, Cap. 8, V. 27). Os romanos deveriam
ajudar aos judeus em caso de guerra, mas caso eles ndo pudessem néo iriam, ou seja, a obrigatoriedade da
ajuda em uma guerra valia apenas para um dos povos. Este seria um efeito-colateral para os judeus do fato
de fazerem uma alianga com um povo tao poderoso como Roma.

Conclusdes

Trabalhamos apenas com uma fonte judaica, uma vez que as fontes gregas sobre a Revolta
Macabéia e conseqlientemente sobre a aproximacdo entre judeus e romanos nao sdo disponiveis.Dessa
forma, mais pesquisas sdo necessarias para uma melhor compreenséo do tema.

Pudemos ver que a atuagdo romana na Palestina durante a Revolta Macabéia n&o ocorre de forma
fisica, mas sim simbolica. Para os judeus, foi muito importante estabelecer uma alianga com um povo tao
poderoso como 0s romanos, que tdo logo assumem o papel de aliados judeus ja ameagam o rei Demétrio
caso este nao parasse com suas ameagas aos judeus, segundo o | Macabeus em seu versiculo 31.

Em suma, Roma chegava em uma regido de forma amistosa e somente muitos anos depois deste
primeiro contato os aliados entrariam em conflito. Para Roma, dentro de sua 6tica imperialista, mais um
Estado-Vassalo era muito bem vindo, ainda mais sem guerras. Mesmo sem mandar legides para a Judéia
durante a revolta dos judeus contra Antioco IV, Roma parece ter sido muito importante para que os judeus
conseguissem sua independéncia do jugo seléucida. Concretizada a independéncia, os judeus gozavam da
protecdo de Roma e esta expandia sua influéncia em uma regido que até hoje &€ muito importante
estrategicamente.

DOCUMENTAGAO:
| Macabeus, BIBLIA SAGRADA. Rio de Janeiro: Ed. Barsa, Rio de Janeiro.1969.

BIBLIOGRAFIA:

ALFOLDY, Géza. A crise social da republica e a sociedade romana In: ALFOLDY, Géza. A Histéria Social
de Roma.Lisboa: Editorial Presenga, 1989, p.81-109.

CARDOSO, Ciro. A semiottica textual e busca do sentido, In: CARDOSO, Ciro, Narrativa, Sentido e Historia.
SP, Papirus, 1997 p 101-155.

CARDOSO, Ciro & VAINFAS, Ronaldo. Histéria e analise de textos. In: CARDOSO, Ciro & VAINFAS,
Ronaldo. Dominios da Historia. Campinas, Campus, 1997. p. 375-399



50

FRAZAO DA SILVA, A.C.L. A Palestina do século | d.C: http://www.ifcs.ufri.br/~frazao/palestina.ntm Data
do acesso: 25.06.2006

MENDES, Norma. Centralizagéo e integracdo na experiéncia imperialista romana: uma reflexdo. PHOINIX,
Rio de Janeiro, 10, 2004, 257-274

MOMIGLIANO, Arnaldo. A interagdo cultural das civilizagdes grega, romana, céltica, judaica e persa. In:
MOMIGLIANO, Arnaldo. Os limites da helenizagdo. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1975, p. 89-109.

SAID, Edward. Cultura e Imperialismo. S&o Paulo, Cia. das Letras, 1995.

SILVA, Ayrton José da. Ayrton’s Biblical Page: http://www.airtonjo.com.Data do acesso: 25.06.2006

SILVA, Rosana Marins dos Santos. Pluralidade e Conflito.As revoltas Judaicas e a ideologia do poder:
Uma historia comparada das guerras judaicas entre os séc. Il a.E.C e | E.C./ Rosana Marins dos
Santos Silva - Rio de Janeiro: PPGHC, 2006.




51

A ESCRAVIDAO RURAL ROMANA NO RERUM RUSTICARUM DE VARRAO
José Ernesto Moura Knust

Esta comunicagao difere da maior parte das comunicagdes a serem apresentadas neste encontro,
pois ndo se trata do relato de conclusdes — mesmo que parciais — de uma pesquisa. Ela é quase uma carta
de intengdes. Estou numa fase completamente inicial da pesquisa e pretendo apresentar aos meus colegas
hoje principios que considero fundamentais para a analise da Escraviddo Rural Romana no Rerum
Rusticarum de Varréo e minhas primeiras impressdes dos meus primeiros mergulhos no mar revolto que é a
analise desta obra.

Por volta do ano de 36 a.C., o “mais erudito dos Romanos’, segundo Quintiliano, resolveu dedicar a
sua esposa um tratado sobre as coisas do campo. O fazia para permitir que esta tivesse seus conselhos
disponiveis mesmo depois de sua morte, podendo assim tornar uma terra produtiva através do bom cultivo. E
assim surgiu o Rerum Rusticarum de Marcos Teréncio Varrao.

Varrdo nasceu na cidade Sabina de Reate em 116 a.C., dedicando-se desde cedo ao estudo de
literatura e antiguidades, primeiro em Roma sendo discipulo de Lucio Elio Stilo e depois em Atenas sob
orientacdo de Antioco de Ascalon. A erudicdo se tornava nesta época uma importante forma de ascenséo
social das elites italianas dentro do sistema politico romano, fenémeno cujo maior exemplo é Cicero. Dentro
das disputas internas que consumiam a Republica Romana no século | a.C, Varrao se aliou a facgdo de
Pompeu, tendo ocupado importantes magistraturas, como Tribuno e Pretor. Com a morte de Pompeu, Varrdo
acabou perdoado por César, que o queria como Diretor da Biblioteca Publica que planejava criar em Roma.
Porém, Varrdo voltou a ter problemas com a morte do Ditador, sendo perseguido por Marco Antonio. Incluso
na lista de proscritos, Varréo s6 conseguiu salvar sua vida gragas a intervengéo de Otavio, passando seus
Ultimos anos fora da vida politica, dedicando-se ao estudo e a suas obras.

Estima-se que sua produgéo tenha ultrapassado as 620 obras, versando sobre 0s mais diversos
campos, como agricultura, gramatica, histéria, entre outros. Porém, chegaram até nds apenas algumas delas,
e nem sempre de forma completa: os livros V a X de seu tratado gramatico De lingua Latina, cerca de 600
fragmentos de suas Satirae Menippeae e os trés livros do Rerum Rusticarum.(1)

Os trés livros s&o escritos em forma de dialogos, sendo que o primeiro destes Varréo dedica a
agricultura, o segundo ao pastoreio e o terceiro ao que o autor chama de Pastio Villatica, isto €, a criagao de
animais dentro da prépria Villa, como avicultura, piscicultura entre outras coisas. No livro dedicado a
agricultura, o dialogo varroniano € dominado pela figura de Gnao Tremélio Scrofa, que aparece como o
grande encarregado de discursar sobre o tema. Nos outros dois livros, 0s personagens se revezam no
controle do didlogo, cada um sendo encarregado de dissertar sobre um subtema especifico que fosse de seu
conhecimento.

Neste primeiro momento da minha pesquisa, no qual se insere essa comunicagdo, me deterei
apenas nos dois primeiros livros, principalmente, por uma questao de tempo, no primeiro, pois o terceiro ndo
possui trechos especificos sobre a escraviddo consideraveis, enquanto os dois primeiros livios possuem
capitulos especificos sobre os escravos.

No livro I, através da boca de Scrofa, Varrdo enumera os conhecimentos necessarios a Agricultura:
o conhecimento do solo, 0 conhecimento dos equipamentos a serem utilizados, o conhecimento das agdes a
serem realizadas, e 0 conhecimento da época apropriada a cada agdo. Nesta divisdo, considera os escravos
dentro do grupo dos instrumentos, na passagem provavelmente mais famosa do livro: Agora discutiremos os
instrumentos por meio dos quais a terra é trabalhada. Alguns dividem em duas partes: 0s homens, e as
ferramentas dos homens, sem as quais eles ndo podem trabalhar a terra; outros dividem em trés: os
instrumentos vocais, 0s instrumentos semi-vocais e 0s instrumentos mudos. (Re.Rus.1.17.1)

Novamente através de Scrofa, Varréo divide a ciéncia do pastoreio, no livro Il, na analise de trés
grupos de trés animais: os de pequeno porte (ovelhas, cabras e suinos), os de grande porte (bovinos, asnos
e cavalos) e daqueles que ndo se tira proveito em si, mas sim de sua utilizagio sobre os dois outros grupos
(mulas, caes e pastores). De instrumentos falantes os escravos se tornam animais. De maneiras diferentes



52

em cada livro, Varrdo associa os escravos a categorias inferiores aos Homens. Essas classificagdes sdo
consequéncias da tentativa de desumanizar os escravos, recorrente em toda sociedade escravista. Sao ao
mesmo tempo uma estratégia de distingdo social entre livires e escravos e de justificativa da prépria
escraviddo. Porém, a humanidade do escravo &€ uma realidade que se impde aos seus proprietarios, seja
negativamente quando da resisténcia escrava, seja positivamente quando este se mostra um instrumento
mais produtivo que qualquer outro. Este ponto que ressalto no tratamento dado aos escravos no texto
varroniano, a ambigiiidade, ja foi apontada por Moses Finley como a principal caracteristica do Escravismo.
Poucas linhas apds tratar os escravos como instrumentos Varrdo afirma que os “Escravos ndo devem ser
covardes nem corajosos”, provavelmente, por que um escravo muito corajoso seria perigoso e um covarde,
inutil. Assim, ao mesmo tempo que tenta desumanizar os escravos, Varrao precisa lidar com o fato de que
estes sdo humanos.

E esta consideracdo é bem clara quando pensamos nas questdes relativas as estratégias de
controle dos escravos. Pretendo a partir de agora aprofundar-me neste ponto especifico na minha
comunicagao. A ultima citacdo que fiz abre uma lista de consideragdes que de alguma maneira se relacionam
a tal questdo: Os escravos ndo devem ser covardes nem corajosos. Eles devem ter homens acima deles
capazes de ler e escrever e que tenham mais educagdo, que sejam mais confidveis e velhos que aqueles
trabalhadores que mencionei; pois eles serdo mais respeitaveis com estes do que com aqueles mais novos
que eles. Também é especialmente importante que o vilicus seja experiente nas coisas do campo; ele néo
pode apenas dar ordens, precisa tomar parte do trabalho para que seus subordinados sigam o seu exemplo e
vejam que ha bons motivos para estarem submetidos a ele — o fato de ele ser superior em conhecimento.
Eles néo devem trata-los com o chicote se com as palavras puder alcangar o mesmo objetivo. Ter muitos
escravos da mesma nagao é fonte de problemas domésticos. O vilicus deve ser feto mais zeloso através de
recompensas, e deve ter um pedago de terra e sua esposa deve lhe dar filhos. Desta maneira se tornara mais
moderado e preso a terra. A boa vontade do vilicus deve ser conquistada através de um tratamento
respeitoso; eles devem ser consultados sobre o trabalho a ser feito. Quando isto é feito eles pensam que
possuem a estima do senhor. Eles se tornam mais interessados no seu trabalho por um tratamento mais
liberal com relagéo a comida, mais roupas, isen¢éo de trabalho ou permisséo para ter gado em suas proprias
terras, ou outras coisas do tipo; se alguma atividade ardua for imposta ou alguma punigdo, sua lealdade e
benevoléncia serdo restauradas pelo consolo derivado dessas medidas.

Diversos pontos saltam aos olhos neste trecho. Comecemos com uma questdo importante: qual a
tematica do trecho? Nao € sem motivo que a consideragdo sobre os escravos de uma mesma nagdo serem
fonte de problema esta lado a lado sobre as consideragdes sobre qual o tipo de autoridade deve ser imposta
aos escravos e sobre como estes escravos devem ser tratados. Na minha opinido, todos estes conselhos
estéo relacionados a formas de evitar “problemas domésticos”, ndo s6 o conselho sobre escravos de mesma
nagao.

Tal hipotese ganha forca se pensarmos que Varrdo vivenciou na sua juventude as maiores
rebelides escravas ja vistas no mundo romano (e na Historia Universal, s6 superadas pela Revolugao
Haitiana). Além das trés grandes revoltas (as duas sicilianas e a liderada por Espartaco), diversos outros
episodios de insubordinagdo escrava sacudiram a Italia no século Il a.C. e inicio do século | a.C. E razoavel
acreditar que um tratado dedicado as coisas do campo tivesse a preocupagdo com tais levantes em seu
horizonte. Dessa forma, Varrdo desaconselha grandes concentragdes de escravos de mesma origem assim
como apresenta uma nogédo de autoridade sobre o escravo bastante preocupada com a legitimidade perante
estes, no lugar de uma dominagdo mais baseada na coergdo. Cabe lembrar aqui que tanto Apiano como
Plutarco apontam como principal causa dos levantes escravos o0 mau tratamento dispensado pelos senhores.
N&o quero com isso, de maneira alguma, afirmar que essa foi a causa Unica dos levantes e que na Villa
idealizada por Varrdo ndo havia maus tratos e, portanto, n&o havia resisténcia escrava (voltarei a este ponto),
0 que quero dizer é: havia, de certa maneira, uma opinido entre a classe proprietaria romana de que maus
tratos levavam a episodios de insubordinago, e que era necessario evita-los através de certas estratégias. O
trecho acima do Rerum Rusticarum esta recheados de exemplos destas estratégias.

A concessao de certos beneficios é vista como um meio de compensar atitudes mais duras contra o
escravo. Esta estratégia volta a surgir no capitulo dezenove deste mesmo livro primeiro, dedicado aos
instrumentos semi-vocais, quando ha mengdo aos animais sob peculio dos escravos, que “facilitam seu



53

trabalho e os tornam mais diligentes no trabalho” (Re.Rus.1.19.3). Alguns autores, ao discutirem o conceito
de escraviddo destacam o imenso poder que os senhores exercem sobre suas “propriedades com alma’,
vendo neste tipo de concessdo uma extrema unilateralidade, nas palavras de Finley: O malogro de qualquer
proprietario em exercer plenamente seus direitos sobre seus escravos-propriedade foi sempre um ato
unilateral de sua parte, nunca obrigatério e sempre revogavel. Este fato é crucial. Assim como seu reverso, a
concessao de benevoléncia ou privilégio especificos foram sempre revogaveis e igualmente unilaterais(2).

Se Finley tivesse sido um proprietario de escravos talvez pensasse diferente. A supressdo de um
“privilégio” poderia ser o estopim para um levante escravo que colocaria ndo sé as propriedades como a vida
do senhor em perigo. N&o era téo facil a decisdo de suspendé-lo como a palavra unilateral faz pensar.

Outra preocupagao € a legitimidade da autoridade sobre os escravos. Aquele a quem os escravos
estardo sujeitos deve ser um homem mais velho, com maiores conhecimentos que seus subordinados,
alguém razoavel que nédo use o chicote se puder usar as palavras. Esta preocupagdo mais uma vez vai contra
a idéia de unilateralidade de Finley. Para analisar o conceito de autoridade exposto pela obra de Varrao pode
nos ser bastante util, durante a pesquisa, a analise das concepgdes de autoridade em outros campos da vida
romana. Este ponto torna-se bastante interessante quando nos lembramos que o século | a.C. é o periodo de
crise da Republica Romana, crise esta que ndo pode ser vista apenas sob a dtica da Historia Politica: ela é
também um processo de transformagdes econdmicas, sociais e também culturais — e é neste sentido que
Wallace-Hadrill afirma que a ela foi “uma crise de autoridade sobre a qual o sistema social estava
construido.”(3) Desta forma, talvez encontremos resultados interessantes se compararmos os elementos
relacionados a autoridade na obra de Varrdo - Idade e Sabedoria — com as transformagdes nos elementos de
autoridade da elite romana.

Quando falamos em estratégias de controle ndo baseadas na violéncia fisica, precisamos ter o
cuidado de ndo cairmos na falsa idéia de uma relagdo de simples cooptagdo dos escravos pela ideologia
escravista. Conquistando beneficios e respeitando até certo ponto a autoridade sob a qual estavam
submetidos os escravos ndo deixavam de se inserir em uma relagéo social extremamente conflituosa que é a
relagdo senhor — escravo. Concordo plenamente com a andlise de Keith Bradley que o medo causado pelas
possibilidades — mais até do que pela efetividade — das punicdes eram o cerne do controle dos proprietarios
sobre o0s escravos(4).

Se Varrdo nos mostra os proprietarios pensando nas melhores formas de controlar a escravaria, por
outro lado também nos permite ver alguns aspectos de elementos de resisténcia escrava. Por exemplo, no
capitulo 12 do livro 1, Varréo aconselha a construgéo dos edificios em locais elevados, para evitar os bandos
de assaltantes. Esses bandos de assaltantes eram constituidos, entre outros tipos sociais, por escravos
fugitivos. Além disso, podemos pensar que a defesa proporcionada por esse conselho de Varrdo contra os
assaltantes também funcionava para os perigos de amotinamento dos escravos da propria propriedade.

Descendo poucas linhas no texto, no capitulo 13, Varrdo aconselha que o quarto do vilicus fique ao
lado da entrada do edificio, para que controle quem sai e 0 que leva. Essa preocupagdo com possiveis furtos
ressurge no capitulo 22, quando Varrdo fala sobre os cuidados com inventarios e com o local de
armazenamento dos instrumentos mudos. O furto pode ser visto como uma forma de resisténcia cotidiana,
expressao da conflituosidade das relagdes senhor - escravo.

Essas estratégias de controle precisam ser entendidas dentro de uma légica de “aprendizagem do
controle” pela qual passava a sociedade escravista romana. Dentro da experiéncia cotidiana, a classe dos
proprietarios desenvolvia estratégias e concepgdes de como controlar seus escravos. Essa énfase na
construcdo de praticas através da experiéncia é uma forma de ressaltar o carater histérico da instituigao aqui
analisada, a escraviddo. Isto é, mesmo que possamos falar em caracteristicas gerais para o escravismo
romano devemos analisar suas transformagdes ao longo dos séculos. Tal énfase também ajuda a ressaltar a
construcéo da histdria através dos atores sociais. A classe proprietéria romana fez opgdes por determinadas
estratégias de controle que julgou de certa maneira mais eficazes ou prudentes frente as realidades que se
lhe apresentavam. N&o é demais aqui ressaltar a importancia que as grandes rebelides servis devem ter tido
nesse processo. Sociedades Escravistas que passam pela experiéncia de revoltas de tal magnitude néo
passam incdlumes por tal experiéncia. Porém ndo sdo apenas os episodios das revoltas servis que
influenciaram tal processo de “aprendizagem do controle”. Como ja foi dito aqui, a sociedade romana passava



54

por grandes transformagdes em todos os aspectos da vida social, e precisamos estar a tentos a como cada
uma dessas transformagdes afetou a escraviddo rural romana.

NOTAS:

(1)Cf. ASH, W.B. “Introduction — life and works of Varro” in: CATO/VARRO On Agriculture (with an English
translation by HOOPER, W.D) Cambridge, Mass. and London: Harvard University Press. 1934

(2) Moses Finley, Escravidéo Antiga e Ideologia Moderna, Rio de Janeiro: Graal, 1991. P.76

(3) Norma Musco Mendes, “O sistema politico do Principado”, in: Norma Musco Mendes e Gilvan Aventura da
Silva, Repensando o Império Romano, Rio de Janeiro: Mauad, 2006.

(4) Keith Bradley. Slaves and Masters



55

AS MOEDAS DE SAFO ROMANAS: ENTRE A EDUCAGAO E A POLITICA
José Roberto de Paiva Gomes — NEA/UERJ

Introdugao

Procuramos analisar a relagdo simbdlica existente entre o anverso e o reverso de uma moeda -
mais especificamente um denario de bronze do Il séc. DC - dedicado a uma personagem chamada de Julia
Procula em cujo reverso encontramos a poetisa Safo. Procuramos estabelecer uma relag&o entre ambas as
personagens. Mas, para isso, devemos entender qual o papel da numismética para 0 mundo romano e
porque da necessidade da sua produgdo enquanto artefato fiduciario (econémico) e simbdlico.

A moeda romana como signo de poder

De acordo com Daniel J. Taylor (1), a Histéria de Roma é indubitavelmente estampada em suas
moedas. A economia romana, para o autor, estava baseada nas relagdes de troca, cujo valor era determinado
pelo gado. Tal relagéo geraria a palavra latina pecunia, isto €, dinheiro que, por sua vez, deriva da palavra
pecus ao qual se refere a ovelha ou ao gado em geral. Na sua vertente mitica, dinheiro deriva de um epiteto
latino — moneta — atributo da deusa romana Juno, cujo templo no Capitélio de Roma sera o primeiro a cunhar
moedas, provavelmente com carater votivo. As primeiras moedas romanas eram cunhadas em bronze rude
(aes rude) e que por volta de 289 a C de acordo com a tradigao se tornaram aes gravam, ou seja, moedas de
bronze pesadas com peso e simbolos definidos pelo Estado sob a supervisdo de trés funcionarios, que
passaram a ser conhecida como monetales de tresviri (2) (cujo simbolo estandarte era composta por um
conjunto de equinos).

Com o avango romano para o sul, os romanos tiveram contato com as moedas de prata
provenientes das coldnias gregas. Este contato estabeleceu a cunhagem de moedas com o modelo dos
monetales de tresviri em prata exclusivamente para a regido (por volta de 269). Essa cunhagem marca o
inicio da expansdo romana para a Magna Grécia. Durante as Guerras punicas, as moedas de prata se
desvalorizaram pela escassez do metal. As moedas também expressariam a vocag&o militar e expansionista
de Roma ao trocar a legenda de suas cunhagens de Romano para Roma.. A derrota de Roma frente a
Hanibal traz uma nova transformagéo nas normas de cunhagem em ouro, prata ou bronze e as moedas
ressurgiram a partir da escala do denario de prata. Nas moedas de bronze as deidades mais comuns foram
Janus, Mércurio e Apolo. Nas moedas de prata cunhadas pelos monetales de tresviri Roma e a Vitoria foram
personificadas e carruagens contendo duas deidades e quatro cavalos figurava como simbolos.

A moeda e o poder pessoal: o caso Julia Procula e de Flavia Nicomachus

Além das deidades e simbolos que consagram a vitéria romana, os monetales de tresviri
comegaram a cunhar moedas com a marca dos magistrados, seus simbolos, monogramas nomes
abreviados, por ao redor 150 A.C., nomes cheios que excluia palavia ROMA. Essa forma particular de
cunhagem se perpetuou. Os monetales de tresviri comegaram a descrever incidentes histéricos que
envolvem os seus antepassados e 0s servigos feitos por eles. Essa pratica se torna mais visivel durante as
guerras civis e moedas com situagdes histéricas eram forjadas e tinham um contetido simbélico muito forte,
principalmente essa confecgdo esta aliada ou subordinada a generais poderosos como Sulla, Pompeu ou
Julius Caesar que usam moedas como instrumentos de propaganda politica. Essa propaganda substituiu a
lenda civica e designios patriéticos nas moedas do mesmo modo que os soldados juraram submisséo para 0s
generais em vez de Roma. Em 44 A.C., César colocou seu retrato auto-retrato em um denario de prata (3).
Essa moeda estabelece um precedente novo que se torna a norma no Império Romano, quebrando com o
padréo numismatico antigo de enaltecer Roma.

Usar moeda para fazer propaganda ou enaltecimento pessoal € uma pratica comum desde os tempos de
Augusto, que com o estabelecimento da Pax Romana, permitiu as provincias e outras regides do Império que
pudessem cunhar moedas. As moedas em bronze enfatizavam o poder entre o povo e os militares, tendo em



56

vista ter sido estabelecido como um padrao civil. Enquanto, as moedas de ouro e prata imperiais circulavam
entre as classes mais ricas a quem Augusto favorecia.

Augusto estabelecerd um novo modelo monetério com um padrdo tendo um retrato imperial no anverso e
um fato histérico ou particular ligado ao imperador no reverso. Esse padrdo permaneceu até a dinastia Julio
Claudiana , pois a popularidade de Augustus’ era tdo grande que seus sucessores desejaram capitalizar
qualquer associagdes simbolicas que poderia ser aproveitado no jogo de poder imperial. Nesse jogo de
interesse, Tibério utilizou bem sua relagdo como enteado de Augusto, sendo seguido por Caligula, Claudio e
Nero que se apropriaram das virtudes e caracteristicas de Augusto para governar. As moedas cunhadas por
eles atestam essa verossimilhanga. Podemos observar essa situagdo em um denario de bronze, consagrada
a Julia Procula, confeccionado no tempo do magistrado Apollonidas em Mytilene aproximadamente entre 150-
200 DC. Temos por interesse estudar as representagdes sociais de Safo através dos tempos e dentro deste
corpus, encontramos esse denario de bronze, onde a poetisa grega aparece em conjunto com a figura de
Julia Procula. Quem é Julia Procula e porque associa-la a Safo?

Figura 1 - Apollonidas sob Antoninos. Data: Aproximadamente 150-200 DC Proveniente: LESBOS, Mytilene.
Metal: bronze (£ 27mm - 10.05 gm, 7h) Anverso: busto drapejado de Julia Procula, cabelo em forma de
coque em cima da cabeca. Inscricdo: IOU PROKU LAN HRWIDA. Reverso: Sappho assenta a direita em uma
cadeira alta, tocando lira. Inscri¢do: EPI STPA APOLLWNI, MUTI. Referéncia bibliogréfica: BMC Troas pg.
200, 165; SNG Copenhagen -; SNG von Aulock -; SNG Hunterian 1313.

Conforme o numismata Garth (4), Mytilene emitiu uma série rara de moedas em bronze que
honraram homens e mulheres que estavam ligados a histéria da cidade ou eram cidad&os locais distintos. A
primeira moeda nesta série aparece honrando o historiador e politico Theophanes e a esposa Archedamis.
Theophanes era um amigo de Pompeu, e gragas a essa relagdo de influéncia que Mytilene ganhou sua
autonomia sob a prote¢do de Pompeu em 62 AC (Plutarch, Pompey, 42) (5). A moeda de Julia Procula
também pode ser descrita nesta mesma série, conforme Garth, existe em Mytilene uma inscricdo que
menciona Procula e Flavia Nicomachis, sua filha, como benfeitores da cidade (o termo hrwidan podem
significar a heroina, mas também o protetor de uma cidade). Para data¢&o, Garth recorre as informagdes de
outro numismata, Wroth que data a moeda para o periodo dos Antoninos, pois sua filha Flavia Nicomachis,
casada com um renomado pritanis do periodo chamado Sextus € em razéo da existéncia de um retrato no
mesmo estilo, também do mesmo periodo, dedicada Faustina I, esposa de Antonino Pius. Para o numismata,
Safo estd associada a Julia Procula, por ser esta uma proeminente cidadao de Lesbos, destacada ancia e
provedora da arte e da poesia.

O jogo de poder imperial também era uma estratégia da aristocracia das provincias. Os
imperadores romanos cada um ao seu modo enfatizaram seus feitos sociais, politicos ou militares que, por
fim, teriam como objetivo exaltar, enaltecer e tornar legitima a expansdo geografica romana pelo mundo.
Parido da idéia que Roma sempre buscara a PAX, a aristocracia procurou essa verossimilhanga. Podemos
observar essa relagdo, em especial, nas duas moedas de Mytilene, cunhadas no periodo dos Antoninos.
Essas moedas enfatizam o poder das familias aristocraticas e sua importancia de poder social. As moedas
mostram como j& nos referimos a duas familias compostas pela mae - Julia Procula — e pela filha e o pai -



57

Flavia Nicomachus e Sextus (Nicomachis - marido?). A moeda de Julia Procula segue o padrdo imperial
constituido pela persona e seu feito ou atributo. No caso da moeda de Flavia, ela aparece como atributo do
marido, demonstrando o poder através do casamento. Para Daniel J. Taylor, a proeminéncia da Pax pode ser
notada pelas figuras femininas que pelo vestuério e pelo penteados demonstram terem alcan¢ado uma idade
bastante avangada.

Figura 2 — Antonino Tardio. Data: Aproximadamente 150-200 DC Proveniente: LESBOS, Mytilene.
Metal: bronze (/£ 24mm) Anverso: busto drapejado de Sextus (Nicomachis?) r. Inscricdo: CE?CTON HPOA.
Reverso: Busto drapejado rosto de Flavia Nicomachis. Inscrigio: F A NEIKOMAXIC MVTI?H. Referéncia
bibliografica: BMC 173, SNG Cop.407.

De um modo geral, o periodo dos Antoninos € marcado pela caridade simbolizada pelo epiteto de
PIUS dado pelo Senado ao imperador Antonino. A prética aristocratica deveria seguir este principio. As
moedas, de Julia Procula e Flavia Nicomachis, encontram-se inseridas dentro do mundo numismatico como
uma série importante que descreve o cotidiano politico das provincias romanas. Richter (in “Portraits of the
Greeks,” No. 154) reforga ha existéncia das moedas de Safo, em conjunto com as evidéncias literarias, em
Mitilene. Mas, nesse caso especifico, essa moeda nao é de Safo, mas de Flavia Nichomachis, por causa da
inscricdo contida na moeda. O autor salienta que existe uma evidencia adicional derivada de uma inscri¢éo
que nomeia Flavia Publica Nicomachis como um “Prytanis ° (magistrado principal) de Mitilene (vide:
“Classical Review,” 1894). A identificacdo é fortalecida pelo fato que a mae de Flavia, Procula, e o pai dela,
Deinomachus, como podemos observar na moeda acima relacionado com Mitilene. Se juntarmos os simbolos
Julia-Safo-Flavia podemos dizer que a Ultima exerceu a pritania voltada para o desenvolvimento das artes e o
patrocinio de festivais, isto “e, poderia ter participado ou fundado associagdes caridosas, a exemplo de Safo
que fundou e exerceu o cargo de sacerdotisa de Afrodite e educou para o casamento diversas jovens.

Conclusdo: o uso das moedas como propaganda aristocratica romana

Educar as jovens, nestes grupos sociais denominados de thiasos ou hetaireria, de cunho rituais ou
politicos, voltados para o ensino da moral familiar romana, pode ter no nosso entender o mesmo propdsito
dos orfanatos, patrocinados por Antonino, apds a morte de Faustina sénior. Manter tudo aquilo que o governo
de Antonino vinha proporcionando, através da adogao e do exercicio da pietas, ou seja, a continuidade de
Roma por intermédio dos casamentos entre as familias (a adogdo de esposas virtuosas e educadas)
garantiria a continuidade do império. Os orfanatos proporcionariam a essas jovens, um patronimico, um novo
lugar de origem, que as certificavam através de rituais serem consideradas cidadas férteis e capazes de
reproduzir cidaddos dotados de plenos direitos de usufruir a civitas romana (S.H.A., Pius, 8,2). Essa
educacdo foi efetivada provavelmente para se evitar um mal praticado principalmente pelas mulheres
pertencentes a elite, o adultério, que como exemplo negativo repassado para as mulheres das classes
populares. O Senado deifica Faustina I, como Augusta, pelas virtudes sociais (como boa esposa) refletidas
nas atitudes morais praticadas por Antonino, como o amor e a fidelidade a esposa. Antonino caracterizara as
qualidades morais de um bom princeps baseadas no amor a religido, a justica e a paz.



58

Esse conjunto numismatico das elites além de nos demonstrar como esse cosmopolitismo refletiu
ao nivel das provincias, como é o caso da provincia da Asia da qual a ilha de Lesbos faz parte. Nos permite
perceber a preocupacdo de Antonino e das elites gregas romanizadas em preservar e manter a centralizagao
e a coesdo do Império frente as possiveis ameagas dos reinos orientais. Mytilene comega a produzir as
moedas que configuram essa nova identidade. As moedas representam significados, mensagens, do emissor
para seus receptores (CARLAN, 2000). Seguindo os dados arqueolégicos estudados por Labarre (1996),
Lesbos desde seus primérdios nos tempos homéricos foi um destacado importador de gréo e também um
produtor e exportador de azeite e de vinho até os tempos da domina¢do dos romanos. Os mitilénios
romanizados ao cunharem as moedas com a efigie com a simbologia imperial/aristocratica aliada a figura de
Safo organizam e constituem dessa forma um lugar identitario formulado por meio das praticas individuais e
coletivas. Leshos sempre dependeu para a sua sobrevivéncia mais das aliangas para manter suas relagdes
econdmicas e, portanto, estabeleceu relagbes de amizade e de reciprocidade com as mais diversas regides
do Mar Egeu.

Notas

(1) http:/lwww.lawrence.edu/dept/art/buerger/essays/greekcoi6.html

(2)A fiscalizagdo monetaria realizada pelos monetales de tresviri foram sendo suprimidas completamente das
moedas, no periodo de Augusto, que passaré a partir de entdo ao controle dos escravos do imperador e de
homens livres.

(3) Cesar adotou um costume da época de Alexandre e dos reis helenisticos cunhar moedas com auto-
retrato. As moedas mostram que Cesar, depois de morte, foi deificado se tornando divus Julius, Julius “ divino
“. Plutarco, em sua obra, Vidas Paralelas uniu os dois governantes por causa de seus feitos.

(4) Garth R. Drewry Collection. Ex Classical Numismatic Group 51 (15 September 1999), lot 877.

(5) Por essa raz&o essa moeda mereceu um estudo que se encontra na obra RPC 2342.

Documentagao textual e especifica

Antoninus Pius, por Julius Capitolinus. Scriptores Historiae Augustae. Traduzido por David Magie. Loeb

Hadrian, por Aelius Spartianus. Scriptores Historiae Augustae. Traduzido por David Magie. Loeb

Documentagdo geral e especifica

Bryant, E. The Reign of Antoninus Pius. Cambridge, 1895.

Carlan, Claudio Umpierre. Moeda, simbologia e propraganda em Constancio Il. Dissertagdo de Mestrado.
Niteroi: Universidade Federal Fluminense, 2000.

Garth, R. Drewry Collection. in Ex Classical Numismatic Group 51 (15 September 1999), lot 877.

Garzetti, A. From Tiberius to the Antonines. translated by J.R. Foster. London, 1974.

Gongalves, A. T. M. “Os imperadores Severos e a aproximagao com as imagens dos Antoninos”. In: Revista
Mirabilia 3.

Grant, M. The Antonines: The Roman Empire in Transition. London, 1994,

Grimal, P. A Civilizagdo Romana. Lisboa: Edigdes 70, 1988.

Guy Labarre. Les cités de Lesbos aux époques hellénistique et impériale. Cole¢ao de I'lnstitut d’Archéologie
et d'Histoire de I'Antiquité, Université Lumiére Lyon 2, Vol. 1. Limonest: Boccard, 1996.

Richter. Portraits of the Greeks in: Classical Review, 1894.



59

GERMANOS: O RAGNAROK(I) DO IMPERIO ROMANO OCIDENTAL
Luiz Claudio Moniz — NEA/UERJ

Os germanos tém em sua esséncia a semente do combate. Eles poderiam perfeitamente traduzir o
pensamento de Heraclito no que se refere ao (arkhé), o principio do universo, como coloca Nietzsche: "todo o
devir nasce do conflito dos contrarios; as qualidades definidas que nos parecem duradouras sé exprimem a
superioridade momentanea de um dos lutadores, mas ndo pdem termo a guerra: a luta persiste pela
eternidade afora." (NIETZSCHE, F. 1995, p. 42)

Uma das provas que atestam esta relagdo com a guerra parece estar contida no préprio vocabulo

germanus, cuja origem € latina. Tal termo significa “homem com langa”, j& que havia uma certa espécie de
lanca que era denominada geer pelos germanos. De acordo com Giordani, “o vocabulo foi introduzido na
lingua literéria pelo historiador grego Poseidonios no primeiro século de nossa era, e popularizado através
dos comentérios de César.” (GIORDANI, Mério, 1970, p. 15)
No que diz respeito as fontes de pesquisa para o estudo desses povos nérdicos, ndo existem muitas obras
escritas. As mais importantes sdo A guerra das Galias (52 a.C.), de Julio César, e A Germénia (98 d. C.), de
Tacito. Estrab&o, Plinio, o Antigo, e Ptolomeu também apresentaram sinteses sobre os germanos. Existem
pegas arqueoldgicas que fornecem pistas consideraveis, além de “algumas inscricbes runicas(2) que
constituem os primeiros monumentos conhecidos da lingua dos germanos.”(GIORDANI, M. Op. cit., p. 10)
Posteriormente surgiram as Eddas, 0s épicos escandinavos, que narram as aventuras dos deuses e herois
dos povos nordicos. A Edda poética, de autoria andnima, traz poemas datados entre os séculos IX e Xl da
era cristd. Ja a Edda em prosa foi escrita em 1221 d.C., pelo islandés Snorri Sturluson.

A origem dos germanos é um tema que ainda causa polémica: "para alguns estudiosos alemé&es, os
germanos seriam o povo primitivo (Urvolk) do qual teria saido a grande familia indo-européia. Seu habitat
original teria sido a Russia Oriental. Segundo outros, os primitivos germanos seriam nérdicos 'tendo ocupado
as regides escandinavas e balticas, por muito tempo isoladas da Europa Central pela floresta germanica, e
que, na Idade do Bronze, teriam recebido a contribui¢do de outros povos e adotado a lingua indo-européia. A
civilizagdo germanica ter-se-ia constituido, entdo, influenciada pela dos celtas e dos ilirios e até de povos
mediterrdneos'."(Ibid., p. 18.)

Extremamente agressivos e de espirito aventuroso, 0s germanos viviam brigando, ora com vizinhos,

ora com uma outra tribo e, muitas vezes, se langavam em migragdes, visando novas terras € novos
adversarios. Viviam praticamente em fungdo dos combates e em tempos de guerra os chefes gozavam "de
um poder quase absoluto, limitado apenas por certos direitos fundamentais como, v.g., 0 dos soldados em
relagdo a presa."(Ibid., p. 19.). Sua esséncia guerreira é tdo marcante que termos ligados ao combate e as
armas utilizadas s&o abundantes nas antigas linguas germanicas.
Apesar de toda essa brutalidade natural, os germanos prezavam mais do que qualquer outro povo a
hospitalidade, como pode ser visto através do seguinte relato de Julio César: "A violagao da hospitalidade é
tida por sacrilégio; os que, por uma razéo qualquer, vao as suas casas, sao protegidos contra toda violéncia e
considerados como sagrados; todas as casas lhes estdo abertas; com eles se partilham os viveres." (CESAR.
A guerra das Galias. 989, p. 142) Tal fato pode ser inclusive verificado na mitologia, quando da morte do deus
solar Balder (Baldr ou ainda Baldur). Como ele ndo morreu em combate, teve que ir para Niflheim(3), pois o
paraiso nérdico, ou seja, o Valhalla, era privilégio dos guerreiros caidos com honra no campo de batalha(4).
La, a deusa Hel, guardia deste gélido inferno, o recebeu com todas as honras, segundo a tradigdo germano-
escandinava. Hermod seu meio-irm&o, que se comprometeu com Frigga (mé&e de Balder) a trazé-lo de volta,
partiu para a misséo disposto a oferecer um vultuoso resgate. Para tanto, de acordo com a Edda em prosa,
"trouxeram ali Sleipnir, o cavalo de Odin; Hermod montou sobre o corcel e foi-se, galopando. [...] Hermod
cavalgou até alcangar os portais de Hel. Desmontou para apertar suas esporas e, montando novamente,
cravou-as em seus estribos, dando o cavalo um salto com tanto vigor que nao ficou nada perto [dali]. Entdo
Hermod cavalgou diretamente ao palacio e desmontou. Ele entrou e 14 viu seu irmao Baldr sentado no mais
alto trono."( STURLUSON, S. 993, p. 121.)



60

Essa lei da hospitalidade estava t&o inserida na cultura nérdica que mesmo que um inimigo ferrenho
de alguém fosse em sua casa, seria recebido como se fosse um familiar ou amigo, e teria toda protecao,
podendo dormir tranquilamente. Isso pode ser visto na 6pera de Richard Wagner, A Valquiria, que se inicia
com a chegada de Siegmund a cabana de Hunding e sua esposa Sieglinde, procurando se proteger de uma
violenta tempestade. Ao entrar, cai exausto sobre uma pele de urso e é encontrado pela mulher, que Ihe traz
agua. Ambos ficam atraidos um pelo outro. Ao chegar, Hunding pergunta quem € o estranho e ap6s ouvi-lo,
oferece-lhe rudemente a sua hospitalidade. Ao questionar Siegmund no que diz respeito ao motivo que o
trouxera & sua casa, o violento anfitrido fica abismado: "ele fora em socorro a uma jovem mulher, obrigada a
um casamento sem amor, e matara os seus selvagens familiares, mas com langa e escudo arrancados de
seus bragos, ele ndo fora capaz de proteger a mulher. Ela morrera diante de seus olhos e ele tivera de fugir
do bando. Hunding se da conta entdo de que os homens atacados por Siegmund eram seus familiares e que
da guarita em sua casa a um inimigo. As leis de hospitalidade obrigam-no a abrigar Siegmund por esta noite,
mas ao alvorecer ele tera de lutar pela prépria vida."( MILLINGTON, B, 1995, p. 332.)

Hospitalidade & parte, a esséncia germénica estava mesmo baseada na guerra, que para esses
ardorosos € honrados homens era talvez a coisa mais importante que havia. Brutais, quando saiam do circulo
de sua classe pareciam feras em liberdade, vindo a ser monstruosos triunfadores que saiam talvez de uma
terrivel série de assassinios, de incéndios e de violagdes com tanto orgulho e serenidade de alma como se se
tratasse duma partida de estudantes e persuadidos de que deram aos poetas matéria farta para celebrar e
cantar.(Cf. NIETZSCHE, F. 1991, p. 13.) Eram, segundo Nietzsche, as bestas loiras “em busca de presa.’(
ldem.) A selvageria é, ainda de acordo com o filosofo, uma caracteristica de estirpes aristocraticas que
surgem de tempos em tempos: herdis homéricos, romanos, arabes, japoneses e vikings escandinavos, além
dos germanos. Ele acrescenta dizendo que “todas as ragas nobres deixaram vestigios de barbarie a sua
passagem; na mais alta cultura conserva-se a sua recordacgdo.’(ldem.) No entanto, as tribos germanicas
respeitavam os adversarios quando estes eram corajosos e grandes guerreiros, pois ndo podiam suportar
“um inimigo que ndo fosse veneravel.”( Cf. Ibid., p. 14.)

A questao dos combates era tdo fundamental que pode ser verificada nos proprios mitos germano-
escandinavos. Talvez o maior exemplo seja a vida post mortem. Os nordicos acreditavam, como ja foi visto
anteriormente, que somente aqueles que morriam em combate tinham o seu passaporte garantido para o
paraiso, 0 Valhalla. L&, os guerreiros curtiam a vida que pediram aos deuses, ou seja, luta, comida, bebida e
mulheres, como pode ser visto na Edda em prosa: “todos os dias, apds terem-se vestido, colocam suas
armaduras, saem ao patio e combatem entre si, matando-se uns aos outros. Esta é sua diversao e, quando
chega a refei¢do, cavalgam de volta ao palacio e sentam-se juntos para beber. Como é dito aqui: no patio de
Odinn, os guerreiros mortos combatem diariamente. Escolhem suas vitimas, cavalgam ao palécio e, unidos,
voltam a beber.”( STURLUSON, S. Op. cit., p. 96-97.)

Seus principais deuses, Odin e Thor (Escandinavia) ou Wotan e Donner (Germania), confirmam o
espirito bélico dos germanos. Ambos séo deuses da estirpe dos Asir ou Ases(5). Thor &, sem sombra de
davida, o deus mais popular da Europa germanica. E considerado como o guardido das divindades, em
fungao da sua ira e agressividade. Pertence, de acordo com Dumézil, a segunda fungao, a da guerra(6), mas
atuava também como uma divindade da terra, fertilizando-a com seus raios, trovées e tempestades sendo,
por esse motivo, largamente cultuado pelos camponeses. Ja que era um deus venerado pelo povo, teve seu
culto espalhado pelos quatro cantos do norte europeu, difundindo-se posteriormente pelo mundo.

porr, tednimo que significa “o deus que troa”, “é o deus do martelo, o inimigo dos gigantes, cujo furor
o faz, as vezes, parecer com eles.”( DUMEZIL, G. 1959, p. 4.) E uma divindade um tanto quanto grosseira,
que ajuda os camponeses com violéncia, ja que é o deus do raio e do trovéo.

Wagner, para melhor adaptar o mito a sua obra (especificamente em O ouro do Reno, a primeira das
quatro 6peras que fazem parte de O anel do Nibelungo, também conhecida como Tetralogia), colocou Donner
como irm&o de Fricka, Freia e Froh e, consequientemente, cunhado de Wotan, que é marido de Fricka.(7) Os
mitos édicos, no entanto, possuem duas variantes sobre a origem desse deus. A primeira diz que é ancestral
de Odinn, e a segunda o situa como filho do mesmo.

Donner detém um poder muito grande, poder esse que vem, em parte, de seu martelo magico,
Mjélnir (aquele que fragmenta), com o qual além de produzir as tempestades e rachar os cranios dos gigantes
de gelo e da montanha, pratica determinados rituais magicos. Na Opera, por diversas vezes ele parte para



61

cima tanto dos gigantes quanto de Loge, empunhando sua mortifera arma, sendo detido por Wotan, que por
sua vez é obrigado a cumprir seus acordos de paz, como atestam as runas gravadas em sua langa.

Odin/Wotan é o lider do pante&o, sendo portanto a divindade mais importante. Juntamente com seus
irm&os Vili e Vé (todos filhos de Bor, 0 homem que surgiu da neve), apés matar e esquartejar o gigante
primordial Ymir, construiu 0 universo com suas partes. Eles criaram também o primeiro homem e a primeira
mulher ap6s terem formado o mundo, como pode ser verificado na Edda em prosa: "quando costeavam os
mares, os filhos de Bor encontraram e cortaram duas arvores, criando assim os homens. O primeiro [dos
filhos de Bor] deu-lhes espirito e vida; o segundo, conhecimento e movimento; e o terceiro, forma, fala,
audicéo e visdo. Eles deram-lhes também nomes e vestimentas. O homem foi chamado Ask e a mulher,
Embla. Deles proveio a raga dos homens, a qual fora dada Midgard como morada."( STURLUSON, S. Op.
cit., p. 58.)

Um fato interessante é que na propria forja do homem a guerra esta presente. Ask significa freixo,
uma &rvore cuja madeira era largamente utilizada na construgéo de armas, como por exemplo o arco longo e
o cabo das langas. Na mitologia grega, a natureza bélica do homem pode ser vista no mito das idades,
narrado por Hesiodo em Os frabalhos e os dias: "E Zeus Pai, terceira, outra raga de homens mortais criou
em nada se assemelhando a argéntea; era do freixo, terrivel e forte, € lhe importavam de Ares obras
gementes e violéncias."(HESIODO. 1996, p.33.) Aqui Hesiodo se refere & raca de bronze, a terceira estirpe
humana. Esses homens eram extremamente violentos, acometidos pela hybris bélica: "os homens da idade
de bronze pertencem a uma raga que ndo come péo, quer dizer, sdo de uma idade que néo se ocupa com o
trabalho da terra. Ndo séo aniquilados por Zeus, mas sucumbem na guerra, uns sob 0s golpes dos outros,
domados 'por seus préprios bragos', isto &, por sua propria forga fisica."( BRANDAO. 1988, p. 174.)

Qdin possui uma langa, cujo nome é Gungnir. De acordo com uma versdo do mito, ela foi feita de um
galho de Iggdrasil, o freixo do mundo, arvore que para os escandinavos e germanos era o sustentaculo do
cosmo. A divindade, logo depois de deixar com Mimir, o deus da sabedoria, 0 seu olho esquerdo como
pagamento por ter bebido da sua fonte (8), teria arrancado um galho da arvore sagrada e feito uma langa com
ele, arma com a qual se automutilou. No Havamal, poema constante da Edda poética, "Odhinn conta como
obteve a runa, simbolo da sabedoria e do poder magicos. Suspenso durante nove noites na arvore Yggdrasil,
'ferido pela langa e sacrificado a Odhinn, eu mesmo sacrificado a mim mesmo, sem alimento nem bebida, eis
que a runa, ao meu chamado, se revelou'. Obtém assim a ciéncia oculta e o dom da poesia. Trata-se, sem
davida, de um rito de iniciagdo de estrutura paraxamanica. Odhinn permanece enforcado na arvore césmica.
[...] Ferindo-se a si mesmo com a langa, abstendo-se de agua e de alimento, o deus sofre a morte ritual e
adquire a sabedoria de tipo iniciatico."( ELIADE, 1983, p. 177-178.)

Uma outra variante diz que a lanca teria sido forjada por andes(9), os filhos de Ivald, e era magica, ou
seja, tinha o poder de sempre atingir o alvo. Quando Odin partia para a guerra com seu elmo de ouro e sua
resplandecente armadura, Gungnir estava sempre com ele, j& que era o simbolo de sua for¢a e poder (as
lancas eram, em algumas ocasides, associadas a meteoros, que por sua vez simbolizavam ameagas de
guerra). Tanto a forga quanto o poder de Odin estavam garantidos em fungao dos acordos que ele fazia com
seus adversarios. Esses pactos eram gravados com caracteres rinicos em sua langa.

De acordo com o mito, Odin/Wotan subjugou os gigantes depois de uma sangrenta guerra. Apds a
vitoria, fez com os dois Unicos sobreviventes, Fasolt e Fafner, um acordo de paz: eles construiriam um castelo
inexpugnavel, o Valhalla e, em troca, o deus lhes daria Freia, a deidade do amor e da beleza. Pressionado
por Fricka, sua esposa e, na 6pera de Wagner, irma de Freia, Wotan recua ao se ver cobrado pelos gigantes,
intimando-os secamente a escolher outro pagamento que nao seja a deusa do amor. Fasolt comega entdo a
expor os detalhes da sua concepgéo de justica e da necessidade da realizagdo do contrato: "Tu, filho da luz,
que era fécil de persuadir, escuta e tenha cuidado: mantém-te fiel a teu pacto! O que és o és gragas aos
pactos. Tens qualidades para o poder e o dispensas bem. Nos ganha em astlcia e inteligéncia, e nos
obrigaste, a nés que éramos livres, a manter a paz. Mas amaldigdo todo teu o saber e renuncio a tua paz, se
ndo sabes ou ndo podes aceitar, de maneira nobre e livre, como manter-te fiel a um pacto. Um gigante
estupido te da este conselho: tu, sabio aprende-o de mim."( WAGNER, R. margo de 2001, p. 20.)

Estamos aqui diante de um conflito que foi regulamentado nos moldes do antigo direito germanico, tal
como atesta Michel Foucault: "o direito germénico ndo opde a guerra a justi¢a, ndo identifica justica e paz.
Mas ao contrério, supde que o direito nao seja diferente de uma forma singular e regulamentada de conduzir



62

uma guerra entre os individuos e de encadear os atos de vinganga. O direito é, pois, uma maneira
regulamentada de fazer a guerra, [...] a forma ritual da guerra."( FOUCAULT, M. 1996, p. 56-57.)

Os gigantes foram subjugados por Wotan e a paz foi instituida através de um acordo. Foucault diz o
seguinte sobre isso: "[...] se é verdade que ndo ha oposigéo entre direito e guerra, ndo é menos verdade que
é possivel chegar a um acordo, isto &, interromper essas hostilidades regulamentadas. O antigo direito
germanico oferece sempre a possibilidade, ao longo dessa série de vingangas reciprocas e rituais, de se
chegar a um acordo, a uma transagéo. Pode-se interromper a série de vingangas com um pacto."( Idem.)

O pacto foi 0 ja visto acima, ou seja, a constru¢do do Valhalla em troca da deusa Freia, e estaria
vinculado ao subjugo dos gigantes por Wotan depois de uma sangrenta guerra. Esse pacto foi autenticado
pelas runas, inscritas na langa do rei dos deuses, o que, conforme falou Fasolt, assegura o seu poder sobre
eles. Foucault diz ainda que no momento do acordo, "os dois adversarios recorrem a um arbitro que, de
acordo com eles e com seu consentimento mutuo, vai estabelecer uma soma em dinheiro, que constitui o
resgate. [...] Nesse procedimento do Direito Germanico um dos dois adversarios resgata o direito de ter a paz,
de escapar a possivel vinganga de seu adversério. Ele resgata a prépria vida e ndo o sangue que derramou,
pondo assim fim a guerra."( Idem. )

O arbitro neste caso foi 0 semideus Loge, encarregado de inspecionar a fortaleza para verificar se
nao houve falhas na construgdo, o que poderia anular o pacto: "Casa e patio, entrada e castelo, a nobre
fortaleza ja esté construida e é forte. Eu mesmo comprovei o radiante muro, € examinei com cuidado se toda
ela era firme e segura. Encontrei Fasolt e Fafner dignos de confianga: nem uma sé pedra se move."(
WAGNER, R. Op. Cit., p. 25.)

O tednimo Odin deriva do termo od, cujo significado & andar, habito que pratica toda vez que vai a
Terra, tomando a forma de um viajante. Nestas ocasiées usa um chapéu de abas largas, sendo que uma
delas cobre o seu olho esquerdo, dado a Mimir em troca de um gole da agua da fonte da sabedoria. Veste
um manto de varias cores, no qual predomina o azul, a cor do céu. De acordo com Niedner, “o chapéu de
Odin representa a ab6bada arredondada do céu; seu manto azul ou de varias cores é a atmosfera ou o céu
azul; um e outro simbolizam a prote¢do.”( NIEDNER, H. 1997, p. 55.)

Odin era cultuado também como um deus da guerra, apesar de Tyr ser a divindade dos combates.
Era o rei dos deuses quem escolhia 0s guerreiros que tombavam no campo de batalha com honra, os
chamados einherjar, enviando as Valquirias para resgata-los. Tal procedimento tinha como objetivo engordar
as fileiras dos deuses, que deveriam estar bem preparados para o conflito final, 0 Ragnarék, no qual se
bateriam contra seus inimigos mortais, 0s gigantes do gelo e da montanha. O ato de escolher guerreiros
mortos em combate e conduzi-los através das Valquirias para o Valhalla, o faz um deus psicopompo, ou seja,
uma divindade condutora de almas. Essa caracteristica, além da criagdo das runas, que surgiram & sua frente
apds ter perdido o olho esquerdo e ter se ferido e dependurado na arvore da vida, fez com que Tacito o
comparasse ao deus romano MercUrio: "de todos os deuses, MercUrio € o que mais veneram, e, em dias
determinados, consideram um dever piedoso sacrificar-he mesmo vitimas humanas.”( TACITO. A Germénia.
p. 18.) O fato & que Mercurio, além de ser um deus ligado a palavra, ja que € o mensageiro dos olimpicos,
especialmente de Jupiter, é o responsavel pela condugo das almas dos mortos. Assim como 0 grego
Hermes, Mercurio “tornou-se o deus psicopompo, quer dizer, condutor de almas, sem o que estas néo
poderiam alcangar a eternidade e felicidade. [...] Deus indo-europeu dos pastores, cuja lenda estava ligada ao
carneiro de velocino de ouro [...], transformou-se no mensageiro dos imortais do Olimpo, em deus
psicopompo e em deus das ciéncias ocultas.” (BRANDAO, Op. Cit., p. 72-73.)

Outra caracteristica que o faz assemelhar-se a Mercurio € o fato de Odin ser um deus embusteiro:
“era considerado inconstante e pensava-se que as vezes se voltava contra seus fiéis dando a vitéria da
batalha ao bando oposto. Por esta razdo, um de seus numerosos nomes era o de Deus Trapaceiro.”(
BARRETT, C. 1991,p. 21.)

A facanha que escreveu com letras garrafais 0 nome dos germanos como grandes guerreiros e
conquistadores foi, sem sombra de duvida, a queda de Roma. Foram somente as tribos germénicas, as
responsaveis pela queda da ent&o cidade mais importante do planeta? Segundo Foucault, “esse absolutismo
romano que foi implantado por certo nimero de mecanismos de dominagao, foi finalmente derrubado, varrido,
vencido, pelos germanos — menos, alias pelos acasos de uma derrota militar do que pela necessidade de
uma degradac&o interna.”( FOUCAULT, M. 2000, p.173.) Os germanos, ou especificamente os francos (uma



63

das tribos germanicas) para atingirem Roma, penetraram antes na Galia, entéo territdrio conquistado pelos
romanos. Encontraram um pais descaracterizado, pois os romanos, para poderem dominar mais facilmente
os gauleses, além de desarmar a aristocracia, rebaixou os nobres “politica e economicamente, e isto
mediante (ou em todo caso, em correlagdo com) uma elevagdo artificial da ralé, a quem lisonjeiam, diz
Boulainvilliers, com a idéia de igualdade.”( Ibid., p. 172.) Dessa forma, quando os germanos entraram na
Galia, ndo havia uma aristocracia armada que pudesse fazer frente a eles. Para defender o territério, os
romanos tiveram que recorrer a mercendrios, 0 que acabou gerando em primeiro lugar, um aumento
consideravel dos impostos em moeda, e em segundo lugar, uma elevagio exagerada dessas moedas, ou
seja, uma consideravel desvalorizagdo. O resultado disso foi uma diminuigdo dos negdcios e um
empobrecimento generalizado.

Por outro lado, Roma vinha numa crescente decadéncia em fungao de problemas internos, o que a
enfraquecia cada vez mais. Um desses problemas foi a divisdo do Império efetuada por Teodésio, o que
acabou por “acentuar a oposigéo e a rivalidade entre Ocidente e Oriente, causando um fatal enfraquecimento
frente ao inimigo comum.”(GIORDANI, M. Op. Cit., p. 39.) Outros foram a desuniéo das classes sociais € as
intrigas de cortesdos, que visavam o poder acima de qualquer coisa, sem falar de causas militares,
financeiras e sociais. Assim, abertas as portas da Galia, a conquista de Roma ficou altamente viabilizada.

No entanto, a conquista comegou tempos antes com a chegada dos hunos (barbaros asiaticos) as
planicies da Russia Meridional, empurrando os godos (uma das numerosas tribos germanicas) em dire¢éo
ao Império Romano. Outras tribos que se encontravam nas fronteiras do Império acabaram encorajando-se e
avangaram em direcdo @ Roma, que cai em 410. A partir de entdo uma sucessdo de migracdes acontece por
todo o Império: visigodos instalam-se na Galia Meridional, vandalos e alanos na Africa, francos e burgtndios
ocupam os Paises Baixos e a regido renana. As invasdes continuam posteriormente com os ostrogodos,
alamanos, saxdes, lombardos e &varos, entre outros.

O sucesso das invasdes barbaras era inevitavel pelas razdes apresentadas acima. Porém, as tribos
germanicas jamais alcangariam essas vitorias se néo fosse a natureza guerreira de seus homens, forjada a
ferro e fogo nas florestas fechadas da Germania. Soldados por exceléncia, praticamente ja nasciam
manejando machados, lancas e escudos, tais quais seus deuses. Odin, Thor e Tyr, divindades ligadas a
guerra, com toda certeza inspiraram com seus mitos esses inigualaveis guerreiros, verdadeiros berserks(10),
que nada temiam, ja que viveriam quase que eternamente(11) no Valhalla, lutando, comendo e bebendo,
juntamente com os deuses.

NOTAS

(1). O ragnardk, cujo significado é “destino dos deuses”, define a escatologia dos povos nérdicos, ou seja, €
uma espécie de apocalipse pagéo, o fim do mundo.

(2) As runas eram letras germano-escandinavas que formavam um alfabeto chamado FUTHARK. Além da
utilizagdo em poemas, epitafios, pedras comemorativas e registros de transagdes comerciais, as runas foram
e sao largamente usadas também em sua forma magica e sagrada, ou seja, como oraculo.

(3) Espécie de inferno nérdico, tomado pelo gelo. Todos os que morriam sem ser no campo de batalha iam
para la.

(4) Diferentemente dos deuses gregos e romanos, os nérdicos séo mortais. Quando apresentam sinais de
envelhecimento, a deusa Idun da a eles magas mégicas que possuem a capacidade de rejuvenecé-los.

(5) Existem duas estirpes na mitologia nérdica que sdo tidas como as mais importantes: os Asir ou Ases €
os Vanir ou Vanes. Esses ultimos estdo relacionados com a terra, a fecundidade e a sexualidade. Ja os
primeiros dizem respeito a guerra.

(6) Georges Dumézil desenvolveu a idéia de uma triplice fungéo religiosa dos deuses, classificando-0s como
sacerdotes, guerreiros e camponeses.

(7) Consta na Edda em prosa que Donner, Fricka e Wotan pertencem a estirpe dos AEsir, enquanto que Freia
e Froh s&o divindades Vanir.



64

(8) A interpretacdo desta passagem mitolégica é, segundo Niedner, a seguinte: “o olho de Odin é o sol. A
fonte de Mimir € o manancial mais afastado do oceano. O olho de Odin afunda a cada amanhecer no oceano
para buscar os segredos do abismo” (Mitologia nérdica, p. 65).

(9) Os andes, na mitologia germano-escandinava, sdo eximios ferreiros e artesdos. S&o eles que
manufaturam armas, jéias e utensilios para deuses e homens.

(10) Berserk significa sem camisa. Tais guerreiros lutavam totalmente nus, desprovidos de armadura e,
muitas vezes utilizavam peles de lobo ou de urso. Tomados por uma furia divina, inspirados por Odin,
langcavam-se ferozmente em direcéo ao inimigo.

(11) Viveriam até o Ragnardk, o creplsculo dos deuses, periodo no qual os deuses e seus inimigos se
destruiriam mutuamente, juntamente com o Universo, uma espécie de apocalipse pagéo.

DOCUMENTAGAO TEXTUAL

CESAR,,JUIio. A guerra das Galias. Tradugao de Franco de Sousa. Lisboa: Editorial Estampa, 1989.
HESIODO. Os trabalhos e os dias. Tradugao, introducdo e comentarios de Mary de Camargo Neves
Lafer. S&o Paulo: lluminuras, 1996.

SNORRI, Sturluson. Edda em prosa. Tradug&o, apresentacéo e notas de Marcelo Magalhaes Lima. Rio
de Janeiro: Numen, 1993.

TACITO. Germania. Tradugéo de Jodo Penteado Ehskine Stevenson. Sao Paulo: Brasil.

BIBLIOGRAFIA

BARRET, Clive. El tarot nérdico: dioses, sagas y runas de las vidas de los vikingos. Traduccién de Rafael
Lassaletta. Madrid: EDAF, 1991.

BRANDAO, Junito de Souza. Mitologia Grega, vol. I. Petrépolis: Vozes, 1988.

CHEVALIER, Jean, GHEERBRANT, Alain. Dicionario de simbolos. Tradug&o: Vera da Costa e Silva, Raul de
Sa Barbosa, Angela Melim e Lucia Melim. Rio de Janeiro: José Olympio, 1999.

DUMEZIL, Georges. Les dieux des germains: essai sur la formation de la religion scandinave. Paris: Presses
Universitaires de France, 1959.

ELIADE, Mircea. Histdria das crenga e das idéias religiosas, tomo Il, volume I. Tradug&o de Roberto Cortes
de Lacerda. Rio de Janeiro: Zahar, 1983.

FOUCAULT, Michel. A verdade e as formas juridicas. Tradugdo de Roberto Cabral de Melo Machado e
Eduardo Jardim Moraes. Rio de Janeiro: Nau, 1996.

. Em defesa da sociedade. Tradugéo de Maria Ermantina Galvdo. S&o Paulo: Martins Fontes, 2000.
GIORDANI, Mario Curtis. Histéria dos reinos barbaros. Petrépolis: Vozes, 1970.

MILLINGTON, Barry (organizador). Wagner, um compéndio: guia completo da misica e da vida de Richard
Wagner. Tradugao de Luiz Paulo Sampaio e Eduardo Francisco Alves. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1995.

NIEDNER, Heinrich. Mitologia nérdica. Traduccion de Gloria Peradejordi. Barcelona: Edicomunicacion, 1997.

NIETZSCHE, Friedrich. A filosofia na idade tragica dos gregos. Tradugéo de Maria Inés Madeira de Andrade.
Rio de Janeiro: Elfos, 1995.

. A genealogia da moral. Preparacéo dos originais de Joaquim José de Faria. Sdo Paulo: Moraes,
1991.

WAGNER, Richard. O anel do nibelungo. Traduccién de Eduardo Almagro Lépez y Monica Zaloniz.
www.geocities.com/operticket/ring, marco de 2001.




65

0 LUDICO NO GRAFITE DE POMPEIA
Maria Regina Candido - NEA/UERJ

Este ensaio foi elaborado a partir das aulas ministradas no curso de graduagéo em Historia(1) e
tinha por proposta, passar aos docentes da disciplina a possibilidade de apreender as imagens produzidas na
Antiguidade como suporte de informagéo visando o desenvolvimento de uma bordagem em Histéria Cultural,
ou seja, compreende-las como uma mensagem capaz de fornecer informagdes sobre o passado de uma
dada sociedade que deixou vestigios graficos de sua existéncia.

Consideramos a imagem como um veiculo de informagdo cuja produgdo em forma de codigos
proprios de uma época nos permite cotejar a sua organizagdo socio-politica. A especificidade da imagem
permite uma abordagem antropologica e necessita da aplicagdo de uma metodologia prépria como os
recursos da semiética visando tecer aproximagdes com o seu significado. A semiética da imagem permite
estabelecer uma apreensdo mais precisa dos objetos analisados, mediante a percepcdo de unidades
significativas (C.Flamarion,1990:11) produtoras de sentido.

O uso de imagem como documento tem adquirido espaco entre os pesquisadores de Historia
Antiga, como alternativa documental diante da relativa escassez de textos escritos. Entretanto, o uso de
imagem como unidade iconografica ainda mantém-se restrito nas academias sendo pouco difundido entre os
discentes, talvez pelo fato dos pesquisadores e historiadores estarem mais familiarizados com a
documentacao escrita. A imagem permanece fora do curriculo académico de licenciatura e do bacharelado
em Histdria, contando apenas com o interesse de alguns poucos profissionais que, ocasionalmente,
ministram cursos junto as grades eletivas.

Diante desta necessidade de estabelecer uma aproximagdo com o uso de imagens como
documento, nos propomos, aplicar o conceito de lugar antropoldgico utilizado pelo pesquisador Marc Auge
associado a abordagem da semiética da imagem na mensagem visual em forma de grafite produzido nos
muros da cidade de Pompéia.

Porém, antes de iniciarmos o nosso ensaio, devemos fazer algumas consideracdes, a saber:
embora, hoje em dia a semiética esteja voltada para atender a produgdo de marketing visando a eficacia
comercial, consideramos pertinente mostrar que a sua aplicagdo também pode ser utilizada para analisar
uma imagem produzida no passado. Esclarecemos também que as inscri¢des parietais de Pompéia tém sido
amplamente estudadas por especialistas em sociedade romana, entre eles indicamos a romanista Renata
Garrafoni, o pesquisador Pedro Paulo Funari, do qual o grafite por nds selecionado integra uma de suas

abordagens(2).

N

A imagem que detém a nossa aten¢do é o grafite de inventério CIL IV 8031, considerado um
pictograma que consegue tratar, em um sé poema, os multiplos aspectos da realidade popular pompeiana
(Funari,1996:63). A escolha desse grafite se deve ao fato de usar de linguagem especifica que combina
desenho e escrita, ou seja, utiliza dois esquemas narrativos o que no leva a afirmar que foi produzido como
uma representagao orientada para a visualizagdo - leitura — interpretacao.

Analisar certos fendmenos apreendidos em seu aspecto semibtico € considerar a sua manifestagao
como produtora de sentido, ou seja, apreender a maneira de como provoca significagdo, cabendo ao




66

pesquisador estabelecer as possiveis interpretagdes. Consideramos o grafite como um signo que expressou
e gravou uma idéia que foi entendida no seu tempo, acreditamos que tenha provocado, na mente daqueles
que o perceberam, uma atitude de interrogagao seguida de compreenséo.

Entretanto, nés, afetados pela distdncia de tempo e de espago, perdemos este referencial e a
imagem tornou-se uma incognita, um codigo a ser decifrado através da aplicagao de um método de andlise.

Semidtica da Imagem

Referéncia: Corpus Inscriptionum Latinarum - CIL 1V 8031
Significante plastico Imagem parietal
suporte Paredes muros na cidade de Pompéia
Mensagem linguistica Munus, te vejo por toda parte.(3)
ancoragem
Significante Iconico Significado de primeiro | Conotagdo de segundo | Conotagdo de segundo
nivel nivel -1 nivel -2
Palavra MUNUS - lugar de apresentagdo |-  anfiteatro
Plural munera - prestador de servigo
- magistrado ou
imperador
TH Te vejo - olhar em vaérias
dire¢bes
Letra Q - Ubique Grande espago fisico
Por toda parte que permite uma ampla
viséo do todo
Anfiteatro

Apos isolarmos cada elemento da mensagem visual, um universo de possibilidades apresenta-se
diante do pesquisador que deve selecionar o tema de abordagem a partir de um questionamento. No nosso
caso, nos chama a aten¢&o nesta mensagem visual o uso da escrita entre os habitantes do espago urbano de
Pompéia.

Logo, a escrita seria um tema de pesquisa pelo fato de Pompéia ter sido uma regido de vasta
circulagdo de cultura escrita, palco de inscrigbes de diferente natureza como os grafites, cartazes de
programacao de jogos, propaganda eleitoral, exaltacdo de vitérias de guerra, além de versos difamatérios
colocados em lugares publicos (G.Carvalho,R.Chartier:1998:17).

Neste caso, seria interessante pesquisar como ocorria a convivéncia de duas linguas, a saber: o
grego e o latim em Pompéia. De acordo com Guy Achard, o bilingliismo havia se instaurado junto elite
romana, a lingua atica ou koiné era falado e escrito tanto pelos imperadores quanto pelos magistrados no
exercicio de suas atividades oficiais (G.Achard.1996:255). Entretanto, ha sinais da presenca acentuada do
latim a partir do | aC., na imensiddo do Império, em inscrigdes monumentais, administrativas, parietais,
funerarias e monetéarias, com exce¢do das regides helenizadas.

As inscricbes de Pompéia provenientes do Corpus Inscriptionum Latinarum e da Inscriptiones
Latinae Selectae permitem ratificar a presenca do latim em Pompéia. Diante deste vestigio, o pesquisador
pode estabelecer uma aproximagdo com a populagdo comum que circulava por entre as ruelas, tabernas,
prostibulos e nos arredores do anfiteatro. No conjunto estes espagos formavam um lugar antropoldgico(4) no
qual os individuos vivenciaram e definiram as suas relagdes concretas e simboélicas, determinando ao espago
a configurar-se como lugar de atuag&o produtora de sentido para os seus habitantes.

Outro tema de pesquisa que nos aponta a imagem esta na apreensdo do desenho da letra Q,
entendida por nds como sendo a estrutura fisica do anfiteatro de Pompéia denominado na época de
espetacula.

A arquitetura define-se como espago geomeétrico, lugar onde ocorriam 0s jogos e espetaculos na
parte central/arena. Neste espago central da arena estavam presentes os protagonistas do espetaculo: os



67

gladiadores livires ou escravos, elou as feras. Ambos estavam separados dos espectadores da
arquibancada/cavea por um muro de protegéo elevado/podium.

A partir da definicdo do espago geométrico podemos tecer uma aproximagdo com os habitantes
desta regido e definir as suas relagdes sociais seguindo os indicios da palavra MUNUS grafada na parede de
Pompéia. A frase munus te vejo tem a fungdo de ancoragem(5) que consiste em apontar o sentido mais
proximo da mensagem diante da polissemia que o termo munus detém. Esse tanto pode ser definido como
local de apresentagao quanto pode estar relacionado ao servigo prestado pelo magistrado responsavel pelo
espetaculo — munerator.

O interessante deste termo estd no fato do seu plural munera ter transpassado o tempo e estar
presenga na atualidade através da palavra remunerar/remuneragdo. Em Roma a fungdo de financiar os
jogos cabia ao imperador, nos municipios e regides de provincia romana cabiam aos magistrados locais a
obrigagao de organizar, e financiar os munera.

O servigo prestado recebia acentuadas criticas de Juvenal, Sétiras VI e de Séneca na Cartas a
Lucilio 86 devido a violéncia do espetaculo. Segundo J. Carcopino era dificil compreender como 0 munus,
festa de carater sagrado e celebrada pela comunidade em homenagem a um morto de prestigio, tinha se
transformado em atos de degola, luta sangrenta entre homens a quem entregavam armas para matar e
serem mortos diante da presencga de grande nimero de espectadores ( Carcopino,19,281).

Podemos apreender o anfiteatro como um espago relacional, pois o jogo tornara-se para 0s
magistrados como um poderoso instrumento de pressdo politica e a0 mesmo tempo um mecanismo de
controle social. Consideramos que o espaco relacional do anfiteatro reproduziu a estrutura hierarquica que
Roma estabelecia com as provincias do Império Romano. Entre os homens de igual prestigio, de status e de
riqueza mantinham contato, cuja relacao era assentada na lei da reciprocidade, da hospitalidade e de ajuda
mitua, ou seja, relagdo simétrica visando a formagao de aliangas politicas.

A relacdo definia-se como assimétrica entre os magistrados e seus subordinados na categoria de
clientes e escravos. Essa relagéo pautava-se na distribui¢o de recursos monetérios, em forma de defesa no
tribunal e auxilio aos clientes em troca de votos. A agéo de auxilio aos despossuidos de cidadania romana e
a alimentagao dos escravos em troca de servigo.

Os trés segmentos sociais, embora distintos, significavam a forga politica do magistrado. Segundo,
Quinto Cicero era preciso conquistar amigos de diferentes segmentos sociais, visando garantir 0 apoio de
homens ilustres por sua fungéo e pelo prestigio delegado pelo nome de familia, tal atributo traz ao candidato
um suplemento de considerac&o (Cicero,Contra Pison,55).

Como podemos observar o conselho ofertado indica 0 quanto era necessario manter contatos com
individuos de prestigios ao qual acreditamos que em Pompéia ndo seria diferente de Roma em época de
elei¢o para os cargos da magistratura.

O pesquisador Norbert Rouland em seu livro Roma, democracia impossivel? reforca a relagéo
assimétrica para com os individuos de condicdo social de poucos recursos, ao afirmar que os clientes de
condi¢gdo mais modesta estavam em desvantagem pelo fato de nao terem lugar no sufragio centurial, se
fosse desonesto e rico tornava-se o melhor dos clientes, mas sendo honesto e pobre tinham por fungéo
apenas reforgar a figura do candidato ao acompanha-lo em cortejo até ao Férum Romano
(N.Rouland,1997:459).

O mecanismo de apoio publico a candidatura de algum magistrado esta expresso nestas inscricdes
feitas nos muros de Pompéia e acrescentamos a possibilidade do grafite Munus, te vejo em toda parte estar
indicando a presenca ativa de algum canditado como Gaius Cuspius Pansas que em disputa ao edilato
buscava apoio politico de individuos de diferente status social. Esta possibilidade tem por reforgo N. Rouland
ao citar Cicero que aconselhava ao irmao transitar por toda Itélia, tais como nos municipios, nas col6nias e
nas prefeitura ou qualquer localidade na qual possa contar com o apoio de alguém; relembra ainda que se
deve procurar e identificar em cada regido, aqueles que podem atuar como seus agentes de poder
(N.Rouland,1997:464). Diante deste fato podemos afirmar que as figuras de Saturnino e dos ouriveres
estavam na categoria de agentes propagadores de apoio politico a candidatura de Gaius Cuspius Pansa,
vejamos a inscrigao:



68

CIL,IV,275
C CVSPIVM PANSAM AED(..)SATVRNINVS CVM DISCENTES ROGAT.

Saturnino e seus discipulos recomendam Gauis Cuspius Pansa para Edil

CIL,IV,710

C CVSPIVM PANSA AED AVRLIFECES VNIVERSI ROG.

Todos os ouriveres recomendam Gaius Cuspius Pansas para Edil.

O ourives nos remete a riqueza circulante de Pompéia na forma de identidade partilhada a partir da
ocupagdo de uma regido comum que coexiste com categorias sociais distintas, porém contribui para a
formac&o de um espaco identitario pelo uso do luxo e da riqueza de parte de seus habitantes.

Segundo, Tito Livio, o estilo de vida luxuoso chegou aos romanos através de seus contatos com a
Asia cuja riqueza do Oriente parece té-los seduzido, foram introduzidos leitos ornamentados de bronze,
tapetes requintados, tecidos finos, cdmodas de acentuada elegéncia. Acrescidas das suntuosas festas e
banquetes com a presenca de fildsofos, dangarinas, flautistas, cantores entre outros.(Tito Livio:XXXIX:6,7-8).
). Estendemos as consideragdes de Tito Livio para Pompéia pois a riqueza e o luxo tornaram-se fator
identitario da colénia romana como nos aponta as residéncias decoradas com acentuado requinte.

Segundo, Marc Augé, conjugando o espago identitario com o relacional, o lugar antropoldgico torna-
se necessariamente espago histérico, isto porque aqueles que viviam em Pompéia construiram a
especificidade do lugar e suas relagdes, cabendo a nds, pesquisadores, através de seus vestigios construir
uma explicagdo histdrica possivel, como a relagao de trocas entre Pompéia com Roma, através das pinturas
parietais delinear os cultos e ritos executados na regiéo.

No caso, devemos selecionar autores que tiveram a regido de Pompéia como objeto de pesquisa,
estabelecer um didlogo da Historia com as recentes descobertas proveniente da Arqueologia visando
construir o estado atual da pesquisa. O espago historico da regido de Pompéia sucumbida pela erupgéo do
vulcdo Vesuvio deixou indicios e vestigios de sua existéncia, principalmente, através de suas inscrigdes
parietais.

NOTAS:

(1) Este curso sobre Imagem e Histéria foi ministrado na UERJ/Departamento de historia, integra as
sociedades grega e romana e cabe aos professores de Antiguidade desenvolver tematicas que atenda as
duas sociedades.

(2) Dr. Pedro Paulo Funari, professor da UNICAMP e autor do livio Cultura Popular na Antiguidade
Classica. S&o Paulo: Contexto,1996, pp.63-64, de onde retiramos a imagem,, objeto de nossa analise.

(3) Estamos utilizando a tradugéo feita pelo Prof. P.P. Funari

(4) Aplicamos alguns dos conceitos tedrico de Marc Augé. presentes no livro intitulado de N&o-Lugar:
Introdugdo a uma antropologia da supermodernidade.Sdo Paulo: Papirus,1994, pp.51-56. Lugar
antropoldgico define-se por ser geométrico, relacional, identitario e histérico.

(5) Fungéo da ancoragem ver Martine Joly, Introducdo a Analise da Imagem. So Paulo:Papirus,1996,
p.109. Devemos acrescentar que a autora desenvolve a sua abordagem semidtica em didlogo com Roland
Barthes e A J. Greimas.



69

0S LENGOS BRANCOS QUE NAO ACENAM A PAZ
Maria Fernanda Garbero de Aragéo Ponzio — DL/UERJ

N&o é dificil reconhecer que, nos tempos atuais, a recorréncia a temas e motivos classicos de
extragao greco-latina tem sido constante e vem assumindo diversas configurages filosoéficas, antropoldgicas,
psicolégicas, literarias. Este trabalho pretende verificar as possibilidades de dialogos emergentes em
contextos de embate, aparentes na inter-relagdo entre a personagem sofocliana Antigona (442 a.C) e as
personagens reais que compdem o quadro sociopolitico argentino, conhecida como Madres de Plaza de
Mayo. Com a anélise comparativa dessas figuras, alguns conflitos surgem para ilustrar a precariedade acerca
da condi¢do humana imersa em periodos dominados pelas tiranias do siléncio e da obediéncia.

Nas antinomias homem x mulher, senilidade x juventude, individuo x sociedade, vivos x mortos e
homem x Deus (ou deuses), enxergam-se enfrentamentos nos quais ndo existe possibilidade alguma de
negociagao e, por isso, o insollvel conflito se mostra absolutamente tragico. Cada uma dessas oposigées é
posta em agéo por Séfocles em Antigona.

Dai, provém sua riqueza significativa e a possibilidade aparentemente inesgotavel de atualiza-la, de
“chamar para a vida” o que Holderlin considerava verdades ocultas, latentes, sem que para isso existam
condicionamentos a tempo ou a lugar. Além disso, tem sido possivel comprovar que ha tempos e lugares
mais propicios para o nascimento de novos descendentes dessa historia. Segundo Hdlderlin, Séfocles é um
escritor de tempos de crise, de revolugio e de deslocacdo temporal. Sendo assim, em tempos de crise, como
é visto o século XX (o0 mais classico de todos e mais rico em cataclismos histéricos), o mito de Antigona
esclarece uma das mais fundas e dolorosas questdes da existéncia do homem, tornando possiveis releituras
e dialogos desse mito.

Com a personagem de Antigona e seu enfrentamento as leis ditadas por seu tio, o tirano Creonte,
surge a colis@o entre amor e lei, esta vista sob uma perspectiva alheia as vontades do individuo, uma vez que
preconiza ordens que vao de encontro as prerrogativas divinas. O impasse e a impossibilidade de negociagao
s&o oriundos do conflito que se estabelece entre vontade e liberdade. Antigona é filha de Edipo e Jocasta,
nascida de um matriménio condenado pelo incesto. Irmé de Ismene (a mulher que, na tragédia, encarna o
papel subalterno legado a figura feminina), assim como de Polinice e Etéocles (os irmaos mortos em uma luta
fratricida), Antigona, ao saber que Creonte proibe os rituais finebres destinados a Polinice devido a sua
oposi¢do ao governo do tio e a luta com o irm&o que representava os ideais propostos pela figura do poder,
decide enterra-lo, ciente de suas futuras punicdes, agdes que decorrerdo na morte e no fim dos Labdacidas,
um génos ao reves.

Mulher, jovem e fruto de uma sociedade predominantemente masculina, Antigona se apresenta com
sua ‘piedosa vilania” e se entrega @ morte. Sepultar o corpo, além de um direito divino, ilustra a
impossibilidade de negociagdo entre os termos que instauram o conflito no universo sofocliano. O destino se
mostra inexoravelmente duro e invidvel, dando passagem ao tragico caminho das personagens dessa
historia. Nao ha como se salvar. No decorrer dos cinco episodios que compdem a pega, a figura dessa jovem
vai adquirindo proporgdes que a equiparam a tirania de Creonte, embora suas leis e sua lingua sejam ditadas
pelo amor ao corpo do irmao, que precisa voltar a terra e ser abrigado na sepultura.

Ao se pensar na divisdo estrutural de Antigona e nas relagfes discursivas que se estabelecem, o
embate surge j& no prélogo, quando Antigona convoca a irma Ismene para, juntas, cumprirem os rituais
funebres a Polinice. Ambas se mostram conscientes de suas devidas punigcdes, porém Ismene se nega, por
medo e obediéncia, ao ato de amor suicida que Ihe propde a irma. Numa lucida loucura, Antigona abala a
tirania sozinha e morre, dignificando a todos os que, atemporalmente, atacam a injustica.

Atacar a injustica e mostrar as fissuras de um poder que se firma sob a pena do siléncio e da
anulagdo de direitos sdo pontos que permitem e requisitam o paralelo em rela¢do a varios conflitos presentes
na sociedade atual. Luta por terras, reconhecimento de etnias consideradas subalternas e crise de soberania
podem ser vistos nessa perspectiva dialdgica aqui proposta, como uma ressemantizacdo do tema da
liberdade, seja esta de expresséo, de direitos e deveres, ou simplesmente de amar.

Antigona é humana, ndo é enviada dos deuses, o que favorece ainda mais a aproximagéo a
capacidade de enfrentamento e afrontamento que se espera da esfera feminina. Entretanto, como todo heroi
tragico, ela pulsa entre a caréncia e o excesso. Ao enterrar Polinice, ela, em sua uniteralidade, desconhece a



70

Eros ao venerar a Tanatos. Assim sendo, o amor, que por toda pega € o leitmotiv de combate, faz a jovem
tebana caminhar em direcdo a escolha simbodlica por seu auto-sepultamento. Seu amor é semeado
exclusivamente entre os mortos, dai sua hamartia(1).

Para falar de culpa, a sua ndo é uma questdo subjetiva. Nessa situagdo de impasse, o que se lhe
apresenta € uma escolha unica: é preciso enterrar o irmdo. Diante do inexoravel, ela assume as
conseqUéncias e responsabilidades de seu ato. Desde sua aspiragao a concluséo de seu ato que pde fim a
propria vida, Antigona passa por todas as fases que desencadeiam a catastrofe final. Sua deliberacéo e sua
decisdo se mesclam num processo entre intelecto e debate emocional interno, contudo este prevalece. E
disso ela tem nogéo desde o principio, desde a manifestacdo de sua vontade inicial. Dessa maneira, a idéia
de conceitos integradores surge emergencialmente frente as totalidades opressivas, dando expressao a uma
simbologia que pode ser lida sob a 6tica das realidades latino-americanas.

A (re)leitura de Antigona e sua possivel relagdo com o movimento argentino das Madres de Plaza
de Mayo remete as figuras propostas por Hegel: “Amo-Escravo” e “Homem-Mulher”. E importante ressaltar
que, em relagdo a primeira, o servo, ao enfrentar o senhor, pde em marcha seu projeto de conscientizagéo, o
que promove uma inversao dos papéis. Na segunda, ao se colocarem em conflito homem e mulher, tem-se o
que se pode entender como a verdadeira eticidade, ou seja, o carater, a individualidade, o reconhecimento da
propria alteridade.

“Amo-Escravo” e “Homem-Mulher” se ressignificam e abrem para os questionamentos de embate e
resisténcia frente a um regime opressor e segregacionista. Combater Creonte e morrer decretando a faléncia
do poder masculino representado por este homem fazem com que Antigona atinja o ponto que permite novas
discussdes sobre o papel feminino diante da crise do sistema logo-céntrico. Ela, ao se conscientizar de seus
direitos e apontar os abusos do tirano, se torna senhora de sua prépria vida e também da morte, que lutam
num conflito sem saida. Antigona morre e, junto com seu fim, ha a total aniquilag&o do poder de Creonte.

Num salto espago-temporal permitido pelo didlogo entre as duas realidades presentes nesse
estudo, falar do papel desempenhado pelas Madres argentinas € um caminho vidvel para se pensar a
dicotomia outrora mencionada entre amor e lei, visto que essas mulheres podem ser consideradas como as
“Antigonas ibero-americanas”.

“Les folles de la Place de Mai"(2), como s&o chamadas na Franga, ndo pejorativamente, mas pelo
papel que desempenharam frente a um regime repressivo, essas mulheres, que tiveram seus filhos
desaparecidos durante a ultima ditadura militar argentina, sairam da esfera privada e foram para a praga
construir um discurso na contra mao do poder. Na repersonificagdo da personagem grega, surgem as Madres
que saem a luta para abrir as feridas deixadas pelo medo e pela opressao.

Analisar o discurso do corpo, como resisténcia, e atentar para o testemunho, como um processo de
escrita vidvel para o resgate da alteridade e a preservagdo da memoria, sdo caminhos que possibilitam
pensar na existéncia de uma voz que néo se constrdi no chamado “centro”. Entretanto, ela consegue alcanga-
lo numa perspectiva desestabilizadora do sistema hegemdnico que visa a apagar diferencas, ao propor
rearticulagdes dial6gicas.

Ao se ter como base a presenga das “Madres de Plaza de Mayo’(3) na Argentina, buscar-se-a,
neste momento, analisar a importncia da permanéncia dessas mulheres para o contexto sociopolitico-
cultural, bem como os discursos que elas produzem, encarnando-as como herdeiras do legado de Antigona.

O que, a principio, seriam apenas algumas maes que se reuniam em frente ao palacio do governo,
A Casa Rosada, para estarem juntas e, nessa angustia compartilhada, buscarem noticias de seus familiares
levados pelo terror, ganhou uma dimenséo enorme, até os dias de hoje. Na mesma praga, essas mulheres
desoladas se relnem semanalmente, todas as quintas-feiras, fazem a Marcha ao redor da pirdmide
levantando polémicas e bandeiras acerca de temas e problemas que tangem a politica atual.

Terminado esse percurso que, temporalmente, ndo passa de quarenta minutos, elas véo para frente
da Casa Rosada e uma das Madres Ié um texto de critica e combate as posi¢des do governo, sempre
lembrando que a presenga delas ali € para que ndo se apague uma histéria de luta.

Quando esse pronunciamento chega ao fim, elas e as pessoas que as acompanham - alguns
estudantes, turistas que passam pela principal praga de Buenos Aires, ou simples transeuntes — comegam a
cantar juntos o que elas estdo buscando: “Alerta, alerta que camina, milicos asesinos por América Latina.
Alerta, alerta que camina, aparicidn con vida y castigo a los culpables’(4).



71

Faz mais de vinte e cinco anos que muitos desapareceram. Os numeros sao terriveis, beirando
trinta mil pessoas. Estar na praca até hoje gritando por justica e por vida € a maneira que elas encontraram
de fazer com que essa histéria permanega viva, e o corpo que ndo pode ser enterrado continue sua trajetoria
de luta junto a elas.

O terror na Argentina se instaurou alguns anos antes do golpe militar de 76. Dois anos antes, ja
havia ameagas e algumas pessoas ja estavam desaparecendo. As mulheres gravidas durante o processo
foram levadas para os centros clandestinos de detenc&o, tiveram seus filhos roubados e muitos destes foram
entregues para adogéo a pessoas ligadas ao governo(5).

Entéo, era nesse clima de medo e ameaga que o pais se encontrava. O que poderia ser apenas
mais um agrupamento de pessoas na praga, em 1977, torna-se marcha, apds policiais lhes gritarem
“circulem, circulem”, e essas mulheres comegarem a dar voltas. O lengo branco que usam, até hoje, ndo
simboliza a paz. Uma vez que é comum que as maes tenham alguma fralda de recordagao de seus filhos, o
lengo & isso: a lembranga, o resgate e a ostentagéo da dor.

Desacreditadas inicialmente pelos governantes, as Madres sabiam do perigo que representava a
voz que elas ecoavam. Muitas foram reprimidas e houve casos de seqtiestros, como o de Azucena Lidia
Villaflor De Vincenti, criadora do movimento das Madres de Plaza de Mayo, desaparecida desde 1977. O
desaparecimento de Azucena e as constantes ameagas ratificaram a necessidade de estarem presentes na
praca. Perseguidas, chamadas de loucas — argumento 6bvio, quando é necessario anular a alteridade, visto
que o discurso do “louco” é interditado socialmente —, elas resistram em sua “agridoce” loucura, como a
personagem sofocliana, e seguiram em frente. Enfrentando.

A lingua que esta em seus gritos ndo € a mesma de Ismene, ja que suas palavras ndo aceitam as
regras da gramatica ditatorial, prescrita de normas tiranas que denotam o pavor.

Se a ditadura tentou apagar o perigo com desaparecimentos, talvez os militares ndo tivessem idéia
do legado as avessas que eles deixariam: suas Madres. O espago que elas passaram a ocupar tomou uma
grande dimens&o, pois a histdria esta sendo reescrita. Nas lutas, nas marchas, ou em seus escritos
produzidos nas oficinas literarias, relato e testemunho se fazem presentes para reabrir a ferida da dor que
néo foi curada. Pedir aparicdo com vida é mais do que uma simples frase. E requisitar da histéria a parte de
uma memoria coletiva que foi brutalmente amputada.

Neste momento, a presenca da performance surge como alternativa de dialogo, uma vez que as
marchas, nos dias atuais, ganharam um outro sentido. Por mais que elas saibam do destino tragico que
tiveram seus filhos, elas continuam na Praga, redesenhando o quadro politico da Argentina e criando novas
perspectivas de discurso.

Em uma dupla situagcdo de marginalidade — mulheres e latino-americanas — reconhecer esses
relatos € uma urgéncia politica que acompanha o discurso critico, que deve cumprir, neste momento, uma
tarefa duplamente descolonizante, ao ter em sua agenda questfes que tocam os preconceitos sexuais e as
mutilagdes de dependéncia cultural.

Estudar essas personagens é uma alternativa de possivel resgate do debate académico a fim de
nele inserir temas que tocam a sociedade em seus problemas. A relacdo de tal aspecto com as Madres de
Plaza de Mayo surge quando se aborda a questdo da resisténcia. Com seus atos performéaticos e seus
relatos de experiéncias inseridos socialmente, estudados e, sobretudo, respeitados por seu valor histérico,
sdo abertas possibilidades de investigagdo acerca de um fendmeno que questiona as estruturas de poder e,
assim, se consolida.

Os discursos delas ainda permitem lembrar uma outra figura literaria: Scherazade, pois esta é
resgatada para que aparega uma voz que requisita ser ouvida e, desta forma, haja uma memdria preservada.
E preciso resistir “aos ditames do rei’(PIGLIA, 1994:63), neste caso representado pelas politicas que
encerram o ideal de homogeneizag&o, em detrimento de um sistema globalizado implantado horizontalmente,
sobretudo nos paises latino-americanos, apds a derrubada do Muro de Berlim.

Desta maneira, pode-se identificar que o grito de Antigona continua a ecoar todas as semanas na
praga portenha. A necessidade de enterrar o corpo para que a historia permanega viva e mostre o quéo fraco
e débil pode ser um sistema baseado na tirania e na razdo cega em nome da dominago e do poder
continuam a existir. A lingua dessas mulheres é a mesma, pois ndo importa a diferenca lexical ou, até
mesmo, idiomatica. A voz que ecoa é o amor e a busca por um direito que lhes foi negado.



72

Creonte, o tirano tebano ressemantizado, representa as mais cruéis figuras que compuseram e
compdem o quadro politico latino-americano. E dele a figura do homem terrivel, deinds, o monstro
incompreensivel e desnorteante, senhor de tudo e todos, mas incapaz de governar a si mesmo (VERNANT e
VIDAL-NAQUET, 1977: 19). Em distintos tempos e sistemas, pode-se pensar em como a razdo masculina
desenvolve seu papel; em nome de um sistema alheio aos individuos, mortes, enganos e mentiras podem ser
colecionados como verdades oficiais dadas ao povo como sua histéria, na busca de um “bem-estar’
promovedor do abafamento de relatos que podem emergir e destruir uma ordem baseada na ilusdo do poder.

Os lengos brancos que ndo acenam a paz, assim como a toga virginal de Antigona, é a resisténcia
a contextos no quais os gritos ndo se escutam, as vozes se calam pela impossibilidade de existéncia dentro
da opressao, e as alteridades sao apagadas. Ha uma ferida, ha uma lacuna. Ha urgéncia de dialogo entre o
que se entende por lei, ordem, verdade, razéo, meméria e, sobretudo, amor.

NOTAS:

(1) Termo grego usado para designar o erro que independe da capacidade intelectual, originado por algo
externo diretamente ligado a fungao fisica do olho, errar o alvo.

(2) As loucas de Praga de Maio (a tradugéo dos textos é de minha autoria).

(3) No presente estudo, trabalharemos com as Madres da “Asociacion Madres de Plaza de Mayo”. Sobre este
tema, & importante ressaltar que ha duas linhas: uma composta pelas Madres dessa associagdo e outra
chamada “Linea Fundadora”. Embora ambas tenham uma histéria de vida importante para se contar, a op¢éo
feita € motivada pela posi¢o politica de enfretamento que elas representam.

(4) “Alerta, alerta que caminha, milicos assassinos por América Latina, alerta que caminha, aparigdo com vida
e castigo aos culpados”.

(5) O termo empregado pelas Madres ao que foi feito com essas criangas é “apropria¢do”, o que confere um
carater de ilegalidade e contravengdo ao ato. Sobre este tema, é importante ressaltar o trabalho
desempenhado pelas Abuelas de Plaza de Mayo, um movimento formado pelas avés que tentam reencontrar
0s netos sequestrados durante a ditadura.

BIBLIOGRAFIA

BOYER, Alain-Michel. Eléments de littérature comparée. Vol. Il (Mythes) et Vol Il (Formes et genres). Paris:
Hachette, 1996.

DEVOTO, Fernando; MADERO, Marta (org.). Historia de la Vida Privada en la Argentina. Buenos Aires:
Taurus, 1999.

DODDS, E. R. Os gregos e o irracional. Tradug&o Leonor Santos de Carvalho. Lisboa: Gradiva, 1988.

Donghi, Tulio Halperin. Historia Contemporanea de América Latina. Madrid: Alianza Editorial, 13? edi¢&o,
1993.

FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Tradugdo de Laura Fraga de Almeida Sampaio. S&o Paulo:
Edicdes Loyola, 8a edigéo, 2002.

. Histdria da loucura. Sao Paulo: Perspectiva, 1978.

FREUD, Sigmund. Obras Completas. Tradugao Luis Lopez Ballesteros y de Torre. Madrid: Editorial Biblioteca
Nueva Madrid, 4 edicdo, 1981.

GONZALEZ DE TOBIA, Ana Maria (ed.). Eticay estética. De Grecia a la modernidad. La Plata: Universidad
de La Plata / Centro de Estudios de Lenguas Clasicas, 2004.

GRAMSCI, Antonio. Quaderni di Carcere. Roma: Instituto Gramsci, 1978.

HEGEL,G.W.F. Fenomenologia do espirito. Tradug¢&o Paulo Meneses. Petrdpolis: Vozes, 1992.

HOBSBAWN, Eric. Era dos Extremos: o breve século XX: 1914-1991. S&o Paulo:
Companhia das Letras, 1995.

HOLANDA, Sérgio Buarque. Raizes do Brasil. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 262 edigao, 1995.

HUYSSEN, Andreas. Seduzidos pela Meméria: Arquitetura, Monumentos, Midia. Rio de Janeiro: Aeroplano,
2000.

JAY, Martin. Songs of Experience. Berkeley: The University of California Press, 2005.

KRISTEVA, Julia. Sol negro, depresséo e melancolia. Tradugio de Carlota Gomes. Rio de Janeiro: Editora
Rocco, 2a edigao, 1996.



73

LACOUE-LABARTHE, Philippe. L’ imitation des modernes. Paris: Galilée, 1986.

LORAUX, Nicole. . « La main d’Antigone (Postface) ». In: SOPHOCLE. Antigone. Traducdo Paul Mazon.
Paris: Belles Lettres, 1997.

MADRES DE PLAZA DE MAYO. Cantos de vida, amor y libertad. Buenos Aires: Rafael Cedefio Editor, 1985.

. Historia de las Madres de Plaza de Mayo. Buenos Aires: Asociacién Madres de Plaza de Mayo,
1996.

. El corazén en la escritura. Buenos Aires: Asociacién Madres de Plaza de Mayo, 1997.

. Luchar siempre. Buenos Aires: Asociacion Madres de Plaza de Mayo, 2002.

MOREIRAS, Alberto. A exaustéo da diferenga. Belo Horizonte: UFMG, 2000.

NUNEZ, Carlinda Fragale Pate. O Universo tragico da "Antigona" de Séfocles e suas relagées com "Pedreira
das almas" de Jorge Andrade. Rio de Janeiro, UFRJ, 1986. Dissertacdo de Mestrado (xerox). P. 252.

. « Masques grecques pour heroine de '’Amérique Latine ». In: MOREAU, Alain (éd.). Panorama
du théatre antique : D’Eschyle aux dramaturges d’Amérique Latine . Cahiers du Gita,. 9. Montpellier :
Université Paul Valéry, Montpellier 11, 1996. P.197-203.

PANDOLFO, Maria do Carmo. Ser ou n&o ser Antigona. Rio de Janeiro: Imago/MEC, 1977.

PAVIS, Patrice. Dictionnaire du théatre. Paris: Dunod, 1996.

PEREIRA, Maria Antonieta e SANTOS, Luis Alberto Branddo. Palavras ao Sul. Belo Horizonte: Auténtica,
1999.

PERROT, Michele. Histdria das mulheres no Ocidente. Porto: Afrontamento, 1990.

PERSICO, Adriana Rodriguez. “Intelectuales hoy: ni anfitriones ni turistas”. In: Revista Iberoamericana, Vol.
LXII, 1996.

PIGLIA, Ricardo. O laboratorio do escritor. Tradugdo de Sérgio Molina. Sdo Paulo: lluminuras, 1994.

RICHARD, Nelly. “Feminismo, experiencia y representacion”. In: Revista Iberoamericana. Vol. LXII, 1996.

ROMILLY, Jacqueline de. La loi dans la pensée grecque. Paris: Les Belles Lettres, 2001.

& Amedeo, Fabrice. L'actualité de la démocratie athénienne. Paris : Bourin,2006.

ROSENFIELD, Kathrin H. Antigona — de Séfocles a Hélderlin: por uma filosofia “tragica” da literatura. Porto
Alegre: LP&M, 2000.

. Sofocles & Antigona. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2002.

SAID, Suzanne. La Faute tragique. Paris: Frangois Maspero, 1978.

SANTOS, Luis Alberto Branddo dos. “Maquinas de retramar”. In: “Anuario brasilefio de estudios hispanicos”,
n.7, 1997. Embajada de Espafia en Brasil.

SARLO, Beatriz. “Argentina: nada sera como antes”. Tradugdo de Sebastiao Nascimento. In: Novos Estudos
CEBRAP, n°1, nov. 2001.

SELIGMANN-SILVA, Marcio. “As literaturas de testemunho e a tragédia: pensando algumas diferengas”. In:
FINNAZI-AGRO, Ettore e VECCHI, Roberto (org.). Formas e mediagdes do tragico moderno. Uma
leitura do Brasil. S&o Paulo: Unimarco, 2004.

SOFOCLES. Antigona. Tradugo de Donaldo Schiller. Porto Alegre: L&PM, 1999.

STALLKNECHT, N. & FRENZ, H. Comparative literature: method and perspective. lllinois: Southern lllinois
University Press, 1973.

STEINER, G. Antigonas - Una poética y una filosofia de la lectura. Barcelona: Gedisa Editorial, 1991.

. The Death of tragedy. London, Faber and Faber, 1978.

SZONDI, Peter. Ensaio sobre o Tragico. Tradugédo de Pedro Stssekind. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004.

TAYLOR, Julie M. The Myths of a Woman. Chicago: University of Chicago Press, 1979.

TODOROQV, Tzvetan. Los abusos de la memoria. Tradugdo de Miguel Salazar. Buenos Aires: Paidos, 2000.

TOTOSY DE ZEPETNEK, Steven. Comparative Literature: Theory, Method, Application. Amsterdam-Atlanta,
GA: Rodopi, 1998.

VERNANT, Jean-Pierre e VIDAL-NAQUET, Pierre. Mito e tragédia na Grécia antiga. Sdo Paulo: Duas
Cidades, 1977.

. Mito e tragédia na Grécia antiga. Vol. Il. Sdo Paulo, Brasiliense, 1991.

VIDAL-NAQUET, Pierre. Os Gregos, os histoiradores, a democracia: O grande desvio. Tradug&o Jonatas
Batista Neto. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2002.




74

COLONIA ARA CLAUDIA AGRIPPINENSI: INTERAQOES NA GERMANIA INFERIOR
Otto C. Barreto Neto — UNIRIO

Tenho como objetivo trabalhar com o conceito de colonizagdo na antiguidade especificamente no
caso da Germania Inferior e sua capital Colonia Ara Claudia Agrippinensi. E preciso em uma primeira analise
esclarecer os tragos coloniais de um imperialismo romano para depois focarmos um estudo de caso.
Inevitavel a observagao de elementos de romanizag&o no processo colonial romano, pretendo néo aprofundar
esta discuss&o, mas ilustrar com relagdes culturais ocorridas na cidade que exponho aqui.

Colonizagdo Romana

O conceito de coldnia usado nos tempos modernos difere-se do significado na antiguidade romana.
Na modernidade criamos a imagem, para esse termo, de uma extensa area quase sempre pouco
desenvolvida e dependente diretamente de uma grande metropole. Dessa vis&o, o que se assemelha é a
idéia de conquista realmente efetiva por Roma, porém as diferengas sdo mais abrangentes. Ao conquistar o
territdrio e estabelecer fronteiras, Roma iniciava um processo de oficializagdo da regido e concedendo a ela
algum status. O primeiro ato recebido pela nova col6nia era o ato oficial de Estado, procedimento que
regularizava a nova situagao do territério e seus habitantes. Junto com a burocratizagéo vinha o processo de
colonizagdo e povoamento, quando n&o era possivel efetivar um contingente populacional, a regido
permanecia sob controle publico como dominio estatal, servindo de outras maneiras. Roma nao concedia a
nenhuma area em seus dominios o privilégio do dcio, se ndo era possivel formar uma estrutura social
desejada, implantava-se atividades agricolas e pecuaria, gerando algum tipo de produtividade e
proporcionando lucro para o Estado romano como para os arrendatarios. Este mecanismo nos remete a idéia
do ager publicus.

A colonizagdo romana fazia-se de duas formas: a primeira era o sistema de distribui¢do de viritae,
romanos, de forma individual, recebiam parcelas de terra e permaneciam sob a jurisdicdo de Roma com
administragdo direta da mesma. A segunda forma era, tecnicamente, a colonizagdo em si. Os colonos
recebiam da mesma maneira lotes de terra, mas organizavam-se logo no inicio em comunidades, constituindo
seus proprios centros civicos e com a permissdo de tomarem suas préprias decisbes em relagdo a
administragdo da col6nia. Geralmente esse tipo de colonizagio dava-se em territérios muito hostis, onde os
conflitos pediam respostas rapidas tanto na administragdo como na organizacdo da defesa. Esperar decisdes
vindas de tao longe era quase impossivel em caso de ataques.

A construcdo de um centro urbano dependia, acima de tudo, das circunstancias militares
predominantes. As coldnias tinham fungdes diferentes, e por isso classificagbes também. Nos tempos da
republica romana as col6nias eram de dois tipos, uma primeira chamada de colénias latinas, coloniae latinae ,
composta por habitantes que ndo possuiam cidadania romana. E a outra chamada colénia dos cidad&os,
colonia civius romanorum, povoada por aqueles que possuiam cidadania romana. As coldnias latinas eram
mais Uteis a Roma até depois da 2° Guerra PUnica, elas tinham posigdes militares estratégicas e ndo exigiam
uma administrag@o préxima, o que tirava dos ombros de Roma a responsabilidade por decisdes que seriam
postas em pratica em lugares tao distantes. Poupava tempo e dinheiro estabelecer col6nias latinas em locais
conflituosos, era mais viavel “construir” um corpo social romano na regido para prover um desenvolvimento
mais seguro e ndo tdo dependente dos cofres publicos. As coldnias dos cidaddos exigiam de Roma um
esforgo administrativo e burocratico muito maior que as col6nias latinas, ainda criava um problema de
cidadania e interagdo dentro da prépria sociedade. Era dificil para a aristocracia romana aceitar um cidadéao
romano com todo os direitos por lei residindo tdo distante, até que ponto um cidaddo romano poderia residir
longinquamente do centro e ainda assim ter todos os privilégios que um aristocrata local? N&o é dificil
avaliarmos o porqué Roma optou por construir um nimero muito maior de coldnias latinas do que de
cidad&os.

Para erguer uma coldnia era preciso um corpo de comissdo para tomar as decisdes necessarias no
local. Esses comissarios foram escolhidos de diferentes maneiras em diferentes circunstancias na histéria de
Roma. Na republica o Senado os escolhia, no Império pelo imperador, mas ainda no periodo pds Guerra
Social com Sulla, houve um espago de tempo em que essa comisséo era formada por escolhidos de uma
Assembléia Tribal (comitia tributa). Os comissarios arbitravam nas questbes entre colonos e colonos €



75

colonos e nativos. Para que sua autoridade nao fosse questionada, era investido neles o poder de imperium,
direito de agir por conta prépria em nome do povo romano, aqueles que desrespeitassem suas decisdes
estariam desafiando o préprio Estado romano. Na distribui¢&o das terras o sistema romano de distribui¢éo era
o da centuriagdo. Uma centuria era um quadrado de terra de 200 iugera, aproximadamente 125 acres
distribuidos entre os colonos. Consequientemente um territério “centuriado” apresenta uma forma de grade.

Uma vez “centuriado” e vistoriado comegavam a erguer a cidade: marcava-se a linha da muralha
que envolveria a coldnia (quando achassem necessario), feita de pedra no periodo republicano e de tijolo
embutido nos tempos imperiais. Internamente havia uma estrada “pomeral” e no centro um férum. Ao redor
do forum prédios publicos: um templo, uma curia (onde se reuniam o senado local) e uma basilica com um
centro comercial.

Apbs as Guerras Sociais (91 — 88 a.C.) e com a expansao territorial, tornou-se um habito comum a
distribuicdo das terras por status, uma nova forma de colonizag&o: as coloniae militares, colonias militares.
Era uma forma de prémio por servigos prestados concedido a soldados veteranos e comandantes vitoriosos,
as terras davam aos militares uma recompensa e reafirmavam sua lealdade. Mas essa pratica também tinha
outros objetivos, era interessante para Roma criar uma aristocracia romana no local conquistado. Como ja foi
analisada anteriormente, a formagdo de uma sociedade romana nas colonias facilitava a administracdo
interna e externa. E interessante observarmos que a representacdo da sociedade romana em pontos
distantes da regi&o reafirmava a cultura latina e a difundia, sendo analisada em diversos pontos por culturas
distintas. Por isso ndo é exagero dizer que as colénias eram representacdes e uma extensdo propriamente
dita de Roma. Neste periodo Sulla funda diversas col6nias e baseado na Lei Valéria de 82 a.C. que conferia
poderes ditatoriais a ele, ndo mais convoca comissarios, ele mesmo decidia quem seriam 0s supervisores
nas colonias. Esses escolhidos quase sempre eram de sua familia, 0 que provoca uma tendéncia seguida até
os tempos finais do império, a nomenclatura das colénias quase sempre leva 0 nome da dinastia em vigor.
Esse é 0 exemplo da cidade que analisarei a seguir, seu nome Col6nia Ara Claudia Agrippinensi leva o nome
de uma dinastia: a colénia claudiana dos agrippinensi.

Outros dois nomes importantes na histéria da colonizagéo romana foi Caio Julio César e Octaviano
Augusto, com eles consolida-se o processo de colonizagdo transmarina. A conquista de territérios no além-
mar traz uma série de fontes de riqueza para Roma, porém traz também a necessidade de levar para essas
regibes o aparato administrativo necessario para se fixar uma colénia. O modelo da col6nia latina é
amplamente utilizado para implantar o dominio romano nas regides européias, pelo seu carater militar e
eficiéncia protetora. César e Augusto estenderam muito o territério romano, eles foram responsaveis pela
fundagdo de inimeras colonias e a formagdo de importantes provincias que dariam a Roma a base
necessaria para administrar um territério de dimensdes continentais.

Colénia Ara Claudia Agrippinensi
Apbs ter trabalhado o conceito de colonizagao e suas transformagdes na histéria romana, parto para
uma andlise especifica de como esse processo foi formado na Coldnia Agrippa.

Apbs a morte de Julio César em 44 a.C., e os anos complicados de guerra civil, Augusto consolida-se como
imperador e atribui & Germéania suas primeiras caracteristicas provinciais. Augusto concede a Marcos
Agrippa, general de sua confianga, o papel de construir um grande porto na margem esquerda Reno. Agrippa
comega a construgdo no acampamento da tribo dos Ubios, povos j& subjugados por Julio César na campanha
da Galia. O nome dado primeiramente a esse porto e forte militar importante foi “Oppidum Ubiorum’,
acampamento dos Ubios. Essa tribo pediu, e lhe foi dada, permissao para se instalarem a oeste do Reno,
estabelecendo uma aproximagéo e convivéncia com os romanos. Observamos neste ponto uma iniciativa de
aproximagdo que parte de uma tribo germanica. Observando uma troca cultural, instrumento téo ligado ao
mecanismo de dominio romano que nao parte deles, e sim uma aproximagéo por parte dos dominados. Essa
tribo foi “amiga e aliada” de Roma por muitos anos, estabelecendo uma convivéncia pacifica e ajuda mutua.
Uma das primeiras decisdes dos Ubios ao se estabelecerem a oeste do Reno foi construir um altar para o
culto imperial de Roma e do imperador. Podemos analisar nesta construgdo um elemento transparente de
romanizag&o, com a convivéncia desses dois povos e a tolerncia romana com outras religides, tendo em um



76

mesmo local um santudrio romano e outro germano, com cultos e deuses diferentes, porém sem confronto
militar efetivo.

Duas legifes estavam no comando de Agrippa no momento da construgéo do forte que mais tarde
viria a se tornar Coldnia Agrippa, a | Germénica e a XX Valéria Victrix, além da Classi Germanica, frota do
Reno que se mantinha préxima a cidade e fazia o patrulhamento de toda o rio. Outras legides também
marcharam para la, mas apds o desastre em Teutoburgo, somente essas permaneceram.

Os imperadores de Augusto a Claudio defendiam uma vasta fronteira e observaram a importancia
de desenvolverem cidades e guarni¢des na Galia e Germania, favorecendo fortificacdes como Colbnia
Agrippa. Duas coisas funcionaram como catalisadoras para o desenvolvimento da cidade: a constru¢éo de
Ara Ubiorum, santuario germanico, e o comércio que as legides e a administracdo romana traziam com ele.
Sendo uma regido desconhecida pelos romanos nesta época, a regido da Germania néo sofria investimentos
suficientes para um desenvolvimento efetivo. Cornélio Tacito observou que Roma néo via a regido como uma
area geogréafica, mas como uma espécie de convés de um navio, carregado de tribos bérbaras que ora
desembarcavam atacando um ou outro porto, numa ou noutra diregdo. Tendo os acampamentos militares
como o principal fluxo de romanos na Germania, eram através deles que se desenvolviam as praticas
comerciais e as representagdes culturais romanas. Junto com as legides vinha grande contingente de
comerciantes, prostitutas, aventureiros, politicos, toda a espécie de “cidadao romano”.

No decorrer dos anos a regido da Germania vai sendo explorada e dominada, porém a batalha de
Teutoburgo coloca um freio nas ambicdes romanas e limita a penetragdo mais ao interior, as emboscadas de
diversas tribos limitam a atuag@o de Roma. O imperador Claudio garantiu ao porto Oppidum Ubiorum o status
civico de “Coldnia”, criando a necessidade de uma administragdo imperial. Essa administragdo consolida
entdo o desenvolvimento urbano, as legides ndo sdo mais o centro do desenvolvimento, surge em torno da
cidade interesses diversos. Desde entdo a cidade leva o nome de “Coldnia Claudia Ara Agripinnensium’, a
colénia Claudiana dos Agrippinensis, como ja foi dito anteriormente. A cidade tinha todas as caracteristicas
de Roma, levando a cultura romana para muita além de sua regido. A engenharia romana forneceu um
sistema de abastecimento de agua extremamente engenhoso e eficiente, aquedutos que chegavam a ter 80
Km e sistema de esgoto avangado. Romanos importantes residiam na cidade como Vitellius e Trajano, que
responsaveis por legides naquela regido, tornaram-se imperadores.

Em 84, Colonia ja era uma cidade importante para Roma, deixa de ser somente uma fortaleza militar,
realizando todos os eventos civicos e culturais romanos e germanos. Contudo, os disturbios na regido nunca
desapareceram, tribos germanicas nunca deixaram de oferecer perigo em ataques a cidade, os muros
chegavam 8 metros de altura, assustando qualquer tribo que tentasse alguma coisa. O mercado provincial se
desenvolve e diversas tribos pedem abrigo na cidade, temendo os diversos ataques sofridos nos campos por
outras tribos germanicas. Coldnia chega a ter 50.000 habitantes e a cerdmica produzida ali se espalha por
toda Roma.

Conclusao

E importante analisar no debate a respeito do conceito de colonizacéo e o estudo especifico de um
centro urbano, formado com todas as caracteristicas romanas, que este processo nao foi heterogéneo. O
modelo que analisamos é relevante para ressaltar as diferengas de colonizagbes que olhando
superficialmente parecem ter passado pelos mesmos processos, nos transmitindo a imagem de algo uniforme
e igual. A colonizagdo romana decorreu de diversas situagdes que diferem entre si. E ndo podemos avaliar
essas diferencas somente pelas desiguais regides, tribos, geografia e etc, os diversos tipos de coloniza¢do
também variam pela prépria mudanga por que passa a sociedade romana. A Roma das col6nias republicanas
ndo foi a mesma das coldnias imperiais, e nem mesmo esses periodos foram lineares em suas decisdes. Os
processos iniciados por Roma sempre mudaram de acordo com a prépria caracteristica mutante dessa
mesma Roma e suas transformagdes eram sentidas em suas politicas expansionistas.

Bibliografia

SALMON, T. E. Roman colonization under the republic, New York
The Articles of Coldnia Agrippina, www.ancientworlds.net/aw/Places/Place/418174, consultado em 12/08/06




77

O TEMPLO DE VESTA E A IDEIA ROMANA DE CENTRO DO MUNDO
Patricia Vivian von Benko Horvat - UNIRIO

A arquitetura € uma “pratica ética” que realiza formas apropriadas a uma determinada situagao
cultural. Com a expressdo “pratica ética’, denotamos uma atividade pratica, inserida em um ethos, um
sistema de valores, crencas e habitos em determinado lugar e tempo, que constitui a vida de um grupo
humano. Enquanto forma, a arquitetura & um fato estético autbnomo, que deve ser compreendido e julgado
por si mesmo; enquanto prética ética, € um fato histérico que deve ser compreendido e julgado por meio da
sua recondugéo aos elementos que lhe deram origem (CROCE, 1910:43).

A historia e a critica da arte e da arquitetura, ao abordarem uma edificagao, procuram compreender
como este fato plastico tridimensional comunica significados que remetem ao universo cognitivo e as
tradigbes culturais do ambiente em que se localiza, e o fazem considerando que em cada arquitetura existe
uma forma, uma fung&o e uma técnica. Por forma, entendemos a delimitag&o fisica do espago através de um
tragado ritmico e de uma superficie com textura e cor; por fungao, entendemos o proposito, a organizagao do
espago para uso, o estilo e as conotagdes do passado e, como técnica, entendemos a estrutura, os materiais
e 0s sistemas construtivos.

Discorreremos sobre o Templo de Vesta, no Forum romanum, com uma abordagem de histéria da
arte e da arquitetura, pontuando o tragado circular da sua planta como o topos da idéia romana de centro do
mundo.

Em torno do ano 1000 AC, os povoados do Quirinal e do Esquilino entraram em um acordo para
estabelecer um campo neutro de convivio fora das duas elevagdes. Foi drenado o charco entre o Capitolio e
o Palatino, e ali foi estabelecido o campo das transagfes civicas comuns e as respectivas edificacdes.
Assentada Roma entre os dois montes, o Forum romanum veio a se tornar a praga central do poder, da
epifania direta de deuses e deusas e o locus da religifo romana como orthopraxis(1). Este espago era
reservado a oeste as mais importantes atividades politicas da cidade, e a leste, a um grande numero de
construgdes dedicadas as divindades e ao seu culto. Dentre essas construgdes estavam a Curia, o local
tradicional e sagrado de reunides do Senado; a Rostra, tribuna da qual o orador falava ao povo romano; os
templos e as moradias de habitantes proeminentes: os seres divinos. Era no Forum romanum que ocorria a
censura, quando se estabelecia o ordenamento da sociedade, definindo o status de cada cidaddo na
hierarquia da urbs e, portanto, determinando as diretrizes da vida dos cidaddos e do devir da cidade. O
Forum romanum era, entédo, o centro do poder publico e o nucleo politico e religioso de Roma, cujo eixo era o
Templo de Vesta.

Temos como postulado que a Arquitetura é a realizagdo material do “desenho’, entendendo
desenho como o projeto, o tragado que representa graficamente uma idéia e a inten¢do de sua realizago.
Segundo Vasari, 0 desenho é a expresséo visivel do conceito formado no espirito e a arquitetura caberia
exteriorizar e materializar, recorrendo a procedimentos técnicos, o desenho produzido no espirito(2). Aqui se
situa a intersegé@o entre a arquitetura como constru¢do no mundo da materialidade concreta e o universo
imaginario com todas as suas implicagdes, o problema fundamental da relagdo entre o &mbito das formas
sensiveis do mundo fenoménico e o patamar lingiiistico da semanticidade. E no topos imagético, onde se
pode circunscrever o imaterial e a materialidade sensivel, que se situa, por sua pregnéncia simbdlica, a assim
denominada arquitetura religiosa, ou seja, os edificios destinados a habitagao e/ou reveréncia as divindades.
O conteudo espiritual de uma cultura tem no mito € na religido a sua expressao mais espontanea e o que
permite a compreensdo e a atualizagdo dos seus significados é o estudo das matrizes da imaginagao, que
atuam como motivagéo, prop6sito e modelo para as agdes. Em Roma o aspecto semantico da arquitetura,
além de remeter &s conotagbes de poder, associadas ao triunfo, tém forte aderéncia a transcendéncia
religiosa.

Os templos, geralmente retangulares, comegaram a ser construidos em larga escala apds o século
VI AC. No final da Republica, eram templos espagosos, que freqiientemente abrigavam mais de um deus,
habitando cada um sua propria cela, em seu estilobato, sobre uma plataforma, na parte posterior do podium,



78

acessivel por uma escada. Com excecdo do Templo de Vesta, o espago interno do edificio ndo era um local
de culto. Cultos e rituais ocorriam do lado de fora.

A posicéo ideal para um templo era o espago amplo, que servia de cenario para manifestagoes
religiosas a céu aberto. A concepgdo romana de templum liga-se ao solo consagrado e ao espago que lhe
corresponde no céu, e nao propriamente ao edificio. O templo, no periodo classico, compreendia o edificio e
a praga de acesso, onde estava o altar em que se praticava os rituais. O Templo de Vesta era uma excegao.
Nele os ritos eram realizados pelas Vestais no seu interior, sua disposi¢éo circular constituia o altar. Nos
templos de partido arquitetnico retangular, a circulagdo se fazia ao redor de altares externos, cuja forma
comum era a circular. Em todos os casos os rituais obedeciam a circularidade.

Os primeiros templos romanos foram modestas apropriagdes da arquitetura dos etruscos e latinos
que os precederam, e da arquitetura das culturas que dominaram e, a principio, foram ensaios de engenharia
que buscavam maior praticidade quanto aos sistemas estruturais e melhores aplicagdes dos materiais
disponiveis. Ao longo do periodo republicano, a tendéncia a glorificar as conquistas romanas e a tendéncia a
divulgar e disseminar entre os romanos o sentimento de orgulho pela sua magnitude e forga, trouxe a
necessidade de solugdes estruturais mais eficientes, que suportassem as dimensbes da grandeza e da
riqueza de Roma, e que dessem conta da escala ciclépica dos novos prédios, que asseguravam, diante das
divindades, o reconhecimento pelo apoio dado. Depois das inovadoras solu¢des da utilizagdo da argamassa
de concregdo e da experiéncia com a utilizacdo das arcadas, que possibilitaram a construgdo de vastos
espagos interiores, a arquitetura romana pdde mudar as dimensdes das suas edificagbes, atingindo uma
escala volumétrica contundente, com prevaléncia do paralelismo e da simetria. As ordens classicas(3)
permaneceram como elementos ornamentais. As paredes de sustentagdo se abriram em janelas e 6culos(4),
as arquitraves irromperam em timpanos(5) e curvas inclinadas para a frente da fachada ou apoiadas em
arcadas, com uma dramaticidade teatral. A arquitetura e a arte de Roma apresentam o elemento subjetivo
que fundamenta a idéia do que, séculos depois, foi denominado Classicismo. A arquitetura publica é
ostensiva, monumental e grandiloglente, reiterando a altivez do Estado universalizado no qual os individuos
se diluem. O equilibrio dos partidos(6) e a solidez dos edificios inspiram seriedade e imponéncia, denotando a
duradoura soberania romana sobre 0 mundo conhecido.

Aqueles que criam, os artistas, artifices, construtores, pretendem dar forma a idéia, eidds,
projetando uma unidade na qual os meios empirico-técnicos de representagdo se transformam em imagens
materiais da praxis humana, os pragmata, imagens Onticas que atuam como icones de remetimento as
cognigdes simbolicas. Esta tentativa de largo alcance para imprimir ordem ao caos, hipostasiando os
simbolos afixados nos objetos para o universo ontolégico & sempre uma micro-cosmogonia. E por se realizar
na esfera ontologica que o sagrado se diferencia do profano e ascende a esfera do simbdlico e, neste
sentido, as construcdes sdo sempre criagbes de mundo; e as construgdes religiosas, concretizadoras do
espago sagrado, sdo representagdes simétricas da cosmogonia. Desde os prolegdmenos da geometria
descritiva, as construgdes de partido circular, tais como as clpulas e as abdbadas - clpulas imperfeitas -,
foram sempre imaginadas pelos arquitetos como representacdo da abdbada celeste, e a sua proje¢do no
solo, o circulo, seria a proje¢do do mundo celeste no mundo da terra. A arquitetura é imago mundi e, desde a
sua primeira manifestacdo, a casa, ela edifica mundos sucessivos, se pensarmos em uma escala de
transcendéncia.

O Templo de Vesta, primitivamente construido com taipa(7) e reedificado por Augusto em concreto
revestido com marmore, € um mondptero, ou seja, tem planta circular com geratriz de um s6 movimento
continuo. Esta disposicéo circular da planta baixa € remanescente do trullo, pequena construcéao cilindrica
terminada em clpula, tipica dos povos italicos, que em sua origem era feita de pedras achatadas, colocadas
umas sobre as outras com uma certa defasagem. Esta mesma técnica de construgdo de uma cupula ainda é
usada para a construgdo dos fornos para assar o pdo. Mais tarde, a praticidade latina adaptou os trulli as
condigdes geograficas e eles passaram a ser feitos de taipa autoportante, com cobertura conica vegetal, que
nao necessitava de um sistema estrutural independente. Este tipo de aediculum foi utilizado em larga escala
nos campos, onde as construgdes arcaicas de maior significado eram feitas em pedra, de alvenaria cicldpica,
com cunhas e sem argamassa, 0 que impedia a complexidade arquitetbnica e demandava muito mais
trabalho. A arquitetura urbana do Lé&cio anterior & fundagdo de Roma, tinha partido retangular e utilizava
tijolos, cantaria € madeira. O partido da Roma monumental permanece o mesmo, mas com coberturas



79

sempre curvilineas faceadas por platibandas, o que favorecia a ostentagdo da engenhosidade e da
capacidade construtiva, posto que os prédios tém aparéncia semelhante aqueles anteriores, que jamais se
sustentariam com as novas dimensdes. Esta simulagdo era uma das demonstragbes emblematicas da
hegemonia e da supremacia da inteligéncia sobre a ordem temporal e material que se instituia sob a égide da
sacralidade.

No que concerne aos ambientes de influéncia mais direta na arquitetura romana, a planta circular
aparece também nos Tholoi, os edificios gregos relacionados aos oraculos e as artes divinatorias,
representantes do contato do ser humano com o universal cosmico, que dilui 0 hiato espago-temporal entre o
espiritual e o material, resgatando a mitica unidade primordial e presentificando o conhecimento e a
sabedoria. Todo circulo se desenvolve a partir de um eixo central, e a sua compreensao mais marcante é a
de ser uma espécie de vortice pelo do qual flui a comunicagao entre os dois mundos. Nesse sentido, as
celebragdes religiosas, independentes de um tempo ou de um lugar, tém sido realizadas em espagos
circulares, sejam clareiras, tragados no chao ou cromleches(8), e diante dos templos edificados. A linha curva
tende a se fechar sobre si mesma, ao passo que a linha reta se distende. A planta circular, entéo, reitera o
sentido de unidade, pois circunscreve as polarizagdes e contradicbes na idéia de plenitude. A circularidade
unifica, induz a solidarizago dos participantes ao redor de um significado axial de reveréncia, reconduzivel
as referéncias astrondmicas e a idéia cosmoldgica de um nucleo primordial e originario de todas as coisas. O
nlcleo € também o centro do mundo, equivalendo ao centro do templo, como vemos no caso do aedes
Vestae.

Planta, elevagéo e corte do terhplb de Vésta no Fo}u Romanum

No Templo de Vesta, foi mantida a colunata no exterior, de tal forma que, aberto para fora, o
edificio é receptivo a todas as for¢as e influéncias cdsmicas. Note-se que uma das caracteristicas da
arquitetura romana, e que a diferencia da grega, cujos arquitetos importara, € a transposicao da colunata para
dentro dos limites do espago arquitetbnico fechado, funcionando como suporte adicional para o
madeiramento que sustenta a cobertura, em substituicdo as vigas de pedra, o que foi uma das “praticidades”
romanas. Cabe dizer que, se a circunferéncia simboliza o fopos da manifestagéo e o seu centro simboliza a
origem, o ponto de partida, entdo, todos os raios e os pontos da circunvolugédo s6 séo possiveis com a
referéncia implicita ao centro. Assim também, todas as figuras geométricas poligonais regulares tém um
centro gerador. No caso do templo de Vesta, considerando-se a geratriz, & nitido o movimento de abertura
para o exterior. A estrutura fundamental do prédio € permeavel, assim como Roma o era, com um modelo
bipolar, nem rigido, nem homogéneo, de identidade pessoal, social € nacional.

O culto de Vesta, segundo a tradi¢do, foi instituido em Roma por Numa Pompilio, que teria
escolhido as primeiras Vestais, sacerdotisas dedicadas ao culto da deusa, e teria construido seu primeiro
templo que, no &mbito da arquitetura religiosa, por sua planta circular, como vimos, representa o tipico lugar
da hierofania. As sacerdotisas Vestais faziam parte do Colégio dos Pontifices, também instituido por Numa,
junto aos quinze sacerdotes que regulamentavam os cultos em Roma e controlavam os cultos tidos como
“estrangeiros”. Elas tinham lugar reservado no Circo Maximo, em eventos comemorativos e outras
manifestagdes civicas romanas, dispunham livremente dos seus bens e podiam ser enterradas na
circunscri¢do da cidade, o pomerium(9). Escolhidas entre meninas patricias para exercerem sua fungdo por



80

trinta anos, eram liberadas da tutela paterna, mas estavam submetidas ao pontifex maximus, o Unico
individuo do sexo masculino com permissdo para transitar no templo. As Vestais tinham a fungéo de zelar
pela manutencdo do fogo eterno, protetor da sobrevivéncia da cidade que, como as virgens Vestais, era
inconspurcavel.

Considerando que o fenémeno religioso coloca em oposi¢do 0 sagrado e o profano, escolhendo
como sagrado aquilo que é diferente do que o cerca, as Vestais, que desenvolviam atividades
aparentemente domésticas, néo tinham o céandido significado das meninas, geragdo em potencial, que na
vida doméstica faziam o p&o, nem o das matronas, geragdo consumada, responsaveis pelo calor e pela
protecéo na casa, corpo da familia. No que concerne aos comuns atributos da identidade feminina, as Vestais
eram revestidas de “tabu”, exercendo o sacro fascinio do interdito, e, para tal, lhes era conferido um carater
de incolumidade, usualmente dita castidade, que é conseqliéncia da ambivaléncia mitica entre hiero e
cratofania. Se eram mulheres com privilégios civicos, que utrapassavam o limiar dos apanagios masculinos, e
a quem era facultado observar a vida publica, sempre elegantemente paramentadas, o fogo que elas
manipulavam n&o seria o reservado fogo acalentador, que remeteria a um regago materno, mas o mitico
veiculo de sublimagdo e renovagdo de todas as coisas, proprio aos rituais agricolas, que repetiam a
destruigdo e a regeneragdo da natureza, e a consciéncia desta oposi¢do. Se eram matronas, o0 eram da terra,
protagonista da criagdo e, como tal, do devir dos elementos e de toda historia. O fogo das Vestais era,
portanto, o prolongamento igneo da luz. Quanto ao mola salsa, pdo sagrado reservado aos banquetes em
honra a Jupiter e as principais divindades do Estado, os Di consenti, seria antes pogdo sagrada do que
alimento.

E no dominio da ontologia que se distinguem a situacdo profana e a instancia do sagrado, e as
manifestagdes do insolito, do extraordinario, do unheimlich, do diferente, fazem parte do conjunto de
hierofanias e cratofanias que integram a representago da hierofania primordial. E este fendmeno original que
consagra um espaco, singularizando-o e excetuando-o do espago profano que o circunda, e é o espago
sagrado demarcado que garante a continuidade da hierofania que o consagrou. O Templo de Vesta estava no
coragdo do mais sacro e originario lugar de Roma, o pomerium de Romulo, que é uma alegoria do jardim
cercado, a cidade, que abriga a casa, o corpo € os pensamento humanos. O pomerium foi, na instancia
ontica, o centro do alicerce politico institucional da civitas, que exerceu a influéncia tedrico-ideologica mais
duradoura que se conheceu, ultrapassando a esfera mediterranica para fundar, segundo 0 modelo romano, a
tradicdo em que se baseia o hemisfério ocidental e instituir um conceito de humanidade que significa ainda
hoje a coletividade civilizada.

b =3 @ : 3
O templo de Vesta, com didametro de 15 metros, como visto em 2006.

NOTAS:

(1) SCHEID, J. An Introduction to Roman Religion, Edinburgh: Edinburgh University Press, 2003:17. Segundo
0 conceito de orthopraxis, 0 advento da sacraliadde se da pela correta execugéo dos rituais.

(2) VASARI, Giogio. Le vite de’ pit eccellenti pittori scultori ed architetti. Torino, G. B. Paravia & C., 1821.



81

(3) Referimo-nos, aqui, as ordens arquitetonicas tradicionais, como a ddrica, a jénica e a corintia, formadas
pelas colunas, compreendendo a base, o fuste, o capitel e o entablamento. No caso da arquitetura romana,
verifica-se a criagdo, a partir das ordens gregas e toscana (etrusca) tradicionais, da ordem composita,
caracterizada pela fusdo dos elementos anteriores em uma s6 edificagdo: dérica no andar térreo, jonica no
segundo andar e corintia, no terceiro.

(4) Aberturas circulares destinadas a entrada de luz.

(5) Parte central e triangular dos frontdes dos edificios.

(6) “Partido”, no vocabulario arquitetdnico, refere-se a sintese da aparéncia do edificio, ou seja, 0 modo como
o olhar humano apreende a volumetria da construgéo.

(7) Taipa é uma técnica construtiva simples que utiliza massa de argila e cascalho prensada entre ripas de
madeira entrelagadas. Resistente em regides de baixa umidade, é utilizada desde a antiguidade por diversos
pOVOS.

(8) Espacos circulares de culto delimitados por pedras de grandes dimensdes. O exemplo mais conhecido é
Stonehenge.

(9) O pomerium n&o abrigava mortos, sé vivos. As Vestais eram seres de excegao, €, com elas, sé 0s
Pontifices maximi € personagens excepcionais puderam ser sepultados no sitio sagrado de Roma.

BIBLIOGRAFIA
BEARD, M; NORTH, J.; PRICE, S. Religions of Rome. Vol. 1: A History. Cambridge: Cambridge
University Press, 2004.
BEARD, M. “The sexual status of the Vestal virgins” in Journal of Roman Studies, vol 70 (1980), 12-27,
JSTOR, http://www.jstor.org/ Feb 9, 2005.
BELTRAO, C. ‘A Religido na urbs” in MENDES, N.M.; SILVA, G.V. Repensando o Império Romano:
perspectivas socioecondmica, politica e cultural. Rio de Janeiro: Mauad/EDUFES, 2006. pp.137-159.
CROCE, Benedetto. Probemi di estetica, Bari: Laterza, 1910.
ELIADE, Mircea. Imagenes y Simbolos. Madrid: Taurus Ediciones, 1974.
. Tratado de Historia das Religides. S&o Paulo: Martins Fontes, 2002.
HAMLIN, Talbot. Archicteture through the Ages. New York: G.P. Putnams Sons, 1940.
JENCKS, C., BAIRD, G. El significado en arquitectura. Madrid: Hermann Blume, 1975.
JIMENEZ MARTIN, Alfonso. Saber ver a arte etrusca e romana. S&o Paulo: Martins Fontes, 1992.
MANSELL, G. Anatomy of Archicteture. London; Hamlyn, 1979.
NORWICH, J.J. (ed.) Great Archicteture of the World. New York: Bonanza Books, 1980.
RODRIGUES, Nuno Simdes. Mitos e Lendas — Roma Antiga. Lisboa: Livros e Livros, 2005.
SCHEID, J. An Introduction to Roman Religion. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2003.
VASARI, Giogio. Le vite de’ piu eccellenti pittori scultori ed architetti. Torino: G. B. Paravia & C., 1821.
ZANKER, P. The Power of Images in the Age of Augustus. Ann Arbo




82

BOA VIDA NO HELENISMO
Rodrigo Pinto de Brito — Filosofia/UERJ

Ceticismo é um termo corriqueiro no senso comum utilizado para expressar descrenga, duvida e
desilusdo, mas seu significado filosdfico € bem mais profundo e serve para caracterizar uma postura
metodoldgica bem definida.

Foi Richard H. Popkin quem, em diversos trabalhos, relembrou aos pensadores do séc. XX a
importancia e relevancia dos argumentos céticos na Historia da Filosofia, principalmente na Modernidade. De
fato, ele atribui em seus escritos boa parte das causas da “crise Moderna” ao “surto Pirrdnico” que teria
havido no séc. XVI.

Contudo o ceticismo moderno, como apontado por Popkin e por diversos outros especialistas no
assunto e até mesmo por pesquisadores razoavelmente leigos, difere num importantissimo detalhe do seu
ancestral do Helenismo: o ceticismo pirrdnico(1).

De repente este detalhe passaria despercebido dos olhos dos pesquisadores se ndo se repetisse
com relagdo aos argumentos das duas mais influentes escolas do helenismo retomados e langados mao por
seus apologetas modernos. Estranhamente os argumentos de origem epicurista, estdica e pirrbnica na
modernidade aparecem mutilados de sua caracteristica mais fundamental e causa final: a preocupagdo com a
boa vida(2).

Para Michel Foucault a causa do abandono da moral e ética propostas pelas referidas escolas se
deve ao que ele ird chamar de “momento cartesiano’(3), termo que designa toda uma estrutura presente no
pensamento Moderno que propiciara o deslocamento do enfoque dado na Antiguidade a epiméleia heautéu
(cuida-te de ti) para o gnéthi seautén (conhece-te a ti). Ou seja, para ele em algum momento da Modernidade
0 peso das teorias do conhecimento de origem Estoica, Epicurista e Pirronica sera cada vez maior em relacéo
aos cadigos morais propostos por elas(4).

A prépria Etica na Modernidade fara parte muito mais do ambito da discusséo teérica do que da
atitude préatica. Mas o que se tem hoje na atualidade é uma mudanga consideravel e cada vez maior deste
paradigma, filésofos renomados da area da Etica Contemporanea como Peter Singer, R. M. Hare e John
Rawls fazem ressurgir diante de problemas corriqueiros a idéia de uma pratica em diregao a boa vida(5). Dai
a relevancia de se pesquisar as grandes vertentes éticas do Helenismo, aprender com os Antigos algumas
méaximas de virtude que talvez possam ajudar-nos a descobrir como viver bem no nosso presente.

Neste intuito, pretendo analisar brevemente de maneira enxuta e sintética a boa vida no Helenismo,
seu papel na mentalidade Antiga e fungéo Politica.

E praticamente consensual entre os historiadores delimitar o comego da Epoca Helenistica entre o
apogeu de Alexandre e sua morte (cerca de 320 a.C.). A primeira vista talvez se pense que as mudangas
criadas pela nova configuragdo territorial das cidades-Estado gregas ndo impliquem em diferencas
substanciais no pensamento, ledo engano.

A intrincada politica internacional da época, marcada por intrigas entre Macedonia, Egito, Siria, o
cada vez mais poderoso Estado Romano, as grandes poténcias gregas como Esparta e Atenas e diversas
outras cidades-Estado helénicas e n&o helénicas, e as sucessivas guerras e tiranias geraram um enorme
intercAmbio cultural facilitado pela cada vez maior profuséo de rotas comerciais e bélicas.

Mas a mudanga talvez mais importante na cultura grega, causada pelo imperialismo macedonio, foi
com relagao ao bem viver e a pratica de si.

Se antes, na Antiguidade Classica, havia uma pdlis que demandava participagdo nas decisdes,
critica e deliberagdo dos cidaddos, agora ha a Cosmdpolis. Nela o ideal classico de liberdade se vé
esfacelado, varios gregos s&o expatriados para acomodar acampamentos de autoctones e soldados
macedbdnios regressados de campanhas militares, a decis&o politica escapa das méos do cidaddo que passa
a depender dos atos de um amo estrangeiro.

Seria, por outro lado, errdneo pensar que antes, na época de Platdo e Aristdteles, fase de ouro da
polis, a participagdo efetiva na vida politica era direito de todo cidadao, sabe-se que estrangeiros, escravos,
mulheres, criancas e velhos néo tinham poder de voto em assembléias. Somente homens de idade adulta até
determinada idade e cidaddos podiam votar. Digo efetiva e eficaz porque para tal era preciso ter
conhecimento, ter sabedoria. Para ter conhecimento bastava pagar professores(6), eles ensinavam de tudo



83

principalmente retorica, ou a arte de argumentar a favor ou contra o que quer que seja ou arte da elogiiéncia
sobre 0 que néo se sabe, e eristica, ou a arte de induzir o contra-argumentador ao erro, ao fracasso
argumentativo(7). Mas para ser verdadeiramente séabio era preciso haver convers&o, assim era para Socrates
e Platéo e outros pensadores mais antigos como Pitagoras, e talvez por isso Platdo condene a sofistica, por
ser um ensino/ aprendizado que ndo demandava conversao.

Percebe-se no dialogo platdnico Alcibiades(8) a relevancia que o cuidado consigo, o aprimoramento
da alma, tem quando se aspira a uma participagéo politica mais engajada, ndo é possivel cuidar dos outros e
eleva-los a boa vida sem que antes se aprenda como cuidar de si em busca do préprio bem estar. Quero
dizer com isso que em Platdo o cuidar de si, que envolve diversas praticas como, entre outras, a ginastica e a
musica quando se é jovem. Mais tarde a arte da luta e do equilibrio. Finalmente geometria e dialética.e o
auto- conhecimento(9) , tem como causa final a pélis, é para o bem viver na cidade que se deve aprimorar a
si mesmo.

Na época classica era o bem viver da pélis que realmente importava (ao ponto de demandar esforgo
e disciplina dos cidaddos para se aprimorarem se quisessem se envolver realmente em questdes politicas)
entdo 0 que acontecera agora no helenismo se nao ha mais polis?

Quando se pesquisa 0 Helenismo, é lugar bastante comum encontrar a idéia de que a nova
realidade cosmopolita imposta pelo imperialismo maceddnio, por diminuir a participacdo nas coisas da
cidade, cria um deslocamento na boa vida. O bem viver perde sua finalidade politica, deixa de ser um bem
viver para a polis, e passaria a ser para o sujeito. Esta é a idéia presente, por exemplo, no volume um da
Histdria da Filosofia, a Filosofia Paga organizada por Chételet, (1973: 167): “No momento em que o quadro
tradicional da cidade grega se extingue diante de um império cujas decisGes escapam & critica como a
deliberagdo de seus suditos, o fildsofo se acha confinado seja a teoria pura, seja a predicagdo simplesmente
moral (...) é 0 momento em que a liberdade do homem livre, que até entdo se confundia com o exercicio dos
direitos civicos, se transmuta, por falta de melhor, em liberdade interior; em que os ideais gregos de autarquia
e de autonomia, que procuravam até entdo se satisfazer na cidade, se encontram confiados unicamente aos
recursos espirituais do homem individual.”.

Pode-se facilmente discordar desta hipotese, contra-argumentando que o que se tem no Helenismo
sdo recorrentes e diferentes praticas de si, de auto aprimoramento em dire¢do a boa vida, com certeza ndo
mais para a pélis mas também n&o para o sujeito, para a cosmaépolis.

Talvez venha dai a importancia dada pelas principais correntes helenistas ao conceito originalmente
epicurista de megalopsichia que é a nog&o de unidade de todos, da afinidade da alma de todos cidadaos(10).
Como se os ‘“helenistas” estivessem dizendo: “apesar de ndo mais participarmos diretamente nas
deliberagdes que visam ao bem viver coletivo na polis, compreendemos que através da megalopsichia
poderemos, se nos preocuparmos com 0 nosso bem viver, ndo importa sob qual escola nem sob quais
condi¢des(11), levar a boa vida, a ataraxia e eudaimonia a todos os cidaddos da cosmépolis.”

E claro que quando digo “helenistas” cometo o deslize de generalizar escolas e tendéncias bem
particulares. Contudo quanto as praticas de si elas sdo bem similares: fundamentam uma ética enquanto
pratica da boa vida numa série de nogdes originadas em suas teorias do conhecimento que sao instrumentais
para garantir quietude a alma.

A grande excegdo talvez seja o Ceticismo Pirrdnico que apesar de buscar a ataraxia através da
suspensao do juizo, duvida ou ndo tem certeza se ha ou ndo uma alma que n&o deva ser perturbada. Sendo
assim, a quietude pirronica se refere na verdade a imperturbabilidade das faculdades da razéo que limpidas
de dogmatismos levariam o filésofo a uma boa vida de ag¢o segundo a natureza(12). Outra questdo bastante
controversa seria que, por se preocupar com a razao e conceber de certa forma razao e apreensao sensivel
como respectivamente interno e externo, haveria em gérmen uma filosofia da mente de origem pirronica(13).

NOTAS:

(1) O periodo pés-aristotélico (cerca de 320 a.C.) vé florescerem duas escolas de origem socratica, a
Megarica e a Cirenaica. Estas escolas influenciardo decisivamente o desenvolvimento do Epicurismo,
Estoicismo, Cinismo e Pirronismo. A Média ou Segunda Academia também vé, com Arcesilao, um anti-
dogmatismo e ceticismo moderado em teoria do conhecimento. A Nova ou Terceira Academia é representada
principalmente por Carnéades e Clitbmaco, ndo ha grande cesura entre esta fase e a precedente, a Unica



84

diferenca substancial é a adesao de argumentos probabilistas pela Nova Academia e uso deles nos cada vez
mais freqlientes ataques aos estoicos. A aproximagdo da Nova Academia e do ceticismo se deve & dialética.
Os académicos acreditavam, remetendo-se principalmente aos dialogos platénicos aporéticos, que se a
dialética ¢ a tarefa mais importante do filosofo, esta por sua vez seria 0 método por exceléncia de tratar o pré
e contra de qualquer assunto com igualdade (equipoléncia das teses). Logo no primeiro capitulo do livro | de
suas Hipotiposes, Sexto Empirico classificara os filosofos em trés tipos. Dogmaticos sdo os que afirmam que
conhecem a verdade ou uma verdade qualquer, céticos sdo 0s que persistem na busca ndo porque querem a
verdade, mas porque pretendem encontrar a ataraxia através da vis@o da eqtipoléncia das teses. Ha ainda
os que afirmam num dogmatismo negativo, semelhante ao assumido pelo cirenaismo por conta do
radicalismo do seu sensualismo, que nao ha verdade além, estes s@o os académicos e esta € a principal
diferenca entre o ceticismo pirronico e académico.

(tékhne tod bion).

(2) “(...) A razdo mais séria, parece-me, pela qual o lugar ocupado por este principio durante quase um
milénio na cultura antiga foi sendo apagado, pois bem, eu chamaria-- com uma expressao que reconhego ser
ruim, aparecendo aqui a titulo puramente convencional—de “momento cartesiano” (...) Primeiro, 0 momento
cartesiano requalificou filosoficamente o gnéthi seautéon (conhece-te a ti mesmo). Com efeito, e nisto as
coisas sao mais simples, o procedimento cartesiano, que muito explicitamente se € nas Meditagdes,
instaurou a evidéncia na origem, no ponto de partida do procedimento filoséfico (...)". FOUCAULT, Michel. A
Hermenéutica do Sujeito, pag. 18. S&o Paulo: Martins Fontes, 2004.

(3) Pierre Hadot discordara desta hipdtese. Para ele o esquecimento em torno do preceito do cuidar de si se
dara na Idade Média, ele alegara que os escolasticos depreciaram a filosofia em favor da teologia, fazendo
com que a primeira fosse uma ferramenta para demonstrar e provar as verdades da moral cristd. Dai a
supervalorizagdo da légica e da epistemologia. Para mais ver: HADOT, Pierre. Exercices Spirituels et
Philosophie Antique. Editions Albin Michel, Paris: 1993. Tende-se a aproximar a idéia de Hadot da de
Foucault, dai que o obscurantismo ao qual foi relegado o cuidar de si teria se devido & crescente
preocupagdo, comegada na Idade Média e culminando na Modernidade, com a fundamentagdo do homem
interno. Ou seja, mesmo sendo evidente que a atengdo dada pela filosofia a alma e as faculdades internas do
ser deve sua origem a Antiguidade Classica, este homem internalizado que se buscava fundamentar nesta
época era um homem para a poélis, um cidaddo. Sendo mais especifico, na Antiguidade os esforgos para se
entender as faculdades internas do ser visavam & harmonia dos cidad&os que tem nas relagdes politicas o
cume de sua existéncia. Na Idade Média percebe-se uma tendéncia que se consolidara de diferentes
maneiras na Modernidade, de Leibniz a Descartes, de fundamentar um individuo, ndo mais um cidadéo, para
si e por si, para dentro e ndo para fora, as vezes para além, para Deus, mas nunca para fora.

(4) Esta hipdtese j& é por si sd bastante controversa, ndo cabendo a esta monografia analisar com
profundidade a idéia por ela sugerida.

(5) No capitulo | de seu livro “Etica Pratica”, Peter Singer explicara o que entende por ética e dara seu ponto
de vista sobre o que ela ndo deve ser, cito: “A segunda coisa que a ética ndo é: um sistema ideal de grande
nobreza na teoria, mas inaproveitavel na pratica. O contrario dessa afirmagdo esta mais préximo da verdade:
um juizo ético que néo & bom na pratica deve ressentir-se também de um defeito tedrico, pois a questdo
fundamental dos juizos éticos é orientar a pratica.” (SINGER, Peter. Etica Pratica. Sao Paulo: Martins Fontes,
1994). Nota-se nesta passagem o descrédito que Singer da a ética meramente tedrica.

(6) Os grandes sofistas ndo eram atenienses, eram estrangeiros sem direito a voto ou opinido que, talvez por
isso, por conservarem a imparcialidade e desinteresse com relagao as decisdes da cidade, podiam ensinar
como argumentar tanto contra como a favor de qualquer causa. O termo sofista ndo passa de uma
generalizag8o grosseira para estrangeiros ndmades que viajavam de democracia em democracia ensinando
todo tipo de sophia notadamente a elogliéncia e a oratéria. A generalizagdo que se faz em torno de “sofistas”
se deve especialmente a Platdo que néo via neles nada além de charlatbes. A verdade é que boa parte deles
tinha concepgdes filosdficas fixas apesar da volatilidade de seus ensinamentos.

(7) Para conhecer melhor as estratégias Eristicas recomendo a leitura de “A Arte de Ter Raz&o” de
Schopenhauer (SCHOPENHAUER, Arthur. A Arte de Ter Raz&o, traduzido por Krug, Alexandre e Brand&o,
Eduardo. S&o Paulo: Martins Fontes, 2001). Os métodos eristicos objetivam criar armadilhas argumentativas
que induzem o contra-argumentador ao erro performativo. Estratégias classicas de Eristica s&o, por exemplo,



85

levar ao regresso ao infinito, a contradicdo performativa e ao raciocinio circular. Enesidemo de Cnossos e
Agripa, a quem se atribui a criagdo dos principais tropos céticos sistematizados por Sexto em H.P. com
certeza sabiam disso e talvez tenham aprendido com os sofistas. Sexto valorizara imensamente esta
estratégia eristica, recomendando seu uso no debate contra os dogmaéticos.

(8) Autenticidade, datagao e questdes conceituais sdo apenas alguns dos diversos problemas deste dialogo.
Por isso a referéncia a ele aqui ¢ ilustrativa e serve para dar continuidade a argumentag&o.

(9) Para Foucault o “conhece-te a ti” sera inerente ao “cuida-te de ti". Cito: “Digamos esquematicamente:
durante todo este periodo que chamamos de Antiguidade e segundo modalidades que foram bem diferentes,
a questdo filoséfica do “como ter acesso a verdade” e a prética de espiritualidade (as transformagdes
necessarias no ser mesmo do sujeito que permitirdo o acesso a verdade) sao duas questdes, dois temas que
jamais estiveram separados. Nao estiveram separados também para Sécrates e Platdo: a epiméleia heautou
(cuidado de si) designa precisamente o conjunto das condicbes de espiritualidade, o conjunto das
transformagfes de si que constituem a condicdo necessaria para que se possa ter acesso a verdade.
Portanto (...) para os pitagéricos, para Platéo, para os estdicos, 0s cinicos, 0s epicuristas, 0s neoplatonicos,
etc. (...) como ter acesso a verdade (...) e quais sdo as transformagdes no ser mesmo do sujeito (...) sdo duas
questdes que jamais estiveram separadas.” FOUCAULT, Michel. A Hermenéutica do Sujeito, pags. 20 e 21.
Séo Paulo: Martins Fontes, 2004.

(10) Esta nog&o remonta de muitas maneiras & nogéo de alma de Her4clito. Com ele a psiché deixa de ser
um 6érgéo fisico relacionado ao “alento”. Thimds e nods responsaveis respectivamente por “movimento” e
“entendimento” (com o perd&o da falta de aprofundamento nos termos), também érgéos fisicos, se tornarao a
partir de Heréaclito atributos de uma psiché anespacial, imaterial, comum a todos e de /6gos desenvolvente.
Para mais ver: SNELL, Bruno. A Cultura Grega e as Origens do Pensamento Europeu. Colegao Estudos;
Editora Perspectiva, S&o Paulo: 2001.

(11) Na verdade os membros das escolas ndo eram t&o tolerantes assim uns com os outros. Esta “disputa de
mercado dos modos de vida” foi algumas vezes inspiradora de sétiras e ironias como as feitas por Luciano no
final do séc. II.

(12) Ha uma confusdo em torno de no que implicaria o ceticismo epistemologico. Alguns imaginavam que 0s
Pirrénicos duvidavam das apreensdes sensiveis, de onde surgiram as lendas de que Pirro tinha que ser
constantemente socorrido do perigo por seus discipulos. Na verdade o pirronismo da total assentimento as
percepgdes sensiveis, trata-se de uma doutrina sensualista mas que, ao contrario do cirenaismo ou do
ceticismo académico, ndo rejeita que haja uma realidade além, simplesmente recusa afirmar ou negar
qualquer coisa a esse respeito por fazer parte da esfera do inapreensivel. O sensualismo pirrénico ndo vé
como excludentes duas percepgdes totalmente diferentes do mesmo objeto, isso pelo contrario sé faz reforgar
a equipoléncia de percepgdes opostas de onde se conclui que néo é possivel aderir a uma percep¢do em
detrimento de outra a ndo ser que se recorra ao estabelecimento de um critério qualquer para tal, como
faziam os Estdicos com relagéo as phantasia. Aos Céticos, Sexto recomenda que induzam os Estoicos ao
regresso ao infinito e ao raciocinio circular ao questionar qual o critério do critério e assim sucessivamente.
Sobre o consentimento as percepgdes sensiveis cito das H.P. de Sexto o capitulo VIII do livro I: “Nés
seguimos a mesma linha ao responder & questdo “Tem o cético uma regra doutrinal?” Para tal se alguém
define “regra doutrinal” como “adesdo a um nimero de dogmas que s&o interdependentes entre si e das
aparéncias” e define “dogma” como “assentimento a proposi¢cées sobre coisas ndo evidentes” dai nés
devemos dizer que ndo tem regra doutrinal. Mas se define-se “regra doutrinal” como procedimento ao qual,
de acordo com as aparéncias, segue-se uma certa linha de raciocinio, onde raciocinio indica a maneira pela
qual é possivel viver corretamente ( a palavra corretamente sendo tomada, ndo como se referindo somente a
virtude, mas num sentido mais amplo) e tendendo a capacitar a suspens&o do juizo”, entdo dizemos que ele
tem uma regra doutrinal. Nds seguimos uma linha de raciocinio que, de acordo com as aparéncias, nos leva a
viver corretamente de acordo com os costumes de nosso pais e suas leis e instituicdes, e com nossos
proprios sentimentos instintivos”. (Tradug&o nossa).

(13) Porchat chegara a mesma conclusdo por caminho diferente: “Seja como for, inUmeros outros textos de
Sexto Empirico sédo absolutamente decisivos no sentido de mostrar-nos que a epoché, tal como preconizada
pelo ceticismo grego (deste excluindo-se, por certo, a filosofia probabilista da Nova Academia), punha em
xeque a exterioridade do mundo, em geral. Contra os filosofos que, para defender o carater adequado e



86

suficiente da percepcéo sensivel, argumentavam que a Natureza fizera os sentidos comensuraveis com seus
objetos, Sexto Empirico pergunta “qual Natureza?” e lembra a diaphonia indecidivel entre os dogmaticos (...)
em outras palavras, estou defendendo a tese de que a problematizagio cética do mundo, concebido como
“exterior”, repousa na verdade, em que pese a pretensdo dos céticos de haverem procedido a uma epoché
universal sobre todas as opinides e doutrinas, sobre uma opgéo filosofica particular, isto &, sobre alguma
forma de filosofia da mente, no sentido mais geral que se possa conferir a essa expresséo.”

BILBIOGRAFIA:

AURELIO, Marco. Os Pensadores, volume V. S&o Paulo: Abril Cultural, 1973.

CARO, Tito Lucrécio; CICERO, Marco Tulio; SENECA, Lcio Aneu;

CHATELET, Francois — org. Historia da Filosofia, Idéias e Doutrinas, volume |, a filosofia paga, do século VI
a.C ao século Il d.C. Rio de Janeiro: Zahar editores, 1973.

EMPIRICUS, Sextus. Outlines of Pyrrhonism, traduzido por Bury, R.G. EUA: Prometheus Books,1990.

FOUCAULT, Michel. A Hermenéutica do Sujeito. S&o Paulo: Martins Fontes, 2004.

HADOT, Pierre. Exercices Spirituels et Philosophie Antique. Editions Albin Michel, Paris: 1993.

KIRK, G. S.; RAVEN, J. E.; SCHOFIELD, M. Os Filésofos Pré-Socraticos. Lisboa: Fundagdo Calouste
Gulbekian, 1994.

LAERCIO, Diogenes. Vida e Doutrina dos Filésofos llustres, traduzido por Kury, Mario da Gama. Brasilia:
Editora UnB.

LONG, A.A.; SEDLEY, D.N. The Hellenistic Philosophers: translation of the principal sources, with
philosophical commentary, v. 1. Inglaterra: Cambridge University Press, 1987.

PEREIRA, Oswaldo Porchat. Vida Comum e Ceticismo. Sdo Paulo: Brasiliense, 1993.

POPKIN, Richard H. Scepticism in The History of Philosophy. Holanda: Kluwer Academic Publishers, 1996.

SINGER, Peter. Etica Pratica. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1994.

SMITH, Plinio Junqueira. O que é Ceticismo, Cole¢éo Primeiros Passos. S&o Paulo: Brasiliense, 1992.

SNELL, Bruno. A Cultura Grega e as Origens do Pensamento Europeu, Cole¢do Estudos. Sao Paulo:
Perspectiva, 2001.



87

A POLITICA ROMANA NAS RELAGOES DE PODER COM O EGITO
Ronald Wilson Marques Rosa - NEA/UERJ

Fazendo uma anélise de nosso documento de pesquisa: Para Caius Rabirius Postumus, um
discurso que Marco Tulio Cicero proferiu no Senado romano no ano de 54 a.C. em defesa de Caius Rabirius
Postumus filho de um Equestre, C. Curtius, foi adotado pelo seu tio Caius Rabirius do qual herdou negécios
bancarios, por ser um publicano, diversificou seus negdcios por todo o mundo romano, inclusive para
monarcas estrangeiros, principalmente Ptolomeu XII Auletes, Farad do Egito, emprestando uma vasta soma
para sua restauragdo ao trono. Apos esta restauracéo ele foi designado tesoureiro do rei e coletor de
impostos e de materiais, até sua expulsdo. Em seu retorno a Roma, Rabirius foi defendido por Cicero no
senado romano em 54 a.C., ap6s este fato se aliou a Julio César, tornando-se em 49 a.C. um senador do
partido de César. Em 47 a.C. foi proconsul da Asia e serviu na guerra africana. Depois da morte de César, se
aliou & Otavio Augusto, tornando-se seu financista.

Defendemos que o principal tipo de relacdo de poder existente entre Roma e o Egito, antes da
anexacdo militar realizada por Otavio Augusto no ano de 30 a.C., foi a relagdo de poder mercantil, na qual
acreditamos que o principal fio condutor foi a atividade mercantil, realizada principalmente pela sociedade dos
publicanos, que eram de inicio particulares em que o Senado romano designava para o recolhimento de
impostos nas provincias. Esses publicanos eram de sua maioria da classe Eqtiestre, que eram plebeus que
ascenderam economicamente, através do comércio de exportagao e atividades mercantis ligadas a guerra, e
passaram a disputar o espago politico com a classe Patricia. Diversificaram seus negécios ndo apenas se
limitando ao recolhimento de impostos, mas também, se envolvendo com atividades mercantis, tais como:
atividades mercantis ligadas a guerra, arrecadagao de juros sobre impostos e empréstimos tanto pessoais,
como para cidades e reinos, e venda de garantias ou caugdes que guardam semelhangas com o mercado de
agdes nos dias atuais, exploragdes de minas de materiais preciosos e etc.

Como acreditamos que a relacdo de poder entre Roma e o Egito ndo foi feita de forma unilateral,
em que apenas Roma influenciava o Egito nos dmbitos: politicos, econdmicos, social e cultural; passamos a
procurar influéncias egipcias em Roma. Segundo a Profa. Norma Musco Mendes, esta relagdo ndo se dava
de uma forma ativo-passivo, ou seja, um dominador e um dominado explorado (MENDES,1996,). Tanto um
como o outro agiria de forma interativa, influenciando de forma maior ou menor na area de atuagéo do outro
e, portanto, os dois conjuntos sairiam modificados desta relagdo. A opgéo por esse modelo de abordagem se
deve a oportunidade de uma andlise alternativa que se afasta da relagao binaria de oposi¢do dominante X
dominado, ativo X passivo.

Utilizando-se de Edward Said que diz que devemos encontrar nos escritos dos vencedores vestigios
da sociedade dominada (SAID, 1995, PASSIM). Concordamos que a sociedade egipcia influenciou a romana
em varios aspectos tanto politico, social e econdmico. Podemos citar como exemplos a execuc¢éo de Pompeu
e a influencia de Cledpatra com César e Marco Antonio e o Egito foi considerado o celeiro da Antiguidade e
Roma no periodo final da Republica, tinha problemas de abastecimento de trigo. Nos propomos priorizar as
interagbes culturais egipcias na sociedade romana. Pois, com a evolugdo da pesquisa, encontramos outros
vestigios de Caius Rabirius Postumus alem do discurso de Cicero, a qual destacamos esta imagem:

Detalhe do monumento funerario de Caius Rabirius Hermodorus encontda na Via Apia
(www.geocites.com/athens/agora/9259/ap ¢21.htm)

Esse monumento funerario nos permite estabelecer um dialogo da Histéria com a Arqueologia pois,
segundo John Law através da teoria ator-rede, que trata das relagdes sociais, incluindo poder e organizagao,
como efeitos de redes. A teoria é distintiva porque ela insiste que as redes sdo materialmente heterogéneas e
argumenta que n&o existiria sociedade e nem organizagdo se essas fossem simplesmente sociais. Agentes,



88

textos, dispositivos, arquiteturas sao todos gerados nas redes do social, sdo partes delas e séo essenciais a
elas. Portanto, é também essencial para a histdria, o estudo de vestigios arqueolégicos. Este didlogo com a
Arqueologia se da através do monumento funerario encontrado na Via Apia pelo arquiteto de Turim, Luigi
Canina, na década de 1850. Segundo a equipe de arquedlogos do Museu Nacional de Roma, este
monumento retrata duas figuras datadas do ano 40 a.C. e uma outra figura feminina a direita datada de mais
ou menos 80 anos depoais.

Estas figuras apontam para Caius Rabirius Hermodorus, sua esposa Rabiria Demaride e de,
segundo a equipe de arquedlogos, a figura feminina, descendente do casal, que seria uma sacerdotisa do
culto de Isis. De acordo com a equipe de arquedlogos do Museu Nacional de Roma, Caius Rabirius
Hermodorus foi um escravo liberto de Caius Rabirius Postumus e que este, apds ser expulso do Egito por
Ptolomeu XI, trouxe consigo escravos seguidores do culto de Isis. Fazendo uma anélise deste monumento
funerario, verificamos que deixa transparecer que Hermodorus conseguiu uma ascensdo social ao
observarmos que: 1. A riqueza de detalhes do monumento, o material caro, marmore; 2. A localiza¢&o do
monumento, a via &pia uma estrada importante e de grande movimentagéo na época, esta peculiaridade
aponta para a importancia do morto pois servia para manter a memoria do morto viva; 3. E, de acordo com a
Profa. Marici Martins Magalhaes (2005, PASSIM), este tipo de monumento funerario, individual ou familiar, é
0 mais raro.

Monumento funerario de Caius Rabirius Hermodorus encontrada na Via Apia
(www.geocites.com/athens/agora/9259/ap_c21.htm)

Portanto achamos pertinente analisar como ele teria conseguido esta ascenséo.

Sabemos que desde o séc. Il a.C. a escraviddo se tornou o principal modo de produgdo da
economia romana e que, através da evolucdo das relagbes de trabalho entre o senhor e o escravo, se
desenvolveu o costume de se confiar aos escravos a gestdo de propriedades ou bens do seu senhor,
conseguindo com isso meios de comprar sua liberdade. Segundo Maria Luiza Corassim (2001,49): Os
libertos, Isto é, 0s escravos que recebiam a manumissdo, formavam um importante grupo social em Roma,
pois o liberto de um cidadao também tornava-se um cidadéo, e ndo um meteco (estrangeiro), como ocorria na
Grécia. Apesar disso, sofriam algumas limitagbes, pois tinham certas obrigagbes em relagéo a seu ex-dono (o
patrono) e eram excluidos das magistraturas. Mas os filhos dos libertos ja ndo tinham essas limitagdes,
integrando-se na sociedade. O poeta Horacio, por exemplo, era filho de liberto. Percebemos, portanto, que
esse novo costume foi instituindo certa mobilidade social, desconhecida em outras sociedades da
Antiguidade

Essas obrigactes em relagdo aos ex-donos s&o explicadas pelo fato do liberto se tornar parte do
gens familiares, recebendo o nome da familia e tornando-se cliente de seu ex-dono. Muitos libertos
continuavam no negécio da familia, o que muito provavelmente foi o caso de Hermodorus pois, como pode
ser visto na imagem abaixo. Esta imagem trata-se da parte lateral do monumento funerario, mostra figuras de
um elmo com penacho, capitel e uma espada ou langa, que temos por suposicdo de que estas figuras
representam uma carreira militar, de Hermodorus ou de algum descendente.



&9

I & .
Detalhe lateral do monumento funerario de Caius Rabirius Hermodorus encontrada na Via Apia

(www.geocites.com/athens/agora/9259/ap_c21.htm)

Sabemos que num determinado periodo do Império Romano, provavelmente do periodo final da
Republica e inicio do principado de Otavio Augusto, os libertos passaram a exercer cargos politicos e
militares na administragdo das provincias. E sabendo também que a ascens&o para classe eqlestre ndo se
dava por forma hereditaria, mas por censo, tendo como requisito uma fortuna de pelo menos 400 mil
sestércios (CORASSIN, 2001, 67).

Portanto, temos por hipotese que Caius Rabirius Hermodorus e seus descendentes, apesar de sua
origem como escravos estrangeiros, conseguiram uma ascensao social consideravel, estando em uma
posicdo em que poderiam ter grande influéncia na sociedade romana, tanto politica, econémica, social e
cultural. Queremos demonstrar com este arquivo, que as sociedades antigas ndo eram sociedades estanques
e que os contatos e interagdes nessas sociedades eram bem mais intensas do que imaginado. Portanto
iremos continuar estudando estes contatos através das condigdes dos escravos na Roma antiga e também a
apreenséo do culto de Isis em Roma.

Documental Textual :
Cicero, Para Caius Rabirius Postumus
Bibliografia:
ALFOLDY, Geza. Historia Social de Roma. Lisboa: Presenga, 1989
ARENDDT, Hannah. Sobre a Violéncia. Rio de Janeiro: Relume, 2000
BRAUDEL, Fernand. Memérias do Mediterraneo, Pré-Histéria e Antiquidade. Lisboa: TerraMar, 2001
BURKERT, Walter. Antigos Cultos de Mistério. Sdo Paulo: Edusp, 1991
CORASSIN, Maria Luiza. Sociedade e Politica na Roma antiga. Sdo Paulo: Atual, 2001
FOUCAULT, Michel. Microfisica do Poder. Sao Paulo: Graal, 2004
FUNARI, Pedro Paulo. A Vida Quotidiana na Roma Antiga. Sdo Paulo: AnnaBlume, 2003

. Letras e Coisas: Ensaios sobre a Cultura Romana. S&o Paulo: Unicamp, 2002
GRIMAL, Pierre O Império Romano. Lisboa: Edi¢ées 70, 2003

Os Erros da Liberdade. Lisboa: Edi¢des 70, 1992
GUARINELLO, Norberto L. Imperialismo Greco-Romano. Sao Paulo; Atica, 1994
HADRILL, Andrew W. Patronage in Ancient Society. Londres: Routledge, 1990
MENDES, Norma M. Sistema Politico do Império Romano do Ocidente: Um modelo de colapso. Niterdi: UFF,

1996
RACHEWILTZ, Boris. A Vida no Antigo Egito. Lisboa: Arcadia, 1964
ROULAND, Norbert. Roma, democracia impossivel?, os agentes do poder na Urbe Romana. Trad. Ivo
Martinazzo. Brasilia: UNB, 1997.

SAID, Edward. Cultura e Imperialismo. Rio de Janeiro: Cia das Letras, 1995.
WEBER, Max . Ciéncia e Politica: duas vocacdes. Sdo Paulo: Cultrix, 1999.




90

A DIMENSAO POLITICA DA AMIZADE NA ETICA A NICOMACO DE ARISTOTELES
Soraya Monteiro Deminicis

O estudo da ética, em Aristételes, esta a servigo da Politica. Interessa investigar como é possivel conduzir a
comunidade dos homens ao bem viver. A Etica a Nicomaco é uma reflexdo sobre o bem para o homem, esse
bem tomado em seu limite Ultimo pode ser entendido como a felicidade, que é o fim para o qual todas as
acoes tendem.

“Admite-se geralmente que toda arte e toda investigagdo, assim como toda agdo e toda escolha,
tém em mira um bem qualquer; e por isso foi dito, com muito acerto, que o bem € aquilo a que todas as
coisas tendem.”(Aristdteles, Etica a Nicomaco, Livro 1)

A felicidade € o bem mais acabado (teleion), 0 bem Ultimo, também chamado de bem absoluto
porque ela ndo é buscada com vistas em mais nada, a ndo ser nela mesma e por ela mesma. Todos os
cidaddos querem ser felizes, 0 homem quer ser feliz e para atender a essa necessidade, um politico tem que
ser prudente por natureza, tem que se valer da ética, que ¢ o fio condutor da acéo virtuosa.

Em A Politica, Aristételes, entende que o bem é o alvo de todas as ciéncias e em todas as artes, €
que o maior deles acha-se principalmente na Politica, que é a mais elevada das ciéncias. S6 se ¢ feliz
quando se pratica o bem e este s é possivel de ser alcangado através da virtude e da raz&o. Portanto, o
politico precisa ser virtuoso, precisa agir de acordo com a reta razéo, agir de acordo com a justa medida.

A virtude é tida como uma mediania entre o excesso e a falta, ou melhor, € uma justa medida, uma
disposi¢do de agir com mediania diante das paixdes. A virtude, para Aristoteles, € uma pratica, uma razéo
pratica construida através do habito. A virtude é a forma mais plena de exceléncia moral, é a exceléncia da
alma, por isso ndo pode ser encontrada ainda, nas criangas, seres em formagao.

“(...) A virtude, é pois, uma disposicdo de carater relacionada com a escolha e consistente numa
mediania, isto &, a mediania relativa a nos, a qual é determinada por um principio racional préprio do homem
dotado de sabedoria pratica. E € um meio-termo entre dois vicios, um por excesso e outro por falta; (...)"(Livro
I, 1106 b-1107a)

Sendo a virtude uma exceléncia da alma, é necessario ao politico que a conhega, assim como o
médico deve conhecer o corpo, porque o politico em seu objetivo de tornar 0 homem bom, possui a alma
como objeto de estudo.

“0 homem verdadeiramente politico também goza a reputagdo de haver estudado a virtude acima de todas
as coisas, pois ele deseja fazer com que seus concidadéos sejam bons e obedientes as leis. “(Livro 1, 1102 a)

Aristoteles compreende a alma como sendo dividida em duas partes: uma parte racional e uma
parte irracional. A parte irracional é dupla sendo constituida de uma parte comum a todos os seres vivos, que
é a nutricdo e o crescimento, e chamada de vegetativa. A outra parte participa do racional, a medida que
pode obedecer e seguir a parte que argumenta, como por exemplo, um filho que ouve os conselhos de um
pai, é chamada de apetitiva ou desejante.

Quanto & parte racional ou argumentativa da alma, ela se apresenta sob dois aspectos: um no
sentido do exercicio do pensamento e o outro no sentido de influenciar a obediéncia através da
argumentacdo. Esses dois aspectos desvelam dois tipos de virtudes: as virtudes éticas e as virtudes
intelectuais.

As virtudes éticas séo, dentre outras: ‘a coragem’, a ‘temperancga’, a liberalidade’, a ‘amizade’, a
‘magnificéncia”, a ‘calma’ etc. Todas elas virtudes que se desenvolvem no dmbito politico, das trocas entre os
homens e, principalmente, entre os amigos. E as virtudes intelectuais s&o: o conhecimento orientado para a
produc&o, a disposi¢ao para a a¢do, o conhecimento das causas, a razdo intuitiva e a sabedoria.

Nos livros VIl e IX, Aristoteles faz uma reflexdo sobre a amizade e sua importancia para o homem,
uma vez que a amizade é uma virtude ou participa das virtudes, sendo de suma importéncia para a
humanidade porque faz parte do alcance da felicidade, participa do seu estudo.



91

A amizade sempre fez parte da histéria do pensamento antigo, seja por meio de historiadores, seja
através de poetas ou filosofos. Tanto nas pequenas comunidades quanto na pdlis (comunidade politica), a
concepcao de amizade era a mesma: “amigo é o maior de todos os bens”. Por natureza, declara Aristételes,
louva-se os amigos de seus semelhantes. A mais genuina forma de justica € um tipo de amizade. Os homens
bons s&o capazes de ser e de ter amigos.

As espécies de amizades sao assim apresentadas por Aristételes: Ha os que amam por utilidade,
esses amam em virtude de algum bem e n&o por si mesmos. Ha também os que amam por prazer, amam
aquilo que acham agradavel nas pessoas. Assim tanto um quanto o outro tipo amam o que é bom e o que
agradavel. Esses tipos séo considerados amizades acidentais.

A amizade perfeita, acreditava Aristoteles, é a dos homens que sdo bons e afins nas virtudes: “pois
esses desejam igualmente bem um ao outro enquanto bons e sao bons em si mesmos. Ora, 0s que desejam
bem aos seus amigos por eles mesmos sdo 0s mais verdadeiramente amigos, porque o fazem em razéo da
Sua propria natureza e néo acidentalmente.”( Livro VIII, 1156 b)

Amizade supde convivio porque é uma parceria, € assim como o homem é para si, & para seu
amigo. A amizade dos homens bons cresce com o companheirismo. E assim, determina Aristoteles, os
homens tornam-se melhores porque influenciam uns aos outros, gragas as suas atividades. Eis como fica
entrelagado o tema da amizade com a convivéncia politica. Mas a vida na pdlis ndo é constitutiva sé para o
homem prético ainda que virtuoso, ela é constitutiva também para o fildsofo, que é virtuoso, age de acordo
com reta raz8o, mas vive a vida contemplativa em busca da felicidade.

Todos os homens da pdlis vivem em busca da felicidade. Buscam, & medida que realizam agdes
belas porque virtuosas, mas também a medida que praticam a amizade (coroamento de todas virtudes), um
meio, ou melhor, um alicerce para o bem viver, que é o bem coletivo e nao apenas o bem individual. Como ja
foi dito, a vida pratica enquanto vida de exceléncia moral, seguida da reta raz&o, é capaz de promover
felicidade ao cidaddo da pdlis. A felicidade mais perfeita, porém, é alcangada apenas pelo filésofo, que é o
mais feliz dos homens porque vive em consonancia com a vida contemplativa, a existéncia mais autarquica e
mais livre de todas. O filésofo age de acordo com as virtudes intelectuais, ele age de acordo com o /6gos,
com a sofia, com nous, apesar de também ser amigo e ser corajoso, virtudes morais por natureza. O filosofo
é aquele que ‘ultrapassa” as virtudes morais para agir de acordo com as virtudes intelectuais, que
representam a mais alta atividade humana, segundo Aristételes: “(...) o filésofo mesmo quando sozinho, pode
contemplar a verdade, e tanto melhor o fard quanto mais sébio for. Talvez possa fazé-lo se tiver
colaboradores, mas ainda assim ele é o mais auto-suficiente de todos™( Livro X, 1177 b).

A felicidade, que é o bem supremo, a mais perfeita virtude, o0 bem a que todas as agdes tendem, é
uma forma de contemplagdo, uma vez que estad em concordancia com a mais alta virtude e esta em
concordancia com a sabedoria e a auto-suficiéncia, qualidades alcangadas pelo fildsofo através da vida
contemplativa.

Se, por um lado, a vida do filésofo néo tinha como tarefa exercer uma vida de preocupagao publica
como ¢ a tarefa do politico, a politica ndo deixava de ser muito importante para ele, tanto é que cabe a
Aristoteles a problematizagdo e discussdo da Etica, assunto de suma importancia para todo o politico que
deve ter por fim o0 bem para o homem e, principalmente o bem para todos, porque era na pélis que 0 homem
conseguia alcangar sua plenitude humana.

A Politica é lugar de convivéncia, é bem comum, & compartilhar com o outro, alcancar o belo e o
justo, € o lugar onde: “cada um melhor encontra aquilo de que necessita para ser feliz”.( Aristételes. Politica.
Rio de Janeiro: Ed Ouro, $/d.) Como cidadao da pdlis e cidaddo sumamente virtuoso, podemos dizer que o
filésofo, 0 homem contemplativo, é também capaz de amizade, é extremamente capaz de viver de acordo
com a virtude da amizade, por isso ele € um vivente da pdlis, lugar de homens que vivem de acordo com o
légos. Assim, o filésofo age “politicamente”, apesar de ndo governar a polis, uma vez que a Politica é uma
forma de bem viver, de buscar o bem para a coletividade agindo de forma prudente. O que quer dizer que o
filosofo é de certa forma politico por possuir as qualidades do mesmo: é amigo, corajoso, virtuoso e conhece
a alma humana, ainda que ele, o fildésofo, viva num outro ‘patamar’ de virtude, tido por Aristoteles como o



92

mais alto, e que leva a vida mais perfeita a medida que chega a realizar o apice da atividade humana: modo
de vida préximo do divino.

Ja o politico, mesmo que seja prudente, aja de acordo com a reta razdo, seja virtuoso, amigo,
conhecedor da alma humana, vive no plano das virtudes éticas, morais, ndo necessitando alcangar a vida
contemplativa e, portanto, as virtudes intelectuais, para ser feliz e fazer dos cidadaos da pdlis felizes. Todos
podemos ser felizes sem sermos os mais felizes, porque isso, segundo Aristoteles, é privilégio apenas de
alguns, como os fildsofos. Nem todos conseguem uma vida perfeita, ha inclusive adversidades na vida dos
homens que podem impedi-los de prosseguir no seu objetivo de serem felizes o mais possivel.

Encontramos em todas as diregces uma intima relagdo entre a amizade, a virtude e a felicidade -
fundamentos essenciais da atividade humana na busca do bem viver —, com a politica, uma vez que o bem
viver, segundo Aristdteles, so era possivel na pdlis. Porque sé a pdlis, que tinha a amizade como base, tinha
condigdes de formar o homem bom e virtuoso na busca do bem absoluto, que ¢ a felicidade. A felicidade é
alcancada através da reta raz&o, do discernimento buscando a justa medida em todas as atitudes, que é a
exceléncia moral, o verdadeiro caminho entre o excesso e a falta.

Como ja dissemos, a Politica é fundamentada no bem viver, no bem coletivo e nao simplesmente no viver
individual, no bem individual, o que significa que as agdes tém que ser compartilhadas, tem que haver
parcerias e por isso precisa haver amizade, que é o alicerce para a vida virtuosa e feliz do grupo de viventes
da pdlis.

Por ser virtuosa, a amizade é “bela” e por isso, possibilita acdes belas e virtuosas, em busca do
bem individual e coletivo caracteristico da pdlis, lugar da conversa mutua, o que mais aproxima o homem do
seu Ser. Por tudo isso, ha que se prezar a consideragdo que Aristoteles faz de uma dimensao politica da
amizade na Etica a Nicomaco.

Referéncias Bibliograficas:
Aristoteles. Etica a Nicdmaco. Colegdo Os Pensadores. S&o Paulo: Editor Victor Civita, 1979.
Aristoteles. A Politica. Rio de Janeiro: Ediges de Ouro s/d.



93

0 CAMPO RELIGIOSO: UMA REFLEXAO EM HISTORIA CULTURAL
Uiara Barros Otero - UNIGRANRIO - UFRJ/LHIA

O estudo das religides no mundo antigo, apresenta uma série de narrativas diferenciadas
a respeito da existéncia e crenca nos deuses, assim como interpretacbes que variam no tempo, e
demonstram novas experiéncias na relagdo dos homens com o divino, com o sagrado, com 0 mundo,
indicando uma série de varidveis que se aproximam ou se distanciam da tradi¢do, estabelecendo uma
pluralidade dos critérios de verdade. O espago social entdo se apresenta como um campo de forgas, no qual
os diferentes grupos lutam por conservar ou transformar o mundo, conservando ou transformando as
categorias de percepgao deste mundo (BOURDIEU, 1989: 142).

Paul Veyne, através da obra “acreditavam os gregos em seus mitos?”, discorre sobre uma questao
fundamental, se para os gregos existiriam problemas na crenga dos mitos, ou se, atravessava uma relagéo de
oposi¢do entre erro e verdade, mito e logos. Ao inferir sobre esses assuntos, Paul Veyne assume uma
posicdo analitica pautada nas seguintes prerrogativas, que aqui considero importantes para esta reflexdo: A
critica ao mito apresentou dois focos centrais nas narrativas histdricas: uma brusca indocilidade em relagao a
palavra de outrem e a construgdo de centros profissionais de verdade. Para este fim Ultimo, historiadores
comegaram a se interrogar sobre os relatos miticos, conferindo-os. Plutarco nos da a conhecer como a
propria linguagem teria sofrido uma transformagéo: “a Histéria desceu da poesia como se baixasse de um
carro, e gragas a prosa, andando a pé, pdde separar a verdade da lenda” (Didlogo sobre os oraculos da Pitia,
24).

Veyne apresenta dois dominios que consubstanciavam as crencas religiosas gregas: os deuses e
os herdis. Em época helenistica a literatura, o saber, pretendiam-se doutos, e identificava-se o maravilhoso
com matizes racionalistas. O autor observa, que tanto fildsofos como historiadores nao recusavam os mitos
no seu essencial, postulavam sim, um nicleo verossimel. Os estdicos para ndo negarem os mitos, criaram
alegorias; para os filésofos, o mito era um alegoria das verdades filoséficas, e para os historiadores era uma
ligeira deformagdo das verdades historicas. Esses produtores do saber, entdo tentaram recuperar o que
parecia ser a verdade. Veyne, identifica escritores, como Pausanias, Cicero, Tito Livio, como aqueles que
procuraram depurar o mito, relendo-o em sua parte historica. Pauséanias(1) excluia do mito a intervengéo
dos deuses. Admitia diferentes tempos e condigdes para construir e pensar a verdade. Dava-se entdo
crédito aos personagens, aos fatos de ordem politica e aos nomes préprios, lugares comuns nos relatos
miticos. Para Veyne os gregos nunca disseram que seus mitos eram completamente falsos. Uma das
questdes que me chamou atengdo no desenvolvimento deste raciocinio foi a construgdo argumentativa,
segundo a qual, para Veyne, existiu uma pluralidade das modalidades de crenga, se traduzindo de fato em
pluralidade dos critérios de verdade (1987:135). Outra afirmativa que ele desenvolve em seu trabalho, aponta
para uma questao interessante: “entre a cultura e a crenga, ha que escolher’ (1987: 139). Com base nesta
ultima afirmag&o, pretendo relaciona-la aos debates produzidos entre representantes das praticas religiosas
politeistas e monoteistas no Império Romano.

Fildsofos especulavam se Deus, seria a mente e a Razéo do universo ? se era tudo que vemos (em
sabedoria e assisténcia). As religides no mundo greco-romano, postulavam sobre a separagao do sagrado e
do profano, sobre a fun¢do dos ritos com o objetivo de regular a relagdo entre esses campos; gregos e
romanos arrazoavam sobre o temor aos seus deuses, sobre prestar-lhes devido culto, piedade, sobre a
intervencdo de forgas invisiveis que governavam os destinos dos homens; buscavam consultar os oraculos
divinos sobre empreendimentos ja em curso: “estabelecer sociedade com os deuses, cultiva-los, prestar-lhe
culto e manter relagbes amicais com eles, freqiientar seus altares, conviver com as potestades divinas: trés
maneiras de dizer, no significado comum, que se cré nos deuses, que temos com ele uma pratica social, mais
precisamente “politica’, como é costume na cidade.” (SISSA e DETIENE, 1990: 205)”

Sissa e Detiene chamam a atengédo para a importancia desse assunto para a vida dos homens em
sociedade e quando o grupo se organiza em comunidade politica. Levar vida de cidad@o era mostrar-se nos
templos € nas festas; e a0 mesmo tempo, tomar parte nas assembléias deliberativas e nos tribunais. N&o
render aos deuses o culto adequado significava causar dano a cidade, a seus principes, a seu préprio ser
(1990: 206). No entanto, Sissa e Detiene, observam que a cidade, mesmo na época no baixo helenismo,
nunca exigira de um candidato a uma magistratura, nem de um aspirante a cidadania, que confessem sua



94

crenca na existéncia dos deuses. A cidade permanecera fiel a evidéncia dos deuses e aos ritmos de uma
liturgia de sacrificios e festas. S6 a qualidade de cidaddos abria caminho dos altares, reciprocamente, era a
pratica regular dos sacrificios que nutria o exercicio cotidiano da cidadania (1990:207).

Retomando as palavras de Paul Veyne - entre a cultura e a crenga, ha que escolher’, considero
muito proficuo as construgdes narrativas entre dois adversarios filésofos, que apresentaram uma discussao
em torno das praticas religiosas politeistas e monoteistas, nos séculos Il e Ill a.C., Celso e Origenes,
respectivamente. Na minha opinido as argumentagdes postuladas por esses dois eruditos do saber filoséfico,
deixam claro a especulagdo entre cultura e crenga no mundo antigo, como dois campos suscetiveis de
escolhas, € me pergunto concilidveis ou ndo? Aqui pensamos, particularmente nas questées de ordem da
experiéncia cultural, tradigdo, senso comum, religido e seus componentes simbélicos, também em habitus,
como disposicdes duradouras que se vieram formar na experiéncia pratica da vida social e que se
apresentam como determinagdes estruturadas (BOURDIEU, 1992: XL). Devemos estar atentos aos pontos de
vista particulares (multiplicidade) que actores sociais possuem do espago a partir da posi¢do que nele
ocupam e da atitude de conservagdo ou de transformagéo que assumem nos seus confrontos.

Celso(2), filosofo inserido na cultura politeista, nas ultimas décadas do século Il d.C., demonstrava
conhecimento de distintas religides e escrevia sobre a existéncia dos deuses, construindo a sua interpretacéo
a respeito da diversidade deles. Celso afirmava que a variedade de culto e de deuses, correspondia as
diferentes culturas, povos, etnias, que existiam no mundo antigo, e admitia a possibilidade da coexisténcia
pacifica entre diferentes deidades, sob a regéncia de um ‘“principe” que guiasse as agdes que
empreendessem.

Celso deixava claro sua crenga na existéncia de um deus maximo, auxiliado por outras forgas
sobrenaturais, cabendo a estas render-lhe culto e honras, a quem todos pertencem (Contra Celso, VIII).
Celso continua sua explanag&o ressaltando que tudo quanto ha no universo, seja obra de um deus, de anjos,
de demdnios ou herdis, todos recebem a lei do deus maximo. Vernant observa o seguinte: o que faz de uma
poténcia uma divindade é que ela reline sob sua autoridade, uma pluralidade de efeitos (1992). Na
percep¢do de mundo entre os politeistas, aos demdnios/deuses (forgas invisiveis, an6nimas, que se
diversificam) tem cabido a administracdo das coisas da terra e pagar-lhes primicias e votos, praticar a
piedade (seja ao sol ou a Atena), significa té-los benévolos, e evitar causar-lhes dano ou ofensa; roga-se
aos deuses que sejam propicios aos homens. Guardar com diligéncia as leis prescritas na cidade, observar
oraculos, reconhecer a providéncia evocada pelo genius de Augusto e pelo culto imperial, guiar-se por eles,
eram praticas comuns que regiam as cidades, que consagravam a ordem coletiva.

“Mas se nos manda bendizer ao sol ou a Atena, entoando com maior fervor um formoso hino, tanto
mais parecera, sem duvida, que honres ao grande Deus quanto mais cantes a estes. Por que a piedade, ao
repartir-se por todos, resulta mais perfeita” (Contra Celso,VIII-66).

Celso também repudiava aqueles que contrariavam a tradi¢&o, citando exemplo de judeus que
teriam rejeitado a cultura egipcia, tendo I& convivido por um bom tempo, ou sendo dela proveniente. Para
Celso todos os homens viviam segundo seus costumes tradicionais, a religido de sua familia e patria. Do
mesmo modo, ndo via diferenca em chamar deus de Zeus, lsis, Serapis, Adonai, Amon, Altissimo, pois eram
apenas expressdes em linguas diferenciadas para os mesmos deuses. Ainda mais, se duvidassem de quem
realmente eram.

Concluimos neste ponto que Celso, tenta buscar uma conciliagdo entre cultura e crenga, € mesmo
que esta ja ndo fosse tdo determinante, pelo menos deveria observar as praticas culturais (a verdade nos
costumes ancestrais), como que chamasse, ou apelasse aos cristdos para a sua insergdo nos quadros da
cidade, fundamental para atrair a pax deorum, para integrar-se a civilidade e partilhar com o império as suas
conquistas (Contra Celso, ll).

Sissa e Detienne afirmam que “a reflex&o dos gregos abre a via as polémicas dos padres da Igreja”
(1990). Origenes, assim como alguns cristaos, dos séculos II° e 1lI°, deram prosseguimento a algumas
discussdes, pelas quais defenderiam o distanciamento das praticas tradicionais de ha tempos arraigadas
entre 0s povos, engendrando um “refazer”, novas experiéncias, que no proselitismo cristdo se traduzia no
cumprimento de uma nova lei, a da natureza escrita nos coragdes dos homens, e ndo as leis que regiam as
comunidades das cidades. Origenes fazia contraponto as préaticas sociais antigas que regiam o tempo e a
vida dos homens, festas, cerimoniais, ritos, e seus significados religiosos.



95

Origenes defendia a impossibilidade de sujeitar-se a dois amos. Deus era criador, artifice do
universo e os demdnios eram principes do maligno para servi-lo neste mundo. Segundo suas palavras,
“damos culto a Deus e a seu filho que é seu Verbo e imagem, resplendor de sua gléria e marca da sua
substancia, emanagéo pura, da gléria do onipotente”. Entdo, em sua concepcao, cristdos ndo deviam
participar da mesa dos demonios. Demdnios eram os que se alimentavam do sangue e graxa dos sacrificios
que se |hes ofereciam; moravam na terra e eram os deuses das nagdes que se assentavam nas imagens.
Para Origenes, ndo dava para descrever a forma do deus invisivel e incorpéreo, transcendente. O
monoteismo entéo, de forma geral, questionava uma idéia fluida da divindade, difundindo e reproduzindo nas
comunidades novas percepgdes desses cadigos religiosos e como afirma Bourdieu, profissionais do poder
simbolico apropriavam-se de palavras que estavam investidas de valor por todo o grupo (1989: 143,nota).

Uma vez que era impraticavel para os cristdos representarem seu Deus de forma visivel (nos
primeiros séculos da era comum), se estabelecia a questdo de se subelevar acima das representagdes e
praticas j& comumente aceitas no mundo das cidades. Para apologistas(3) cristdos, eles ja ndo observavam
o culto dos judeus, nem reconheciam mais os deuses que os gregos tinham por tais. Postulavam
desenvolver um novo género de vida, pelo qual a crenga (produtora de novos sentidos) fosse o veiculo
dindmico de novos parametros de conduta, regras de comportamento, agdes no mundo, e identidade.
Temos entdo, num ambiente cosmopolita da sociedade greco-romana, praticas religiosas distintas, diferentes
critérios de verdade, nicleos de produgo de idéias no mundo antigo, pontos de intersec¢do ou de
afastamentos, os quais esbogam interpretacdes, que discutem determinagdes estruturadas no mundo social.

Ao nosso ver, por mais que 0 estado romano adotasse uma politica de tolerancia, de abertura para
com 0s outros, suas orientagdes eram sustentadas pelo centro de poder. Mesmo se durante longos periodos
de tempo, a grande maioria dos membros de uma sociedade se identifica em certa medida com os valores e
normas de um dado sistema, outras tendéncias podem gerar alteragdes nas premissas basicas da ordem
vigente. Por varias razdes: porque os grupos manifestam lutas quanto & distribuicdo de poder na sociedade,
havendo uma pluralidade de actores, bem como de principios organizativos, de interpretacdo de sentidos,
codigos culturais e de situagdes materiais concretas. Os diferentes modos de percepgdo da realidade,
manifestam o conflito que é inerente a todos os cenérios de interagdo social, da luta pelo controle dos
recursos simbolicos que definem o poder, praticas, posi¢des, dominios (BOURDIEU, 1989: 124-142).
Eisenstadt, traz uma consideragdo salutar a este respeito: “Alguns grupos poder&o opor-se grandemente as
premissas basicas da institucionalizagdo de um dado sistema, partilhar os seus valores e simbolos em
pequena medida e aceitar estas normas apenas enquanto mal menor e , por esse motivo, vinculando-os
somente num sentido muito restrito. Outros poderéo partilhar os valores e simbolos, e aceitar as normas em
maior medida, mas considerar-se no entanto a si proprios como depositarios mais genuinos desses mesmos
valores. Estes grupos poderdo contestar os niveis concretos em que o0s simbolos s&o institucionalizados
pelas elites no poder, tentando interpreta-los de diferentes formas. Poderdo néo aceitar os modelos da
ordem cultural e social que consideram ser defendidos pelo centro como o legitimador da distribuicéo de
poderes e recursos existentes, e poderdo em conseqliéncia defender orientagbes culturais diferentes ou
contrarias as sustentadas pelo centro. Qutros grupos poderdo desenvolver novas interpretagbes dos
modelos existentes. Na organizagdo social e cultural os sistemas se encontram num processo continuo de
construgdo. A formulagdo dos dados da existéncia humana e social e da ordem c6smica, apresentam um alto
grau de expressdo simbdlica, de concepgdes, sendo alvo de continuas reformulagbes, a servigo do interesse
e pluralidade de actores envolvidos, indicando tensdo com as formas institucionalizadas, e de forma
proporcional gerando novas padronizagdes. (1991: 37).

Inferimos que tanto Celso, defensor das representacgdes politeistas, quanto Origenes, defensor das
representagdes monoteistas, ambos nos inserem no debate, sobre as relagdes entre os diferentes elementos
constitutivos da ordem social e 0s modos como a cultura se constrdi nesta ordem, reproduzindo padrdes de
comportamento, valores, simbolos, mas, também sendo objeto de diferentes movimentos de mudanga e
transformacdo, indicando uma variante de orientagdes simbolicas e de poder. A cultura é entdo espago de
atuagdo continua e no mundo social, engendra movimento, considerando-se naturalmente, as novas
condigdes politicas, sociais, econdmicas que se apresentam no curso da temporalidade histérica.



96

NOTAS:

(1) Gedgrafo e viajante grego, Pausénias nasceu na Lidia, Anatélia, nas primeiras décadas do
século I1d.C., e faleceu por volta de 176. Tendo viajado, entre 143 e 176, por diferentes regides, dedicou-se a
escrever a obra Descrigéo da Grécia.

(2) Pouco sabemos a respeito deste filésofo, se epicurista ou neoplaténico, que no segundo século
d.C. teria escrito a obra “Doutrina Verdadeira’, especulando a respeito das religides judaica e cristd,
comparando-as com as praticas politeistas que se reproduziam com um forte conteudo civico desde tempos
antigos da histdria romana. Origenes, tedlogo no Oriente, no Ill séc. d.C. recupera a obra de Celso em suas
narrativas, e a torna objeto de criticas, elaborando um discurso apologético, condenando o politeismo e
defendendo o cristianismo. Esta obra intitulou-se Contra Celso.

(3) Dentre eles, escrevendo em grego no segundo século, Aristides e Atenagoras de Atenas, e 0
autor anénimo da Carta a Diogneto.

BIBLIOGRAFIA
DOQUMENTAL:
ORIGENES. Contra Celso. Trad . de Daniel Ruiz Bueno. Madrid: BAC, 1967.

ESPECIFICA:

BOURDIEU, P. O poder simbdlico. Lisboa: Difel, 1989.

BOURDIEU, P. A economia das trocas simbolicas. Sao Paulo: Editora Perspectiva S.A., 1992.
EISENSTADT, S. N. A dinamica das civilizagdes: tradi¢do e modernidade. Lisboa: Edigdes Cosmos, 1991.
SISSA, G; DETIENE, M. “O comércio dos deuses”. In: Os deuses gregos. S&o Paulo: Companhia das
Letras, 1990.

VERNANT, J-P. Mito e religido na Grécia antiga. Campinas: Papirus, 1992.

VEYNE, Paul. Acreditavam os gregos em seus mitos ? Lisboa: Edi¢des 70, 1987.



97

O CRISTIANISMO NO IMPERIO ROMANO A PARTIR DA LEITURA DE APOCALIPSE DE JOAO(1)
Valtair Miranda - UMESP/SP

Neste texto, a partir da leitura do livro de Apocalipse de Jo&o, principalmente o seu capitulo 12,
discutiremos dois temas nucleares: a construgao de identidade religiosa e a interagé@o social no contexto do
Império Romano do final do primeiro século. A narrativa do Dragao e a Mulher (Apocalipse 12.1-18) se revela
o resultado de uma série de tradigdes miticas e religiosas reunidas e trabalhadas de forma retérica para
produzir ruptura social, e, subseqlientemente, construir um mundo em oposigao a ideologia imperial romana.
Para isso, ela transporta um conflito religioso e social para o nivel cdsmico, de forma dualistica, demonizando
os adversarios, num processo circular com tendéncia de realimentagao continua.

Como comenta Peixoto, no confronto de pequenas comunidades com grandes -culturas
globalizantes, a pressdo sobre esses pequenos grupos tende a produzir reforgo de discurso, uma forca
motivadora capaz de mobilizar e reconstruir a identidade do grupo. Ocorre aquilo que ele chama de re-
simbolizagdo, um “processo de recuperagdo e re-interpretacdo do conjunto de elementos simbolicos
tradicionais para construir novo sentido para a vida”.(2) O que se percebe é que mesmo se fechando, o grupo
minoritario é alterado. Ele se torna mais rigido e apegado a tradigdes.(3) Sdo forgas causais que, como
argumenta Thompson, formam circulos que se realimentam.(4) Desta forma, Apocalipse 12 constroi um
universo simbolico para fazer frente ao mundo simbdlico construido pela ideologia romana.

Em foco a interagao social

O Apocalipse de Jodo pertence ao contexto da pluralidade dos cristianismos da Asia Menor no final
do primeiro século. Nesta regido, os varios grupos cristdos conviveram em alguns momentos como parceiros,
noutros como rivais.(5) Em fungéo disso, o tom polémico do Apocalipse alimenta a perspectiva de que a
audiéncia do livro ndo compartilha de muitas de suas visdes. Aqui se insere a narrativa do capitulo 12 de
Apocalipse, construida ideologicamente para gerar uma viséo de mundo.

A audiéncia & qual se dirige Apocalipse estava inserida no contexto da Asia Menor, uma provincia
que, segundo Thompson, tinha assimilado a cultura e estrutura romana com poucas dificuldades. A ideologia
do império oferecia aos moradores dessa regiao uma coerente e ordenada estrutura de realidade, unificando
num s6 sistema aspectos religiosos, sociais, econémicos, politicos e estéticos de mundo.(6)

O Império vendia uma propaganda de paz, seguranca e prosperidade para os moradores cristdos
urbanos da Asia, propaganda essa que parecia estar entrando nas comunidades cristas &s quais o visionario
escreve.(7) Como ndo ha indicagdes de que um ambiente concreto de perseguicdo e opressao politica e
social esteja subjacente ao texto, a relagdo dos crentes com a sociedade poderia, neste momento, ser uma
questdo decidida por cada igreja, ou pelos lideres de cada comunidade. Contra este tipo de situagéo o
visionario conflita, para alertar contra o perigo da acomodag&o a aspectos da sociedade.(8)

Em funcéo disso, a narrativa do Drag&o e a mulher pode ser compreendida como um instrumento
de sectarizacdo. Ela mescla tradi¢des religiosas e politicas, apontando adversarios onde alguns cristaos
poderiam nao estar vendo. Ao unir referéncias a inimigos politicos e histdricos da nagéo de Israel com o mito
da guerra no céu, inserindo-os na histdria da salvacéo e do nascimento do Messias, o visionario transforma o
mundo & sua volta num verdadeiro campo de batalha escatolégica. A guerra j& esta declarada, e néo se pode
fugir dela. A queda do Dragéo esté inserida num discurso politico-religioso. Afinal, & depois desse evento que
ele levantara a grande besta, o Império Romano (Ap 13). O visionario aponta Roma como uma consequiéncia
da derrota cdsmica do Dragao e seu 6dio contra os causadores de sua queda.(9)

O visionario procura demonstrar que 0 mundo demonstrado pelo Império € um mundo diabdlico.
Né&o é possivel existir ordem e paz dentro dele porque ele agora é o espaco restrito do grande Dragdo. A
propaganda imperial anunciava que o Império era representante dos deuses; até mesmo divino. O visionario
o0 anuncia representante do Dragao; diabolico de fato. Como Prigent enfatiza, “o autor de Apocalipse afirma,
com grande energia, que o Império esta a servigo de Sata, comprovado pela idolatra que embasa todo o
sistema”.(10)

Para reforgar sua visdo, o visionario anuncia que este embate n&o é novo. Na verdade é tao antigo
quanto a origem do ser humano. O Drag&o, a antiga serpente, sempre foi adversario do verdadeiro povo de



98

Deus. E agora, com sua expulsdo da corte celestial, ele se materializa de forma concreta na figura do Império
Romano.(11)

O vidente olha para um passado recente na histéria dos crentes, e vé que muitos ja foram
martirizados por sua &,(12) e projeta que esse sera o caminho que os crentes deverédo tomar. A morte sera a
unica forma de escapar desse mundo de forma vitoriosa. A Unica maneira de sobreviver seria calando o
testemunho de Jesus para fugir do sofrimento que Ihe € inerente. Mas neste caso, isso significaria aliar-se ao
Dragao.

Se o testemunho leva & morte, a morte nao é derrota. E vitéria. Os martirizados no céu ja podem
cantar que chegou o reino, a salvagéo, a gléria de Deus e a soberania de Cristo. Numa grande inverséo de
simbolos e valores, as vitimas se mostram os verdadeiros vitoriosos.(13) Como sinaliza Wengst, “ndo s&o os
vencedores violentos da histdria que tém futuro, mas exatamente as suas vitimas”.(14) Também Friedrich,
que enfatiza: “Paradoxalmente Jesus venceu através da morte (1.18; 2.8; 5.6; 9.12), com seus seguidores
ocorre 0 mesmo (2.10, 13; 6.9-14; 7.14; 14.13; 20.4)".(15)

A narrativa do Dragdo e a Mulher, pela forma como ele descreve o mundo, funciona como um
poderoso instrumento de isolamento e ruptura social. Os cristdos devem abandonar ndo apenas o culto
imperial, 0 que parece ser um elemento de concordancia entre eles. Mas todas as instancias sociais, politicas
e religiosas da sociedade. A forma como fardo isso é trocando de mundo. Num primeiro momento, para
abragar o mundo imaginario construido e projetado pelo visionario, entendendo-se uma minoria perseguida,
cujo lar e destino ndo se encontram no aqui e agora.(16) Mas num derradeiro e Gltimo momento, para deixar
concretamente 0 mundo imanente ao aceitar o martirio, para entrar no mundo celestial, e assim fazer parte
dos ja vitoriosos, junto com o Cordeiro, a crianga messianica, aguardando 0 momento em que o nimero dos
martires tenha se completado e 0 juizo sobre 0 mundo inteiro se concretize (Ap 6.11).

Construgao de identidade religiosa

Segundo Nogueira, a maior contribuicdo politica que uma religido pode dar a uma sociedade é a
criagdo de novas identidades. A critica a um sistema econdémico, a estrutura de poder e a excluséo das
classes baixas decorre da consciéncia de que se pertence a um grupo escolhido e de que nesse grupo cada
qual encontra uma nova forma de existéncia humana.(17)

Em Apocalipse 12 a identidade dos cristdos é construida numa relagéo direta com a tribulagéo, o
sofrimento, a morte e o martirio. De varias formas, forcas demoniacas ameagam aqueles que seguem ao
Deus verdadeiro, percebidas na imagem do Dragéo a perseguir a descendéncia da mulher.(18)

A identidade que daqui nasce é construida pela demonizagédo da identidade do outro, num processo
que, conforme Pagels, confirma para os cristdos sua propria identificagdo com Deus e a ligagdo dos seus
adversarios com o demoniaco.(19) Ela entende que essa dinamica leva aos conflitos sociais um ‘“tipo
especifico de interpretagdo moral e religiosa, na qual ‘'nds’ somos o povo de Deus e ‘eles’, os inimigos de
Deus, e também os nossos”.(20)

Essa interpretagdo moral de conflitos constréi e consolida a identidade do visionario, que deseja
compartilha-la com sua audiéncia. Com a narrativa do Dragao e a Mulher, Apocalipse 12 exprime sua visdo
de pertenga & comunidade cristd. Quem realmente é um crist&o, seguidor do Cordeiro € membro da igreja de
Deus? S&o aqueles que testemunham de sua fé como Jesus testemunhou, a ponto de morrer por ela. S&o
aqueles que ndo amam a sua vida o suficiente para barganhar a sobrevivéncia pela obediéncia aos
mandamentos de Deus. S&o irm&os perseguidos na terra, que tém irmaos vitoriosos martirizados no céu. Sao
todos descendentes da grande Mulher primordial, a mesma que deu origem ao Messias, 0 que, de certa
forma, os faz todos irm&os do Messias. S&o também co-participantes da guerra césmica na qual o Dragao foi
derrotado no céu, e o sera em breve na terra.

Todos estes elementos deveriam levar a audiéncia do visionario a se perceber como
personalidades de grande importancia na histéria da salvagao de Deus. Na verdade, independente de suas
concretas identidades sociais, em suas maos estdo os elementos dos quais dependem o tempo do fim, a
derrota do Dragéo, a vitéria do Cordeiro, 0 juizo sobre 0 mundo. Noutras palavras, a comunidade crista
deveria se entender como o centro da luta escatolégica do Cordeiro pelo dominio da terra, justamente porque
“ela é a Unica que ja agora reconhece e representa a reivindicagao de Deus de dominio do mundo”.(21)



99

A narrativa também inverte a perspectiva de soberania. No mundo do visionario, ndo é o Império
Romano que reina sobre 0o mundo. Ele, na verdade, é o resultado de um ato desesperado de uma
personagem que néo tem muito tempo. Seu reinado é concedido pelo Drag&o (Ap 13), e tolerado por Deus.
Entretanto, uma das caracteristicas basicas desse reinado concedido é sua efemeridade. Como o Dragéo, ele
tem um prazo curto. Neste momento, nas regides celestiais, o Cordeiro ja € soberano, num governo que sé é
dado a ver quem se insere no mundo construido das visdes da narrativa. Mas o visionario espera que dentro
em breve o mundo do Cordeiro venha a substituir 0 mundo do Dragéo, o Império Romano. No hino cantado
pelos irm&os martirizados (Ap 12.11-12), ainda de forma proléptica, acontece uma completa inverséo de
reinados.(22)

No mundo do visionario s6 existem dois tipos de pessoas: os seguidores auténticos de Jesus, e 0s
demais. Os de dentro e os de fora. Os de fora, entretanto, ndo sdo apenas aqueles que ndo compartilham
dos elementos tradicionais da sua fé, mas também aqueles que sdo de dentro da comunidade, do grupo, mas
ndo tém coragem para levar sua fé até as ultimas conseqléncias, ndo se ajustando aos ideais rigidos de
pertenga do visionario. Os medrosos, assim, ndo tém lugar no grupo dos seguidores do Cordeiro (Ap 21.8).

O visionario quer levar sua audiéncia a perceber que o nimero dos seguidores nao é mais o
importante. Na verdade, eles ndo deixariam de ser uma minoria diante dos habitantes do mundo. E uma
minoria odiada por todos, mas que insiste com seus membros para, nas palavras de Pagels, “rejeitar todo o
universo social e religioso em que haviam nascido”.(23) E uma minoria, mas que representaria, de fato, o
verdadeiro povo de Deus na terra.

Possivelmente, como destaca Pagels, alguns grupos cristdos tentavam se portar de forma diferente,
ainda entendendo as pessoas de seus circulos sociais como convertidos em potencial, tentando, assim, ainda
manter os lagos sociais.(24) Diante da narrativa do Dragdo e a Mulher, entretanto, essa ndo é uma
possibilidade. O mundo que ela constréi, e a identidade religiosa que ela promove, é um convite a que 0s
cristdos ingressem num novo circulo de relagdes, e rompam com os antigos lagos de parentesco, filiagdo e
amizade.(25) O visionario persuade sua audiéncia para que efetivamente troqguem de mundo. Devem
abandonar o mundo construido ideologicamente pelo Império Romano, pelo seu, construido visionariamente,
por revelagéo celestial.

A forma como o visionario faz isso é através de uma inversdo simbdlica. Simbolos usados pelo
Império Romano para promover a ideologia imperial s&o invertidos, ou s&o inseridos numa nova corrente
tradicional simbélica.(26) E o que acontece com o a narrativa do Dragao e a Mulher. Nascida do mito do
nascimento de Apolo, ela se torna ainda mais apropriada porque alguns imperadores romanos se auto-
identificavam com Apolo e apontavam Roma como a mae, Leto.(27) Apocalipse 12, entretanto, rejeita esse
clamor de poder e legacidade.(28) Nele, a mae primordial ndo € Roma, nem gera o Imperador; antes, é matriz
do Messias, e gera os cristdos perseguidos pelo Drag&o.

Como Wink enfatiza, diferentemente dos antigos adversarios no Mito do Combate, que geralmente
representavam o caos e a anarquia, o Dragdo em Apocalipse 12 esta por trés da ideologia da Pax Romana.
Segundo esse autor, o visionario percebe “que a ordem ndo € o antdnimo do caos, mas antes 0 meio pelo
qual se mantém um sistema de caos entre as nagdes”.(29)

Apesar do conjunto da inversdo simbdlica ndo estar completo no capitulo 12, ele é imprescindivel
para trazer o Drag&o para o cenério da narrativa do Apocalipse. Com o Drag&o em cena, o visionario o coloca
como o criador do poder do Império, na figura das bestas do mar e da terra. A inversdo simbdlica, entéo, se
da por completo. O império nao é divino, mas diabdlico. Suas ag¢des ndo trazem ordem, mas caos. Seu
clamor divino é um convite a prostitui¢do, na imagem da prostituta do capitulo 17.

O conflito simbdlico subjacente ao texto, entdo, se concretiza numa guerra simbélica. O visionario
manipula os simbolos adversarios e confronta-os com os seus proprios. Ele reafirma os seus, e desarticula os
simbolos romanos. Com isso, 0 universo inteiro é re-mapeado.(30) Esse grupo de marginalizados agora pode
se ver como o centro do mundo. O mundo gira em torno deles, ja que a histéria da humanidade passa por
suas maos, ou pelo sangue que eles derramaréo pelo Cordeiro.

A principal fungao ideologica da narrativa do Dragdo e a mulher, assim, pelo menos no seu formato
atual, é produzir ruptura social, sectarismo religioso, e fidelidade ao testemunho de Jesus. Apesar de todas as
aparéncias, o visionario leva sua audiéncia a se considerar vencedora. Agora, de forma proléptica; em breve,
de forma concreta. Mas sempre em fungdo do sangue do cordeiro e do seu proprio testemunho. Eles



100

participam da vitéria divina no combate pelo restabelecimento da ordem mundial e pela derrotada do mal no
mundo. Eles seriam reconhecidos como povo de Deus pela coragem em enfrentar a morte.(31) Diante de um
mundo entregue ao Dragdo e mergulhado no caos, ndo ha alternativa sendo se entregar & morte. Ela é,
afinal, a porta que o fiel precisa trilhar para ver aquilo que naquele momento apenas por revelagéo se era
dado ver. Para vencer era preciso escapar ndo s6 do Dragdo, mas deste mundo também.(32)

NOTAS:

(1) Este texto é fruto de pesquisas realizadas no interior do Programa de Pés-Graduacdo em Ciéncias da
Religido da Universidade Metodista de S&o Paulo, sob a orientagdo do Prof. Dr. Paulo Nogueira.

(2) PEIXOTO, Wester Clay. Resistir pela reapropriagdo dos simbolos, p. 42.

(3) Segundo Peixoto, “os encontros histdricos de relacionamento intercultural nunca conservam intacta uma
cultura apenas, como também nao erradicam totalmente a identidade de um povo”. Cf. PEIXOTO, Wester
Clay. Resistir pela reapropriagao dos simbolos, p. 54.

(4) Neste sentido, o termo transformacg&o expressa bem a interagéo de forgas entre causas sociais e textos
construidos, geralmente de forma circular. Cf. THOMPSON, Leonard. A sociological analysis of tribulation in
the Apocalypse of John, p. 164.

(5) ADRIANO FILHO, José. O Apocalipse de Jodo como relato de uma experiéncia visionaria, p. 7;
ADRIANO FILHO, José. Babilénia e Nova Jerusalém, p. 33-39.

(6) THOMPSON, Leonard. A sociological analysis of tribulation in the Apocalypse of John, p. 159.

(7) Segundo, Nogueira, o visionario escreve para desmascarar esta visdo encantadora com a perspectiva da
besta que oprime e mata. Para isso, o livro a anuncia como aquela “que reduz todas as pessoas em escravas
e monopoliza 0 acesso ao alimento e bens de primeira necessidade controlando o poder de comprar e
vender”. Cf. NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza. Cativeiro e compromisso no Apocalipse, p. 74.

(8) THOMPSON, Leonard. A sociological analysis of tribulation in the Apocalypse of John, p. 162.

(9) COLLINS, Adela Y. The combat myth in the Book of Revelation, p. 129. Segundo Nogueira, “ainda que
nao possa ser demonstrada dependéncia literaria, 0 Apocalipse de Jo&o respira 0 mesmo 6dio a Roma do
Livro 5 dos Oraculos Sibilinos, [...], principalmente na tradigao da queda de Babildnia/Roma, na descrigao do
opositor escatoldgico como Nerus ridivivus e na expectativa de inversao escatologica entre Roma e o mundo
oriental”. Cf. NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza. Experiéncia religiosa e critica social no cristianismo
primitivo, p. 153, nota 22.

(10) PRIGENT, P. O Apocalipse. In: COTHENET, E., et. al. Os escritos de Sdo Jodo e a Epistola aos
Hebreus, p. 255.

(11) MESTER, Carlos; OROFINO, Francisco. Apocalipse de Séo Jodo, p. 252.

(12) Talvez haja nos martires Ap 6.11 uma referéncia as perseguicdes do tempo de Nero, um Imperador que,
segundo Adela Collins, tem uma fungdo simbdlica singular na estrutura do Apocalipse, o que poderia ser
demonstrado pela forma como o visionario usa o mito do Nero redivivo. Cf. COLLINS, Adela Yarbro. The
combat myth in the Book of Revelation, p. 183

(13) Para Barr, esta € a mais radical inversdo de valores do Apocalipse. Cf. BARR, David L. The Apocalypse
as a symbolic transformation of the World: a literary analysis, p. 42. Segundo Malina, a ideologia imperial
valorizava a forga, a violéncia e a mutilagéo, para produzir medo em vitimas passivas. Neste caso, a inverséo
se dava na situagéo das vitimas, que agora ndo tém mais medo. S&o vitimas ativas. Cf. MALINA, Bruce J. O
evangelho social de Jesus, p. 37.

(14) WENGST, Klaus. Pax Romana, p. 190.

(15) FRIEDRICH, Nestor Paulo. Apocalipse 2-3, p. 159.

(16) Neste sentido, Barr fala do poder do Apocalipse para mostrar um novo mundo para cristdos em crise. Cf.
BARR, David L. The Apocalypse as a symbolic transformation of the World, p. 40.

(17) NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza. Experiéncia religiosa e critica social no cristianismo primitivo, p.
169. Também: “A linguagem apocaliptica cria seu préprio mundo, no qual formula sentido. Cria sentido
rompendo com um sentido dado anteriormente”. Cf. NOGUEIRA, Paulo. Extase visionario e culto no
Apocalipse de Jodo, p. 65.

(18) Thompson ainda argumenta que dentro do mundo do visionario, tribulagdo e sofrimento s&o elementos
do evangelho de Jesus. Assim, crentes em Jesus que testemunham até a morte formam o ingrediente central



101

na proclamagao cristd no Apocalipse. Seus testemunhos estdo imitando a experiéncia do proprio Jesus, que
testemunhou até a morte. A tribulagéo, neste caso, seria um elemento central na experiéncia cristd. Sofrer é
imitar a Cristo, o rei crucificado. Uma vida de tribulagéo e opressao social expressa como cristdos reinam com
seu rei sofredor e como eles participam no poder e gloria de Deus. Descobrir esta realidade constitui um
ingrediente central no verdadeiro conhecimento. Alguns elementos fundamentais contribuem para a realidade
de tribulagéo e opressdo no mundo visionario de Jodo: o evangelho do rei crucificado, o comportamento do
crente como imitagdo de Cristo, as relagdes sdcio-politicas nas cidades da Asia, e a afirmagdo do
separatismo dos cristdos do mundo romano. Cf. THOMPSON, Leonard. A sociological analysis of tribulation
in the Apocalypse of John, p. 148.

(19) PAGELS, Elaine. As origens de satanas, p. 15. Sobre a forma como essa leitura da realidade foi usada
na histdria do cristianismo, cf. WRIGHT, Rosemary Muir. Satanas e Anticristo — simbolos necessarios. In:
Concilium 274, 1998, p. 70-80.

(20) PAGELS, Elaine. As origens de satanés, p. 18.

(21) SCHREINER, J.; DAUTZENBERG, G. Forma e exigéncias do Novo Testamento. S&o Paulo: Paulinas,
1977, p. 494.

(22) BARR, David L. The Apocalypse as a symbolic transformation of the World, p. 45.

(23) Pagels acredita que a forma como o autor de Apocalipse utiliza o instrumental dualista de demonizagao
seja reflexo da mudanca de auto-definicao dos grupos cristdos. Antes eles se identificavam com os grupos
judaicos; ao serem expulsos desses grupos, eles criam sua identidade em oposi¢éo aqueles que antes eram
seus irmaos. Entretanto, quando as comunidades cristas passam a ser formadas predominantemente de
cristdos nédo-judaicos, entre os anos 70-100, agora eram excluidos nao mais de circulos judaicos, mas dos
circulos sociais que antes conviviam. Era desses circulos que as ameagas agora partiam, de “oficiais
romanos e turbas urbanas que os odiavam por seu ‘ateismo’, que temiam que pudessem atrair a ira dos
deuses para comunidades inteiras”. Cf. PAGELS, E. As origens de satanas, p. 134.

(24) PAGELS, E. As origens de satanas, p. 152. Nogueira aponta o grupo cristdo subjacente as Epistolas
Pastorais como um dos que tentavam se aproximar da sociedade romana. Ele argumenta que “a postura
desses cristdos diante da sociedade era de busca por compreenséo e toleréncia, com um certo toque de
assimilagdo. [...] E possivel, no entanto, que eles estivessem propondo & sociedade uma substituicdo
simbolica da demonstracéo de lealdade no culto imperial (no qual ndo poderiam tomar parte como cristéos)
pelas oragdes publicas em favor dos governantes”. Cf. NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza. Experiéncia
religiosa e critica social no cristianismo primitivo, p. 152. Um outra comunidade que tenta se aproximar é a
que aparece refletida na carta de 1Clemente aos Corintios. Nesta obra, isso se torna ainda mais evidente
quando Clemente a estrutura imperial romana como exemplo positivo para a unidade e organizagao das
comunidades cristds: “Irmaos, militemos com toda nossa prontiddo sob as ordens irrepreensiveis dele.
Consideremos o0s soldados que servem sob as ordens de nossos governantes: com que disciplina, docilidade
e submisséo eles executam as fungdes que lhes séo designadas!” (1Clem 37.1-2). Clemente apresenta uma
admiragao pela estrutura militar de Roma. Ao chamar os governantes romanos de “nossos governantes” ele
indica que sua comunidade ndo possui uma crise explicita com o Império, j& que seria estranho um lider
cristdo elogiar a docilidade de um soldado se sua comunidade fosse alvo de persegui¢do imperial. Cf.
LAWSON, John. A theological and historical introduction to the apostolic fathers. New York: The Macmillan
Company, 1961, p. 46.

(25) Para Pagels, isso poderia ser provocado, em parte, porque os gentios convertidos se tornavam odiados
por outros gentios, muitas vezes membros da prépria familia e vizinhos da mesma cidade. Isso os levava a
entendé-los como adoradores de deuses pagaos, impelidos por Satanas, a ameagar o povo de Deus. Cf.
PAGELS, E. As origens de satanas, p. 153-154.

(26) Barr fala de “uma completa inverséo de valores de certos simbolos de poder e conquista, transformados
entdo em imagens de sofrimento e fraqueza” Cf. BARR, David L. The Apocalypse as a symbolic
transformation of the World, p. 41.

(27) COLLINS, Adela Yarbro. The combat myth in the Book of Revelation, p. 186. A propria Collins resume
suas idéias no seguinte esquema: A narrativa do ataque do dragdo contra a mulher e a crianga é uma
adaptac&o judaica do mito do ataque de Piton a Leto para matar seu filho Apolo; o mito de Leto e Piton foi
adotado primeiro num contexto judaico, em meados do primeiro século na Asia menor, e tinha funcionava



102

como uma interpretagao politica judaica, expressando o conflito politico-religioso dos judeus contra Roma; a
era de Augusto foi celebrada como a era de Apolo. O mito de Apolo e seu culto funcionavam como
propagando para o Império; para o autor do Apocalipse, o poder de Roma era a rebelido da besta do caos, o
poder do adversario escatol6gico o qual encontraria seu climax no retorno de Nero; o mito de Apolo também
foi usado no tempo de Nero como propaganda imperial. O préprio Nero associou sua pessoa com Apolo de
forma muito mais freqiiente que o préprio Augusto; a identificagdo de Nero com Apolo era bem conhecida na
Asia; a reividicagdo de Nero como Apolo é rejeitada pelo Apocalipse pela descricdo de Cristo como o
verdadeiro originador da ordem e da luz; o objetivo principal dessa narrativa seria interpretar uma situa¢éo de
conflito e incitar uma politica de resisténcia passiva e martirio.

(28) SUMNEY, Jerry L. The Dragon has been defeated, p. 104.

(29) WINK, Walter. A besta do Apocalipse, p. 87.

(30) Oakes entende que este processo de inversdo simbdlica ja era feito por Paulo, pelo menos nas suas
obras mais influenciadas pela tradicdo apocaliptica, como 1Tessalonicenses e Filipenses. Apesar disso,
Paulo ndo conflita diretamente com Roma. Cristologia e escatologia é que estariam em conflito com a
ideologia romana. Cf. OAKES, Peter. Re-mapping the universe: Paul and the Emperor in 1Thessalonians and
Philippians, p. 321.

(31) Como Barr argumenta, eles agora podem voluntariamente participar do estabelecimento do reino de
Deus através do martirio voluntario. Os cristdos entdo se vém como atores na construgéo de seus préprios
destinos. Cf. BARR, David L. The Apocalypse as a symbolic transformation of the World, p. 50.

(32) E isso que levou Pagels a argumentar que a confianga dos crentes que enfrentavam o martirio tinha
origem “na convicgdo de que sua agonia e morte apressariam na verdade a vitoria de Deus sobre as forgas
do mal, forgas encarnadas no magistrado romano que as condenara”. Cf. PAGELS, E. As origens de
Satanas, p. 155.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ADRIANO FILHO, José. Babilénia e Nova Jerusalém: Juizo e esperanga no Apocalipse de Jodo. 237 f.
Dissertacdo (Mestre em Ciéncias da Religido) — Centro de Pés-Graduagdo em Ciéncias da Religido,
Instituto Metodista de Ensino Superior, Sdo Bernardo do Campo, 1993.

ADRIANO FILHO, José. O Apocalipse de Jodo como relato de uma experiéncia visionaria. Anotagdes em
torno da estrutura do livro. In: Revista de Interpretacéo Biblica Latino-Americana, 34, p. 7-29, 1999.

BARR, David L. The Apocalypse as a symbolic transformation of the World: a literary analysis. In:
Interpretation, 38/1, p. 39-50, 1984.

COLLINS, Adela Yarbro. The combat myth in the Book of Revelation. Eugene; Wipf and Stock Publishers,
2001. 291 p.

FRIEDRICH, Nestor Paulo. Apocalipse 2-3: sete cartas? Uma analise literéria. In: Estudos de Religido, 19, p.
149-173, 2000.

LAWSON, John. A theological and historical introduction to the apostolic fathers. New York: The Macmillan
Company, 1961. 334 p.

MALINA, Bruce J. O evangelho social de Jesus: o reino de Deus em perspectiva mediterranea. Tradug&o: Luz
Alexandre Solano Rossi. S&o Paulo: Paulus, 2004. 173 p.

MESTER, Carlos; OROFINO, Francisco. Apocalipse de Séo Jodo: a teimosia da fé dos pequenos. Petrpolis:
Vozes, 2003. 388 p.

NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza. Cativeiro € compromisso no Apocalipse. In: Estudos Biblicos, 43, p.
69-76, 1994.

NOGUEIRA, Paulo Augusto de Souza. Experiéncia religiosa e critica social no cristianismo primitivo. S&o
Paulo: Paulinas, 2003. 244 p.

NOGUEIRA, Paulo. Extase visionario e culto no Apocalipse de Jodo. Uma analise de Apocalipse 4 e 5 em
comparagdo com viagens celestiais da apocaliptica. In: Revista de Interpretagdo Biblica Latino-
Americana, 34, p.45-68, 1999.

OAKES, Peter. Re-mapping the universe: Paul and the Emperor in 1Thessalonians and Philippians. In:
Journal for the Study of the New Testament, 27, p. 301-322, 2005.



103

PAGELS, Elaine. As origens de satanas: um estudo sobre o poder que as forgas irracionais exercem na
sociedade moderna. Tradugdo: Ruy Jungmann. Rio de Janeiro: Ediouro, 1996. 272 p.

PEIXOTO, Wester Clay. Resistir pela reapropriagdo dos simbolos. In: Estudos Biblicos, 61, p. 38-47, 1999.

PRIGENT, P. O Apocalipse. In: COTHENET, E., et. al. Os escritos de S&o Jodo e a Epistola aos Hebreus.
Tradugao: M. Cecilia de M. Duprat. S&o Paulo: Paulinas, p. 229-306, 1998.

SCHREINER, J.; DAUTZENBERG, G. Forma e exigéncias do Novo Testamento. Tradug&o: Bendni Lemos.
Sé&o Paulo: Paulinas, 1977. 574 p.

SUMNEY, Jerry L. The Dragon has been defeated — Revelation 12. In: Review and Expositor, 98, p. 103-115,
2001.

THOMPSON, Leonard. A sociological analysis of tribulation in the Apocalypse of John. In: Semeia, 36, p. 147-
174, 1986.

WENGST, Klaus. Pax romana: pretenséo e realidade. Tradugdo: Antonio M. da Torre. Sdo Paulo: Paulinas,
1991. 224 p.

WINK, Walter. A besta do Apocalipse: a cultura da violéncia. In: Concilium, 273, p. 84-92, 1997.

WRIGHT, Rosemary Muir. Satanas e Anticristo — simbolos necessarios. In: Concilium, 274, p. 70-80, 1998.



104

ESCOLAS DE ROMANIDADE: A EXPERIENCIA SERTORIANA
Vanessa Vieira de Lima - UNIRIO

0 que é Romanizagédo?

A romanizagdo, em linhas gerais, efetuava-se quando do contato de varios coédigos culturais
distintos. Alguns autores, dentre eles Norma Musco Mendes, a identificam como a “cultura do imperialismo”
romano. Caracteriza-se, desta forma, em um longo e heterogéneo processo de mudanga, que engloba as
idéias de controle social e identidade, além das mudangas socio-econdmicas e trocas culturais.

Mudangas estas que estdo centradas na concepgao de negociagao e sincretismo, evidenciando um
processo bilateral, o qual envolve variados elementos, tanto romanos quanto nativos. Note-se que este
fendbmeno foi acompanhado, em certa medida, de processos de resisténcia diversos, como, por exemplo, a
propria Revolta de Sertorio.

Assim, a romanizagéo trazia consigo tanto o pilar da ética civilizatoria, quanto o ideal de “ser
romano”. Isto significava a inveng&o de tradicbes e novas imagens por parte da politica imperialista, gerando
um sentimento de comunidade, fortalecendo, consequentemente, a idéia de Imperium Sine Fine ou
protetorado mundial. Observa-se, no entanto, que ndo se percebe uma interrupgdo da cultura material nativa,
estando ela, assim como os romanos, sujeitos a trocas, resguardando-se a alteridade.( MENDES, N. M. ,
2001: 311-330) Ressalto que é justamente sobre essa dindmica estd centrada a escola de romanidade em
questao.

O sentimento de comunidade pretendido contava com mecanismos que o expressassem, 0s quais
podem ser identificados nas amplas vias romanas, nas moedas que comegaram a circular com maior vigor
durante a dominagao, nos costumes nos mais diversos niveis, nas aliangas politicas, na vida religiosa, na
organizago administrativa, na organizagao dos espagos fisicos — repletos de instituicbes romanas —, entre
outros, onde grande parte deles convergia para 0 espago urbano, que tentava direcionar a vida publica e
privada sob os moldes do “ser romano”. Tal direcionamento é percebido em nosso objeto de estudo, uma vez
que a “escola’, segundo Plutarco, é construida em um agrupamento urbano, Huesca.

0 porqué da Conjuragdo de Sertorio
A Conjuragéo de Sertorio é vislumbrada como um processo que nos permite inferir como o contato
entre romanos e nativos auxiliou na conquista de uma das provincias mais romanizadas de todo o Império.
Logo, tal conjuracdo, ocorrida na Hispania, retrata um quadro conjuntural composto pelas
intervengdes politicas e econémicas na Peninsula Ibérica, bem como as negociagdes ideoldgicas e
destacadamente o intercambio cultural existente entre os romanos e os povos nativos em meio a Guerra Civil.

Roma e Hispania no decorrer da Guerra Civil

A compreensédo do contexto da época, tanto em Roma quanto na Hispania, traz a luz sobre as
posicdes assumidas por Sertorio.

Os dltimos anos da Republica, de acordo com Alf6ldy, podem ser identificados como momentos de
crise politica e social(ALOFLDY, Géza.1989. p.: 82.).

Os conflitos declarados s&o passiveis de serem divididos em quatro tipos: as lutas dos escravos, as
resisténcias dos habitantes das provincias contra o dominio romano, a luta dos italicos contra Roma e os
conflitos politicos entre os préprios cidadaos da urbes(idem).

O embate geral culminou na Guerra Civil, apresentando lapsos de profunda periculosidade para
Roma, como, por exemplo, a Revolta de Spartacus e a Guerra contra Sertério na Hispania.

Posto isso, centremos nossas analises nas divergéncias existentes ente Méario e Sula. Note-se que
Mario se tornou partidario do grupo popular, sendo, entdo, a favor de reformas que viriam a beneficiar as
massas. Sula, por sua vez, era partidario dos optimates, oferecendo resisténcia a tais reformas em defesa
das oligarquias. Observamos que Sula e as oligarquias intuiam a concentragdo do poder nas maos do
Senado e a limitagao da atividade legislativa na Assembléia do Povo.

Assim, o que se segue é uma grande disputa de poder, repleta de tomadas de Roma ora a favor de
Mario ora de Sula. O mais relevante em meio a este contexto, contudo, foi a divisdo de Roma entre os



105

partidarios dos populares e, por conseguinte, de Mario e, por outro lado, os partidarios dos optimates, logo,
de Sula.

Apds inimeros incidentes, em 88 a. C., Sula é eleito consul, o que fez com que Mario se dirigisse
para Africa, exprimindo um aparente triunfo do Senado contra a Assembléia.

Os partidarios do grupo popular partiram, entdo, para a Hispania, onde desde 81 a. C. Quintos
Sertdrio se converteu em um pdlo de atragio a todas as forgas avessas a Sula. Sertério foi um militar romano
que participou da guerra civil, destacadamente nas campanhas contra povos da Galia impulsionada por
Mario. Em 83 a. C. foi designado governador da Hispania Citerior. Entretanto, Sula, que assumira o poder no
mesmo ano, destituiu-lhe e nomeou para seu posto um outro governador que nunca chegou a ocupar o
cargo, Lépido.

O contra-governo de Sertorio foi alvo que intensos conflitos merecedores de plena atengao do corpo
senatorial, j& que a provincia era detentora de grande importancia politica, econémica, simbdlica, entre
outros, para Roma. E, ainda, Sertério foi notadamente o primeiro governador romano que se empenhou em
alcangar um convivio harmonioso, tanto com os lusitanos quanto com os celtiberos, buscando uma certa
colaboragao entre nativos e romanos. O reflexo desta postura foi a formagdo de um grandioso exército a favor
de seus principios. Observa-se que tal convivio com os nativos lusitanos e celtiberos se deu gragas
campanha de Mario em Numantia, que proporcionou a este ultimo o tribunato da plebe aos trinta anos e,
subseqlientemente, sua eleicdo para pretor da Hispania Ulterior, o que fez da Lusitania um destacado foco de
resisténcia ao ditador do momento.

O receoso Senado e Sula, entéo, enviam dois comandantes a regido, Metelo Pio (designado novo
pro-consul da Hispania Ulterior) e Pompeu (adepto aos conservadores, fazendo questao, portanto, do posto
de pré-consul da Hispania, a fim de promover frente a Sertério, o ultimo sequidor ainda ativo de Mario) .

Assim, por volta de 75 a. C, Pompeu elaborou uma ampla manobra, a qual envolvia o norte, a costa
oriental e Cartagema. Deixando situados, por um lado, Sertério em Rioja, Hirtuleio em Lusitania e, por outro,
Metelo em Cérdoba e Pompeu em Catalunha. Dito de outra forma, situou em locais estratégicos aqueles que
combatiam a favor de Sula e do Senado. Além disso, destaca-se que qualitativamente o exército de Pompeu
era superior, ja que possuia um treinamento bélico mais elaborado.

Dessa maneira, a impossibilidade de enfrentar Metelo e a morte de Hirtuleio no territério da
Lusitania, pelas méos de Metelo, desanimara as tropas de Sertorio, dispersando-as. Consequentemente, ao
fim da campanha deste ano, 74 a. C, a situag&o era critica: a Celtibéria dominada pelos romanos, a Hispania
Ulterior ameagada e a costa vigiada por Marco Antonio. E, ainda, Metelo na Bética e Pompeu na Gélia
preparavam a conquista.

Entdo, em 73 a. C. Sertdrio perde toda a Celtibéria e se refugia no Vale do Ebro. Um profundo
descontentamento toma conta do exército, principalmente entre os soldados romanos. Com este corpo
desfeito, abandonado pelos iberos e traido pelos romanos, Sertério foi morto durante um jantar por uma
conjuragéo liderada por um de seus militares, Perpena(idem).

Analise das Fontes

Quinto Sertorio é descrito por Plutarco como um forte elemento difusor da romanizagéo no territdrio
da Hispania Citerior e como um grande patriota que reproduzia e enaltecia as virtudes e praticas da
Republica Romana.

Assim, percebe-se que Sertorio, de acordo com Plutarco, realizou uma série de medidas que deram
conta perfeitamente destes processos. Medidas estas que iam desde alteragdes nas estruturas de governo e
na formagéo do exército a gestos simples, aos olhos dos nativos, no entanto, repletos de uma profunda carga
ideoldgica como o uso de bulas romanas: Admirado por estos hechos, Sertorio era también querido por los
bérbaros. Outra razén era el haber cambiado el estilo furioso y salvaje de ellos por una formacion armada y
organizada a semejanza de la romana, pues hizo un potente ejército de lo que era un despliegue de grandes
cuadrillas de bandoleros. Mas aun, desinteresadamente, adornaba sus morriones con oro y plata, hacia pintar
de colores sus escudos, les ensefiaba a servirse de clamides y tunicas vistosas; y, cuidando estas cosas
externas, los mantenia adictos (LARA, M. 1986. p.p.: 50). As bulas romanas eram pequenas joias usadas em
volta do pescogo, as quais continham uma espécie de amuleto, simbolo de protegdo. As meninas as
carregavam até o dia do casamento, enquanto os meninos até o dia em que se tornavam cidadaos.



106

Os aspectos sociais e ideoldgicos destas medidas se encontram largamente envolvidos na
conquista expansionista romana e caracterizaram elementos fundamentais para compreenséo do processo
de romanizagéo e, por conseguinte, da “escola” de romanidade.

Posto isso, Sertério, de acordo com Plutarco e com os registros arqueoldgicos, reuniu na cidade
denominada Huesca (na Hispania Citerior) uma gama de professores formados em conhecimentos greco-
romanos, com o discurso de formar “os filhos dos personagens mais distintos” para futuramente ingressarem
na politica, 0 que nem sempre acontecia com tanta facilidade. O resultado desta politica era um grande
numero de pais satisfeitos com o “bom trato” de seus filhos, facilitando assim as relagdes e negociagoes
culturais e ideoldgicas: El trato dado a los nifios fue decisivo para captar su voluntad. Pues, reuniendo en
Huesca, gran ciudad, a los hijos de los personajes mas distinguidos, les puso maestros expertos en todo tipo
de conocimientos giegos y romanos; en la practia, los mantenia como rehenes. Decia que eran instruidos
para que participaran en la politica y en el gobierno cuando llegaran a ser mayores(idem).

Dessa forma, a criagdo de uma “escola” de romanidade perpassa por varios angulos e mecanismos
deste processo. Primeiramente, pode-se ressaltar a propria organizagdo social dos nativos, uma vez que
quem provavelmente possuia acesso a esta instituicio era a elite provincial; evidenciando um fenémeno
expressivamente heterogéneo. Além disso, codigos culturais distintos s@o postos em contato, ainda que haja
um enaltecimento das virtudes e da civitas romana. Identificamos, entdo, alguns elementos de romanizagéo
presentes na dindmica desta “escola”, tais como: a produc&o intelectual, a prépria educagio greco-romana,
aliangas politicas, a organizagdo administrativa, a religido, as identidades locais e sua relagdo com a romana,
o surgimento de novos grupos sociais e a propaganda politica presente nas moedas.

A relevancia da moeda de Sert6rio encontrada proximo a cidade de Huesca é destacavel. Sabe-se
que as moedas constituiam um dos principais veiculos de propaganda politica na antiguidade. Sendo assim,
a representacdo do nosso personagem em moldes romanos, faz-nos pensar na postura descrita por Plutarco:
o patriota disposto a retornar a Roma e a adotar dadas légicas de fins da Republica Romana. Por outro lado,
esta cunhagem pode expressar poder, resisténcia e forga contra um inimigo comum, Roma.

Assim, Plutarco nos chama a atengio para as ja tdo faladas trocas culturais que podem ser
percebidas em duas manifestagbes muito significativas, que consagravam os dois lados dessa relagao
bilateral. Por um lado, Sertoério transmitia tragos do “ser romano” por via do adornamento dos escudos, do
oferecimento de tlnicas purpuras e de bulas romanas, além da entrega do ouro como recompensa aos
melhores. Por outro lado, as tradicbes ibéricas também foram muito marcantes, destacando-se
principalmente a consagragdo coletiva dos chefes devotos a Sertorio, sendo este escolhido como o chefe
hispano. Se conta que ao dirigir-se a uma cidade, buscando um confronto com um inimigo muito préximo, os
hispanos salvaram Sertorio, sem passar em si mesmos, passando-o de um para outro sobre seus ombros até
coloca-lo sobre a muralha. Quando seu chefe estava seguro, cada um deles correu(idem).

Portanto, a escola de romanidade sertoriana constituiu-se em um forte discurso frente aos hispanos,
possibilitando um maior controle social e a diminuicdo de resisténcia gragas a elaboragéo de um sentimento
de comunidade calcado na luta contra um inimigo comum. Com isso, a criagdo de tal escola, em um contexto
de guerrilha, assumiu um papel chave no transcorrer as decisdes politicas, militares, econdmicas e
simbolicas; favorecendo uma dominagéo consentida, de acordo com os pressupostos de Gramsci.

O setor politico foi alvo de inimeras modificagdes, as quais foram negociadas entre Sertdrio e os
nativos. A formag&o do Senado com senadores fugidos de Roma, “conforme a normativa de sua pétria” foi um
dos aspectos mais marcantes desta relagdo. Um ponto muito notavel de tal negociagéo é a carga ideoldgica
que ela carrega, uma vez que uma mudanga como esta & vista como fruto da “magnanimidade” do homem
que, por um lado, enaltece a civitas e as virtudes romanas em oposi¢éo a “barbarie”. Por outro lado, compde
a figura que agora luta ao lado dos hispanos contra Roma, ainda que os interesses sejam diversos e que o
patriotismo de Sertorio seja algo patente.

Ja a formagdo do exercito fora alterada, passando-se de um grupo, segundo Plutarco, de
“bandoleiros”, “barbaros”, “furiosos” e “selvagens” a formagdo armada e organizada semelhante a romana.
Ressalto que a alteragdo na estrutura do exercito é bastante significativa, uma vez que em muitos povos da
Hispania a formag&o do governo era um reflexo das formagdes tribais e de guerrilha.

O setor econdmico, por sua vez, também foi alvo deste “romanizador” e “patriota”. Isto porque ele se
serviu de armas, riquezas e cidades dos nativos, sem permitir a eles altas ou destacadas responsabilidades.



107

Isto porque, segundo Norma Mendes, as relagdes de autoridade, legitimidade, prestigio e decisao eram
mantidas entre os romanos. Entretanto, observa-se que Sertério possuia uma politica de distribuicdo das
mais variadas recompensas aos melhores, 0 que caracterizava um controle através de mecanismos
ideoldgicos, dispensando, em muitos casos, o uso da forga coercitiva.

Conclusédo

Portanto, podemos identificar Sertério como um elemento difusor da romanizagdo de modo
independente de suas reais ambigdes. Isto porque ele primou pela negociagdo e pela interag&o cultural,
dispensando, em maior ou menor medidas, batalhas muito sangrentas, ja que ele configura um dos primeiros
militares romanos que tentou se aliar com os hispanos, ainda que suas causas ndo fossem as mesmas,
assim como 0s seus interesses. Além disso, instituiu diversos mecanismos ideolégicos e implementou alguns
usos e costumes da civilizagdo romana, presentes em praticas como a prépria a criagdo de uma escola em
Huesca em 80 a. C. para os filhos e personagens mais distintos do mundo indigena. Ressalto, no entanto,
que o processo de romanizagdo foi extremamente diversificado e, por conseguinte, detentor dos mais
variados graus de sincretismo, além de compor um processo dialético de mudangas, no qual a comunidade
dominada adotou novas idéias e as utilizou de diferentes formas de acordo com seus interesses e realidades,
implicando em alteragdes nas estruturas romanas e indigenas(MENDES, N. M., 2001. p.p.: 310 - 331).

Bibliografia

ALFOLDY, Géza. “A crise social da republica e a sociedade romana” in: A Histéria Social de Roma. Lisboa:
Editorial Presenca, 1989.

BELEBONI, Renata Cardoso. “Abordagens em Historia Antiga”, In: PHOINIX, Sette Letras, Rio de Janeiro, 8:
359-371, 2002

CARDOSO, C. F. S. “A SEMIOTICA TEXTUAL E A BUSCA DO SENTIDQO’, In: Narrativa, Sentido e Histéria.
SP, Papirus, 1997

“NARRATIVA, SENTIDO E HISTORIA”, In: Narrativa, Sentido e Histéria. SP, Papirus,

1997
MENDES, N. M; BUSTAMANTE, R. M. C; DAVIDSON, J. “A experiénca imperialista romana: teorias e
praticas” in: Tempo, Rio de Janeiro, n°® 18, p.p.: 17- 41.
“Romanizagéo: cultura imperial”. In: PHOINIX, Sette Letras, 1999: 307-325.
“Romanizagao, navegagao e comércio no litoral do Algarve” in: Phoinix 2001, Rio de
Janeiro: 7 letras, 2001. p.p.: 311 - 330.
SAHLINS, Marshall. llhas de Histéria. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1990.
Ver “Gobierno de Sertorio en Hispania em:;
http://www.artehistoria.com/frames.htm?http://www.artehistoria.com/historia/contextos/646.htm. Data da
consulta: 09/2005.
Ver “A Romanizagao da Peninsula Ibérica” em: http://www.iberolenguas.com/Mundo_luso/hist2_por.htm. Data
da consulta: 09/2005.
Ver “Guerra de Sertorio” em: http://www.geocities.com/Pentagon/8745/infanteria/gsertorio.htm. Data da
consulta: 09/2005.
Ver “Mario Cayo” em:
http://www.artehistoria.com/frames.htm?http://www.artehistoria.com/historia/contextos/646.htm. Data da
consulta: 09/2005.




108

A PRESENGA DA PAIDEIA HELENISTICA NA EDUCAGAO ROMANA.
Vanessa Ferreira de Sa Codeco - UFRJ/ FCS/LHIA

Esta comunicacdo objetiva-se a analisar as presencas da paideia helenistica na educagéo romana.
Procuraremos demonstrar, de forma sucinta, as principais aproximagdes e distanciamentos entre os dois
sistemas de instrugdo e de que forma a paideia helénica contribuiu decisivamente para mudangas na
educagéo romana.

A palavra grega utilizada para designar educagéo ou instrugdo é paideia que significa “criagao de
meninos”. Os gregos deram o nome de paideia a todas as formas, criagdes espirituais e ao tesouro completo
da sua tradi¢do. Traduzimos o termo paideia com o emprego de expressdes modernas como civilizagao,
tradicdo, literatura, ou educagao; nenhuma delas coincidindo, porém, com o que os gregos entendiam por
paideia. O termo ¢ atrelado a todas atividades ligadas a cultura helénica num modo geral(JAEGER, 1995,
p.1).

Segundo Marrou, mais do que um processo educacional realizado em espagos proprios € em um
determinado tempo da vida do cidadéo, paideia estaria associado para muito além. Neste caso, seria mais do
que os anos tidos como escolares, se estendendo para toda a vida daquele cidaddo. Na sua abrangéncia, o
conceito de paideia ndo designa unicamente a técnica prépria para, desde cedo, preparar a crianga para a
vida adulta. A ampliag&o do conceito fez com que ele passasse também a designar o resultado do processo
educativo que se prolonga por toda vida (MARROU, 1966, p.158).

Dentro desta vertente de Marrou, interessa-nos aqui néo sé a educagdo entendida num sentido
estrito, que ocorre nas instituigdes escolares especificas dos atenienses (ginasios, palestras, estadios), com a
finalidade explicita de instrugdo e ensino. Mas, também, as praticas civicas que em muito sdo em certa
medida educativas. Neste sentido, estendemos os lugares de instru¢do aos espagos da agoré (a praga
publica), ao banquete, ao teatro, a pnyx, a assembléia, aos festivais religiosos e as competicdes esportivas.

Nas obras de Aristételes e Platdo, escritas no final do Periodo Classico (ou seja, num momento de
crise dos valores poliades) percebemos que tanto a educagéo, quanto a cidadania, eram prerrogativas de
poucos. Por um extenso e completo processo educacional, descrito pelos autores, teriamos a formagao de
um cidad&o virtuoso, capaz do exercicio politico e social na pélis. O modelo delineado de cidadania estava
diretamente ligado ao conceito do que era a prdpria pdlis, uma koinonia politiké, como Aristételes nos mostra
(ARISTOTELES. Politica. |, 1252 a). Essa ligagdo com a coisa publica da pdlis refletia-se no ideal dos filhos
dos cidadaos, que tinham em mente que ser homem significava ser marido e pai, mas, sobretudo ser um
(futuro) cidadéo capaz de defender sua pdlis e de conduzi-la politicamente.

O modelo de educagéo ateniense supunha um conjunto complexo de estudos que iriam desde os
sete aos vinte anos, consistindo em praticas intelectuais (como escrita e leitura), praticas fisicas (esportes e
caca), militares (efebia), além dos valores éticos que eram necessarios a convivéncia na pélis (MOSSE, 2004,
pp.107-108). O objetivo da paideia ateniense era alcangar um ideal, buscando a harmonia entre o corpo e a
mente e levando o cidadao a alcangar a areté (exceléncia, virtude).

O processo de instrugdo atico procurava respeitar determinadas etapas, tais como: o ensino dos
mitos, das letras, da matematica, da musica e, minimamente, das préaticas esportivas, durante a infancia. Ja
na adolescéncia, encontramos um aprofundamento no ensino das letras, da musica, da matematica e uma
énfase nos esportes, sendo estes associados a capacidade de iniciagdo numa vida civilizada, separando os
gregos dos barbaros pelos seus valores éticos, como a forga, a virilidade, a coragem, a nudez, a agilidade, a
honra e o préprio exercicio das modalidades esportivas (LESSA, 2001, p.22).

Esta instrugéo, que era cidada, ocorria nos ginasios. Ela colocava o jovem em contato com outros
adolescentes e com atletas mais velhos. Destas relagdes adviria ndo sé as praticas, mas a propria tradicéo
perpassada para além de pai para filho, mas entre isoi, colocando o jovem em contato com toda a cultura
poliade e acarretando num desenvolvimento socio-cultural do adolescente.

Todo o modelo educacional ateniense visava a construgao e manutengao da identidade do cidadéo
grego e atico de uma forma especifica. Neste sentido, temos o que seria um modelo de educagéo
configurado pelos filésofos e que visava atender as necessidades desses valores da identidade
helénicalatica.



109

N&o tdo diferentemente dos gregos, os romanos possuiam uma educagido que também visava a
aprendizagem de um bem, a saber: a virtude romana. Essa virtude era a moral da urbs, a qual permaneciam
fiéis, um sentimento arcaista. Roma jamais se libertara completamente dos ideais coletivos que consagram o
individuo a coisa publica, nem renunciou a eles, mesmo quando a adaptagdo dos costumes fazia deles se
distanciar.

Os historiadores da educagado antiga — como H.I. Marrou, em Histéria da Educagdo na Antiguidade
e M. A. Galino, em Historia de la Educacion: Edades Antigua y Media - assinalam dois grandes momentos na
historia da instrucdo em Roma: no primeiro, relativo ao periodo entre as origens da civilizagdo romana e
meados do século Ill - Il a.C., ocasido em que teriam sido forjadas as caracteristicas peculiares aos romanos,
com uma educagdo eminentemente familiar e tendo o pai romano como mestre, por exceléncia, de seus
filhos; e num segundo momento, iniciado com o processo de helenizagdo de Roma e estendendo-se, com
algumas mudancas, até a crise do Império (IV d.C.), aonde ja teriamos um modelo de educagao similar ao
concebido pelos gregos.

Segundo Marilda Ciribelli, a palavra para educagéo, no latim, vem de educare (criar). Para os
romanos significava escolher, levar os jovens a assumir as consequéncias de suas decisdes, a construgao de
um homem no seu devir. Seu sentido era o de escutar com atengdo o outro e respeitd-lo em sua
individualidade (CIRIBELLI, 2006, p. 218).

A educagéo romana, em sua origem, é tipica e essencialmente camponesa. Pelos fins do século VI
a.C., encontramos Roma e a cultura romana dominadas por uma aristocracia de campesinos, de
proprietarios rurais: uma classe social muito diversa da elite guerreira das obra de Homero. O latim se
apresenta como lingua dos campdnios, muitas palavras, no sentido mais tarde alargado, eram de origem de
termos técnicos da agricultura.

Era uma iniciagdo num modo de vida tradicional, fundamentada no respeito ao costume ancestral -
mos maiorum - e no objetivo de fazer toda a juventude respeita-lo como ideal, norma de toda agéo e de todo
pensamento (MARROU, 1990, p.360). O quadro onde essa educagéo era instrumentabilizada era na familia.
Aos olhos dos romanos, a familia € o meio natural em que deve crescer e formar-se a crianga.

Contudo, a oposi¢ao entre as duas pedagogias aparece ja nos primeiros anos: em Roma ndo é um
escravo, mas a propria mde quem educa seu filho nos primeiros anos. Entre os helenos (em especial os
atenienses) o convivio materno muitas vezes ndo era considerado educagdo, na medida que para eles, a
instrucéo de fato comegava quando o menino dirigia-se para os gindsios e permanecia em maior convivio
com o pai e seu iguais. (CAMBIANO, 1994, p.82).

A partir dos sete anos, em Roma, a crianga passaria a acompanhar o pai que era considerado o
verdadeiro educador, seja até o interior da Cdria, onde com ele assistia mesmo as sessdes secretas do
Senado, seja participando dos festins adultos, n&o ao lado de um amante mais velho (como na pederastia),
mas sempre da figura paterna. O paterfamilias romano dedicava-se a preencher este papel de educador com
um alto empenho. A educacéo familiar viria a terminar aos dezesseis anos, quando o adolescente
abandonava a toga bordada purpura e outras insignias infantis para vestir a toga viril e entdo participar do
aprendizado da vida publica - o tirocinium fori - do qual estava apto. Ja ndo era mais o pai na maioria dos
casos quem se encarregava desta instrugdo, mas um velho amigo da familia, conhecedor de politica e que
fosse honrado na urbs. Este aprendizado durava mais ou menos um ano e no findar deste, o jovem alistava-
se no exército. Mesmo assim, o aprendizado politico ainda perdura seja seguindo a figura do pai ou,
novamente, a de um amigo.

O fim deste processo educacional, além da participagdo publica na vida romana que tanto era
valorizada, era a moral. Era incultar-lhes um sistema de valores éticos, transforma-lo em um homem apto a
realizar as atividades préprias do cidaddo romano, uma vez que o contelido do que Ihe era ensinado tinha por
proposito prepara-lo para a vida adulta (LIMA, 2007, p.39).

O ideal romano era o da honra, do devotamento a comunidade. Inspirada em herois, a diferenga
entre gregos e latinos era que a instrugdo moral de um jovem romano era alimentada por uma escolha de
exemplos oferecidos a sua admiragdo, mas eram tirados todos da Histdria e ndo de uma poesia heroica e
mitica. Esses exemplos eram apresentados e revividos. Para além, o jovem nobre romano n&o era educado
somente na histéria nacional, mas na tradicdo de sua propria familia, uma espécie de atitude a qual estes
jovens deveriam reproduzir e que vinham desde seus ancestrais. Exortava-se as virtudes campesinas: amor



110

ao trabalho arduo, frugalidade, austeridade. A educagéo esportiva, que em Atenas vai sendo vagarosamente
desmilitarizada (embora n&o perca essa finalidade primeira), em Roma jamais deixa de ser objetivo: os jovens
eram soldados-lavradores, aprendiam o langamento do dardo, esgrima, manejo da espada e de armas
diversas, volteio, esporear cavalos, luta, nado em rios caudalosos e torrentes, além de resisténcia a
temperaturas extremas. Plutarco, em sua obra Vida de Catdo, ilustra bem a rotina da educagéo de um jovem
romano: Depois que sua mulher lhe deu um filho, ndo havia negécio urgente, nem mesmo para o Estado, que
néo deixasse, para ir a casa na hora em que sua mulher lavava e trocava seu filho, pois ela o alimentava com
seu proprio leite (...). Quando seu filho atingiu a idade da razdo, e de ser capaz de aprender, ele mesmo
ensinou-lhe as letras, enquanto que um escravo chamado Quilon, homem honesto e bom gramatico
ensinava-lhe outras matérias, mas como ele mesmo diz, ndo queria que um escravo discutisse com seu filho
nem que lhe puxasse a orelha, quando acontecia ndo aprender prontamente o que lhe ensinava, néo
querendo que seu filho se tornasse devedor a um escravo por uma téo bela e tdo grande coisa como a ele
por ter lhe ensinado as letras. Em vista disso, ensinou-lhe a gramatica, as leis, a esgrima, ndo somente a
atirar o dardo, brincar com a espada, girar, esporear 0s cavalos e manejar todas as armas, mas também
combater a golpes de punho, suportar o frio e o calor, passar a nado a correnteza de um rio impetuoso e
inflexivel. (PLUTARCO, Vida de Catdo, XX-68.)

N&o ha esporte no sentido grego do termo. O treinamento néo implica a idéia de concorréncia.
Mesmo quando os ludi tornam-se cerimbnias mais oficiais, solenes, ndo havia o ideal competitivo tao
marcado e nem o que 0s helenos chamam de agonismo — a competicdo saudavel, mas que visa sempre a
vitéria. Enquanto os alicerces das préaticas esportivas gregas encontram-se no atletismo puro, nos ginasios e
palestras, a juventude romana preferira o circo € o anfiteatro. Ja a equitacdo aparece nas duas sociedades
como elemento de uma elite.

Um dos tragos que permaneceu marcadamente helénico foi o atletismo. A pratica esportiva
conservou-se atrelada essencialmente a paideia atica. Os exercicios gimnicos integraram-se na vida romana
sob a categoria de higiene, ndo sob esporte, a titulo de acessério da técnica dos banhos de vapor (MARROU,
1990, p. 385). Arquitetonicamente a “palestra” romana € uma dependéncia das termas, hipertrofiadas com
relacdo as instalagdes esportivas, se a compararmos com 0 modelo grego.

Diante da ginastica grega, os romanos reagiram como “Barbaros”. Chocavam-se com o nu - aceito
como signo de civilizagao pelos helenos - (SENNETT, 1997, p. 40) e com a pederastia, interpretando como
vergonha e ndo honra. Arte e danga séo relegadas ao espetaculo e ndo como um prazer para amadores,
sendo posteriormente abandonadas ou negligenciadas pela educagao latina.

Com relagdo a area propriamente intelectual, ndo havia na educagdo antiga romana, uma
preocupagdo com a parte intelectiva. O jovem romano aprende unicamente o que deve saber um bom
proprietario campesino e antes de tudo, agronomia. Era necesséario que soubesse valorizar seu patriménio,
administrar bem os escravos, saber cultivar a terra, aconselhar o feitor e o intendente. Esse mesmo jovem
tinha tido contato com obras como a de Varrdo (Sobre a Agricultura) e de Catdo (De Agricultura). A
aristocracia romana soube, como ninguém, aproveitar tudo mais que fosse util das outras areas e até de
outras sociedades para seu bem proprio e melhoria da produgdo. Aprendiam medicina n&o no mesmo
objetivo do ideal humano grego de sabedoria, mais para cuidar de seus escravos e melhorar sua produgao,
aprendiam pelas aplicagdes préticas no cotidiano e n&o pelo mero saber tedrico, como a cultura grega tanto
propagava.

Mas Roma jamais permaneceu imune ao contagio do helenismo. O contato ja advinha, ainda que
de forma indireta dos etruscos e ja de longa data. Mas é a partir dos séculos V e IV a.C que vemos a
influéncia grega aumentar na plebe romana, sendo notéria em toda parte: na arte, na vida religiosa, e
estrutura arquitetonica. Com a conquista da Magna Grécia e depois com uma série de guerras do oriente que
culminariam com a anexagdo da Maced6nia (168) e posteriormente de boa parte do territorio helénico (146),
Roma acaba se tornando um Império que cada vez mais bilingiie, suas provincias em grande medida falam o
grego e o latim. Tao logo as bases culturais gregas comegavam a assentar na cultura romana, os latinos
descobriram imediatamente o senso pratico do que aquela civilizagdo poderia contribuir: A retorica e a
filosofia representam a contribuigéo grega para uma sociedade em que o falar bem em publico era de suma
importancia. Durante todo o século Il, Roma outorgava a palavra um lugar téo relevante como na Atenas do V
século a.C, a Atenas dos sofistas. Em Roma, o homem politico devia saber conquistar o favor da multidao,



111

conseguir o voto de uma assembléia e persuadir um tribunal. Com a retorica e a formagao literaria que lhe
servia de base, Roma logo descobria todos os aspectos da cultura grega.

N&o demorou muito para a conquista latina sobre os helenos render escravos docentes fruto das
cidades tomadas. Além da educacéo no seio familiar, surgia a agora um ensino publico grego ministrado em
escolas. Em busca de uma formagdo grega completa, os jovens romanos ndo se contentardo com os
professores de Roma ou os atraido até 4, mas irdo completar sua educagdo na Hélade. Data de 119-118, a
aceitagdo de jovens romanos nas escolas efébicas de Atenas e de Rhodes. Os jovens romanos se
submeterdo, também, aos mesmos estudos que os jovens helenos, em academias filoséficas e escolas de
retérica. Cicero foi um de seus alunos.

Abrem-se escolas latinas ao estilo das helénicas. Mesmo havendo escolas em que se ensinavam as
disciplinas gregas, uma série de escolas priméarias (durante os séculos VII-VI), secundarias (século Ill) e
superiores (século 1) latinas surgiram. Os ensinos primarios e secundarios seguiam aos moldes gregos:
tabuletas de marfim, silabarios, ensino das letras por obras classicas, em especifico a poesia latina, onde
destaca-se Livio Andrdnico, primeiro mestre grego em Roma e que traduziu a Odisséia para o latim.
Vagarosamente os professores de gramatica latina foram surgindo, tal qual os Grammatistés helenos. Nos
tempos de Augusto, sdo adotados escritores como Horacio, Teréncio e Virgilio e era honroso citar o ultimo
como um heleno citaria Homero — de cor. O ensino superior ganhou forga e forma com a retérica sendo a
primeira escola aberta em 93 a.C. Ainda presas as raizes gregas, o estudo da oratéria ganhou for¢a com a
obra empreendida por Cicero, no sentido de tornar possivel o estudo de sua arte em latim. Seus discursos
eram modelos pelos quais jovens latinos poderiam estudar e imitar. Manuais como De Inventione e Partituras
Oratbrias, ou tratados como De Oratore, Brutus ou Orator revelam trabalhos de maior utilidade para os
romanos sem a necessidade de estudar as obras-primas aticas.

Também a Filosofia e a ciéncia permaneceram como remanescentes gregas. N&o houve escola
romana para a filosofia. Marrou assinala que houve uma filosofia romana, de dominio pitagérico e epicureo,
autores que escreveram em latim depois de Cicero. Mas ainda sim, esses autores estudaram e
permaneceram fiéis as raizes gregas. No caso dos estudos matematicos, desenvolveu-se (mais uma vez pela
praticidade) a arquitetura e agrimensura. Somente o ensino da medicina acaba sendo naturalizado em Roma
(MARROU, 1990, p. 390).

Mesmo com todas estas distancias, o fato é que um romano culto versard em latim e em grego. A
reciproca, no entanto néo é verdadeira. Enquanto os latinos viam no estudo de uma segunda lingua, um meio
de entender e aperfeigoar seu préprio idioma, os gregos ndo esforgaram-se para aprender latim, se ndo por
uma pequena elite, ou aqueles que destinavam-se a ingressar no exercito ou estudar o Direito.

Mesmo com tantas especificidades e aproximagdes, tanto a educagdo helénica como a romana
acabaram por passar por um mesmo momento de crise. Na transi¢cao do Periodo Classico para o Helenistico,
o sistema educacional grego passava por uma crise de valores. Com o advento e aumento do ensino da
sofistica, especialmente em Atenas, temos uma proliferacdo de professores que ofereciam aulas cobradas de
retorica e oratoria, além de tratarem sobre os mais diversos assuntos. Era a busca pela exceléncia no bem
falar e na forma como convencer os seus iguais. Analogamente, temos um movimento de democratizagéo
dos esportes menos custosos, 0 que acabou por criar uma cisdo em valores e praticas antes tidas como
pertencentes a um seio da sociedade tica, os Kaloi Kagathoi, belos e “bem-nascidos”. A mudanga do eixo
educacional ateniense teria se dado quando o modelo harménico de justa medida, ou seja, do equilibrio entre
fisico e psiquico, ndo mais fosse central.

Em Roma, o embate dava-se entre a educagao tradicional, no seio familiar e a educagao nova. De
um lado, estavam os educadores que seguiam o mos maiorum, e do outro, aqueles que assimilavam e que
procuravam tudo o que havia de bom na cultura grega, como é o caso dos Cipides que defendiam a
complementagéo das duas culturas (CIRIBELLI, 2006, p.223). Mesmo ainda voltada para uma virtude, para a
criagdo de homens publicos e honrados, ela ndo mais detinha seu carater primitivo.

Teréncio, em uma de suas comédias, Os Irmédos, atenta para esta realidade, tal qual fez
Aristéfanes, quando escreveu As Nuvens. Os dois autores buscam trazer ao palco o choque do que seria 0
tradicional e o novo. Ressalta uma postura conservadora dos dois autores: o passado é melhor que o
presente e o presente ainda € melhor que o futuro. Neste sentido, a educagéo tradicional, dos ginasios e
palestras, das praticas esportivas e discussdes seriam a verdadeira (€ melhor) educagéo (no caso grego). Ja



112

no caso latino, a educagdo no seio familiar e camponesa em sua esséncia. Devemos-nos lembrar que
Teréncio situa-se no inicio das aproximagdes entre a cultura grega e romana, vendo aquela como ruim para
os jovens latinos. Mesmo nas duas culturas, o teatro ndo deixou de ser um grande espago para as
discussdes sobre o cotidiano seja da polis ou da urbs.

Por esta breve explanagéo, acreditamos ter deixado claro alguns pontos acerca do alcance que as
idéias educacionais gregas tiveram no ensino romano. O fim da educagdo latina era pratico-social: a
formacéo do agricultor, do cidad&o, do guerreiro. Os meios de instru¢do eram os exemplos, o treinamento
ministrado pelo pai que fazia o filho participar de suas atividades agricolas, econdmicas, politicas, militares e
civis. Porém, essa tradicdo néo impediu que paulatinamente a cultura helénica se infiltrasse na cultura latina.
Demonstramos que foi um processo lento e gradual e que acabou por langar bases para o que hoje
entendemos como cultura e educagdo no mundo ocidental.

Documentagéo:
ARISTOFANES. As Nuvens. Rio de Janeiro: Grifo, 1976.
ARISTOTELES. Politica. Trad. Mario da Gama Kury. Brasilia: Editora Universidade de Brasilia, 1997.
PLATAO. Dialogos Leis e Epinomis. Trad. Carlos Alberto Nunes. Belém: Universidade Federal do Para,
1980.
PLUTARCO. Vidas Paralelas. Trad. Gilson César Cardoso. S&o Paulo:
Paumape, 1991.
TERENCIO, Os Dois Irmios. Trad. W. de Medeiros. Coimbra: I.N. de I. C., 1998.

Bibliografia
CAMBIANO, G. “Tornar-se Homem” In: VERNANT, J.P. (dir) O Homem Grego.
CIRIBELLI, M. C. “A Atualidade das idéias Pedagdgicas sobre a Juventude Romana na Comédia Adelfos de
Teréncio’. In: PHOINIX. Laboratorio de Historia Antiga/ UFRJ. Ano Xl - Rio de Janeiro: Maud Editora,
2006.

COULANGES, F. A Cidade Antiga. Sao Paulo: Martins Fontes, 2004.

GALINO, Maria Angeles. Historia de la educacion: edades Antigua y Media. 2.ed. Madrid: Gredos, 1973.

GRIMAL, P. O Teatro Antigo. Lisboa: Edigdes 70, 1986.

JAEGER, W. W. Paideia A Formagao do Homem Grego. S&o Paulo: Martins Fontes, 1995.

JONES, P.V. (org) O Mundo de Atenas: Uma introdugéo a cultura classica ateniense. Sdo Paulo: Martins

Fontes, 1997.

LIMA, A. C. “Vida de Catdo, de Plutarco — Apontamentos para o estudo da educac&o e cultura romanas”. In:

Notandum. Nucleo Humanidades ESDC/ CEMOrOC-Feusp/ IJI - Porto: Universidade do Porto, 2007, nimero

15, pp. 33-44.

LESSA, F.S. “Corpo e cidadania em Atenas Classica” In: THEML, N., BUSTAMANTE, RM.C., LESSA, F. S.

(org). Olhares do Corpo. Rio de Janeiro: MAUAD, 2003.

MARCELINO, R. R. "Paideia, sofistica e a nova formagao do cidadao ateniense no séc. V a.C." In: CANDIDO,
M.R. & GOMES, J. R. P. Il Férum de Debates em Histéria Antiga. Rio de Janeiro: NEA/UERJ,
numero 2, ano 2, 2002.

MARROU, H.I. Histéria da Educagéo na Antiguidade. Sao Paulo: EPU, 1990.

. “Educacéo e retérica.” In: FINLEY, M.1. (org.) O Legado da Grécia: uma nova avaliagao. Brasilia:
Editora Universidade de Brasilia, 1998.

MOSSE, C. Dicionario da Civilizagdo Grega. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004.

SENNETT, R. Carne e Pedra. Rio de Janeiro/Sao Paulo: Record, 1997.

VERNANT, J-P. As Origens do Pensamento Grego. S&o Paulo: DIFEL,1972.

. (dir.). O Homem Grego. Lisboa: Ed. Presenga, 1991.



113

indice

3 APRESENTAGAO

Maria Regina Candido — NEA/UERJ

4 A GUERRA, SUAS ARMAS E SEUS DOMINIOS

Alair Figueiredo Duarte - UERINEA

9 IMPERIALISMO E ROMANIZAGAO: BRITANIA ROMANA E CAMULODUNUM
Bernardo Luiz M. Milazzo - PPGH/UFF

15 ARTE, RELIGIAO E PODER NA ROMA ANTIGA: INOVAGOES E CONSERVADORISMO NA
REPUBLICA TARDIA

Claudia Beltrdo da Rosa — UNIRIO

21 NAS ARENAS DA HISTORIA: A IMAGEM DO GLADIADOR E SUAS ATUAIS APROPRIAGOES
Claudia P. de Oliveira Costa — NEA/UERJ

26 HIEROFANIAS CONSTANTINIANAS: A TEOLOGIA POLITICA DE CONSTANTINO |
Diogo Pereira da Silva — LHIA/IFCS/UFRJ

32 CONSTRUINDO A IDENTIDADE DE UMA CORTESA NA ATENAS CLASSICA

Edson Moreira Guimaraes Neto — LHIA/UFRJ

38 PROFANO E SAGRADO NO ROMANCE O ASNO DE OURO

Fabiane Silva Martins - NEA/UERJ

42 ECONOMIA E EXPANSIONISMO ROMANO: INTERAGOES E CARACTERISTICAS NO PERIODO
REPUBLICANO

Fabricio Nascimento de Moura — NEA/UERJ

46 ROMA E O ORIENTE: A ATUAGAO ROMANA NA PALESTINA DURANTE A REBELIAO MACABEIA
Jorwan Gama da Costa Junior - UNIRIO

51 A ESCRAVIDAO RURAL ROMANA NO RERUM RUSTICARUM DE VARRAO

José Ernesto Moura Knust

55 AS MOEDAS DE SAFO ROMANAS: ENTRE A EDUCAGAO E A POLITICA

José Roberto de Paiva Gomes — NEA/UERJ

59 GERMANOS: O RAGNAROK(1) DO IMPERIO ROMANO OCIDENTAL

Luiz Claudio Moniz — NEA/UERJ

65 0 LUDICO NO GRAFITE DE POMPEIA

Maria Regina Candido — NEA/UERJ

69 0S LENGCOS BRANCOS QUE NAO ACENAM A PAZ

Maria Fernanda Garbero de Aragao Ponzio — DL/UERJ

74 COLONIA ARA CLAUDIA AGRIPPINENSI: INTERAGOES NA GERMANIA INFERIOR
Otto C. Barreto Neto — UNIRIO

77 O TEMPLO DE VESTA E A IDEIA ROMANA DE CENTRO DO MUNDO

Patricia Vivian von Benkd Horvat - UNIRIO

82 BOA VIDA NO HELENISMO

Rodrigo Pinto de Brito — Filosofia/UERJ

87 A POLITICA ROMANA NAS RELAGOES DE PODER COM O EGITO

Ronald Wilson Marques Rosa - NEA/UERJ

90 A DIMENSAO POLITICA DA AMIZADE NA ETICA A NICOMACO DE ARISTOTELES
Soraya Monteiro Deminicis

93 0 CAMPO RELIGIOSO: UMA REFLEXAO EM HISTORIA CULTURAL

Uiara Barros Otero - UNIGRANRIO - UFRJ/LHIA

97 O CRISTIANISMO NO IMPERIO ROMANO A PARTIR DA LEITURA DE APOCALIPSE DE JOAO(1)
Valtair Miranda - UMESP/SP

104 ESCOLAS DE ROMANIDADE: A EXPERIENCIA SERTORIANA

Vanessa Vieira de Lima - UNIRIO

108 A PRESENGA DA PAIDEIA HELENISTICA NA EDUCAGAO ROMANA.

Vanessa Ferreira de Sa Codego - UFRJ/ FCS/LHIA



114



