
 



 

 

 

 

 

 

REDE DE CONECTIVIDADE  

NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

Múltiplos olhares sobre as relações socioculturais, comerciais e 

políticas em sociedades mediterrâneas 

 

 

 

 

 

 

 

 



REDE DE CONECTIVIDADE  

NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

Múltiplos olhares sobre as relações socioculturais, 

comerciais e políticas em sociedades mediterrâneas 

 
AUTORA 

Maria Regina Candido (org.) 

 

EDITOR RESPONSÁVEL 

Junio Cesar Rodrigues Lima 

 

REVISÃO 

Alair Figueiredo Duarte 

José Roberto de Paiva Gomes 

Junio Cesar Rodrigues Lima 

Maria Regina Candido 

 

CAPA, PRODUÇÃO E DIAGRAMAÇÃO 

DOMUS PUBLICAÇÕES, DESIGNS E SERVIÇOS   

EDUCACIONAIS 

 

IMPRESSÃO E ACABAMENTO 

Letras e Versos - RJ 

 
CATALOGAÇÃO NA FONTE 

UERJ/REDE SIRIUS/CCS/A 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

R314     Rede de conectividade no Mediterrâneo antigo: múltiplos  

                     olhares sobre  as  relações  socioculturais, comerciais e 

                     políticas em sociedades mediterrâneas / 

                       Maria Regina Candido (org.).  Rio de Janeiro             :  

                     UERJ/NEA. 2017. 

                     161 p. : il. 

 

 

ISBN 978-85-60538-16-4 

1.      Mediterrâneo, Mar, Região – Civilização     2. História Antiga. I. 

Candido, Maria Regina. 

 

                                                                                            CDU931  



 

 

Maria Regina Candido (Org.) 

 

 

 

REDE DE CONECTIVIDADE  

NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 Múltiplos olhares sobre as relações socioculturais, comerciais e 

políticas em sociedades mediterrâneas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



EXPEDIENTE 
 

UNIVERSIDADE DO ESTADO DO RIO DE JANEIRO 

Reitor: Ruy Garcia Marques 

Vice-Reitora: Maria Georgina Muniz Washington 

 

IFCH - INSTITUTO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

Direção: Dirce Eleonora Nigro Solis 

Vice-Direção: Edna Maria Santos 

 

SR1 – SUB-REITORIA DE GRADUAÇÃO 

Sub-Reitora: Tania Maria de Castro Carvalho Netto 

 

SR2 – PESQUISA E PROCIÊNCIA 

Sub-Reitor: Egberto Gaspar de Moura 

 

SR3 – EXTENSÃO 

Sub-Reitora: Elaine Ferreira Torres 

 

PPGH - PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

Coordenação: Márcia de Almeida Gonçalves 

Vice-Coordenação: Maria do Carmo Parente dos Santos 

 

CONSELHO EDITORIAL 

Maria Cecilia Colombani – UM 

Gilvan Ventura da Silva – UFES 

Liliane Cristina Coelho – Uniandrade 

Renata Rosenthal Sancovsky – UFRRJ 

Júlio Cesar Mendonça Gralha – UFF 

Maria do Carmo Parente dos Santos 

Fernanda Lemos – UERJ 

 

ASSESSORIA EXECUTIVA NEA UERJ 

Alair Figueiredo Duarte 

Felipe Nascimento de Araújo 

José Roberto de Paiva Gomes 

Junio Cesar Rodrigues Lima 

Rafael da Silva Santos 

Tricia Magalhães Carnevale 

 

 

 



 

 

 

 

 

Aos 

PESQUISADORES, DISCENTES, DOCENTES, 

MONITORES, ORIENTANDOS, PARCEIROS 

e tantos outros interessados em História Antiga que, desde 

1998, integram o processo de socialização do saber 

acadêmico produzido pelo NÚCLEO DE ESTUDOS DA 

ANTIGUIDADE, através de significativa participação nos cursos 

de extensão, jornadas de história, encontros nacionais e 

internacionais, seminários, oficinas, fórum de debates, 

publicações e especialização lato sensu, atividades que 

atuam na democratização do saber produzido na área de  

História antiga do NEA/PPGH  na Universidade do Estado do         

Rio de Janeiro/UERJ.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

APRESENTAÇÃO, 9 

Núcleo de Estudos da Antiguidade 

 

INTRODUÇÃO, 13 

Prof. Dr. Norberto Luiz Guarinello 

 

1. THALASSOCRACIA E NAUTOCRACIA: UMA ANÁLISE 

COMPARATIVA ENTRE AS CONECTIVIDADES MARÍTIMAS DE 

ATENIENSES E MINÓICOS, 17 

Prof. Dr. Alair Figueiredo Duarte 

 

2. REDES DE CONECTIVIDADE ENTRE AS POLIS DE ATENAS E A 

REGIÃO DE MATRON DE PITANE, 33 

Prof.ª Doutoranda Alessandra Serra Viegas 

 

3. ENTRE A MACEDÔNIA, A HÉLADE E O ORIENTE: OS VÍNCULOS 

DO BASILEUS HELENÍSTICO, 45 

Prof.ª Doutoranda Alessandra André 

 

4. OS GREGOS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA COM A APOIKIA 

DE LÓCRIS EPIZEFIRI, 57  

Prof.ª Mestranda Andrea Magalhães da Silva Leal 

 

5. HÉRACLES E A APOIKIA DE RHAECELUS: O TIRANO PISISTRATO 

COMO OIKISTES, 71  

Prof. Dr. José Roberto de Paiva Gomes 

 

6. CAESAREA STRATONIS: REDE DE CONECTIVIDADE E RELAÇÕES 

SOCIOCULTURAIS ENTRE JUDEUS E ROMANOS NA CIDADE DE 

CESAREIA MARÍTIMA, 83 

Prof. Doutorando Junio Cesar Rodrigues Lima 

 

 



7. ATENAS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA ENTRE O 

MEDITERRÂNEO ANTIGO E O MAR NEGRO, 97 

Prof.ª Dr.ª Maria Regina Candido 

 

8. FASE ORIENTALIZANTE NA ETRÚRIA: TRANSFORMAÇÕES NA 

CULTURA E ARTE, 113 

Prof.ª Mestranda Nancy Maria Antonieta Braga Bomentre 

 

BIBLIOGRAFIA, 127 

 

AUTORES, 155 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

9 
 

APRESENTAÇÃO 

 

Desde o seu início, em 1998, as atividades de pesquisa e 

extensão desenvolvidas pelo Núcleo de Estudos da 

Antiguidade (NEA) vêm construindo um espaço de debates e 

diálogos entre os pesquisadores brasileiros e estrangeiros que 

desenvolvem estudos sobre sociedades antigas, visando à 

apresentação do estado atual de suas pesquisas. A temática 

deste livro possibilitou aos autores envolvidos verificar como as 

sociedades mediterrâneas utilizaram uma ampla Rede     de 

Conectividade para simbolizar e perpetuar relações 

socioculturais, comerciais e políticas entre diversos segmentos 

sociais da Antiguidade. 

Atualmente, o mundo procura novos caminhos para 

preservação da convivência pacífica a partir de uma Rede 

de Conectividade global que dê conta também                     

da diversidade sociocultural, minimizando enfrentamentos 

fundamentados nas intolerâncias política, social e religiosa.  

Ao problematizar os múltiplos olhares sobre as relações 

socioculturais, comerciais e políticas em sociedades 

mediterrâneas, O livro “Rede de Conectividade no 

Mediterrâneo Antigo” procura estabelecer encontros e 

contatos em meio ao ritual da reflexão, debate e convívio 

com o outro através das trocas, reafirmando assim o consenso 

e a negociação em prol de uma convivência positiva. E, a 

pesquisa histórica nos permite analisar o poder da ritualização 

e da tolerância, mediante a diversidade de ideias, 

comportamentos e cultos. O contato com as diferenças       

de crenças e maneiras de estar juntos impulsiona a 

experiência do debate, tanto na Antiguidade quanto na 

Supermodernidade. 

Assim, no primeiro capítulo, o Dr. Alair Figueiredo 

Duarte conceitua Thalassocracia e Nautocracia. A partir de 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

10 
 

uma analise comparativa entre as conectividades marítimas 

atenienses e minoicas, o autor apresenta a dinâmica das 

conexões de rede relacionadas ao conceito de fronteiras 

geográficas marítimas no Mar Egeu. 

No segundo capítulo, a Doutoranda Alessandra Serra 

Viegas revisa uma celebre questão mediterrânea e transita 

pela relação interpoleis, mais precisamente, pela Rede de 

Conectividade entre Atenas e a região de Matro de Pitane. 

A ideia de homogeneidade política e cultural entre a 

Macedônia e o mundo da Hélade integra a abordagem da 

Doutoranda Alessandra André no capítulo terceiro intitulado 

“Entre a Macedônia, a Hélade e o Oriente: os vínculos do 

basileus helenístico”. 

A expansão do Mediterrâneo também promoveu a 

formação de apoikia de Lócris, como nos traz a mestranda 

Andrea Leal Magalhaes, no capítulo quatro, com o título “Os 

gregos e a conectividade marítima com a apoikia de Lócris 

Epizefiri”.  

O período da tirania dos Pisistratidas foi registrado 

como um período de abundância, luxo e riqueza como nos 

aponta o Dr. José Roberto de Paiva Gomes, no capítulo 

cinco, que trata de “Héracles e a apoikia de Rhaecelus: o 

tirano Pisistrato como oikistes”.  

O estabelecimento de conectividade através de rotas 

marítimas e terrestres que interligavam o Oriente Próximo às 

demais sociedades mediterrâneas foi o assunto do 

Doutorando Junio Cesar Rodrigues Lima, com uma 

abordagem sobre o tema de “Caesarea Stratonis: Rede de 

Conectividade e relações socioculturais entre judeus e 

romanos na cidade de Cesareia Marítima”, no capítulo seis.  

A conectividade marítima entre o Mar Negro e as 

regiões gregas banhadas pelo mar Mediterrâneo e Egeu 

detém uma longa história de contatos e migrações como 

deixa transparecer a Dr.ª Maria Regina Candido no capítulo 



INTRODUÇÃO 

 

11 
 

sete: “Atenas e a conectividade marítima entre o 

Mediterrâneo Antigo e o Mar Negro”.  

Apontar as mudanças que ocorreram na cultura e na 

arte na Etrúria entre os séculos VIII e VII a.C., denominado  de 

fase orientalizante da arte etrusca, foi o tema desenvolvido 

pela Mestranda Nancy Maria Antonieta Braga Bomente, com 

o título “Fase Orientalizante na Etrúria: transformações na 

cultura e arte”, no qual a autora trata das mudanças 

ocorridas nas configurações, organização social e produção 

artística do período.  

Este livro remete também a um momento muito 

especial para os pesquisadores do NEA/UERJ que comemora 

os 20 anos como núcleo de pesquisa da Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro e do Programa de Pós-Graduação 

em História. O NEA tem elaborado e organizado as atividades 

científicas relacionadas com a área de História Antiga ao 

longo desse periodo. E, para coroar essa celebração, o Dr. 

Norberto Luiz Guarinello, professor da Universidade de São 

Paulo e coordenador do Laboratório de Estudos sobre Império 

Romano/LEIR, abre as discussões tratando do tema “O 

Mediterrâneo Antigo e as Redes de Conexão”. 

 

Desejamos a você uma boa leitura! 

 

Coordenação Geral 

NEA - Núcleo de Estudos da Antiguidade 

PPGH – Programa de Pós-Graduação em História 

UERJ - Universidade do Estado do Rio de Janeiro 

 

 



 
 

 



 
 

13 
 

INTRODUÇÃO 

 

O MEDITERRÂNEO ANTIGO E AS REDES DE 

CONEXÃO 

Dr. Norberto Luiz Guarinello 

(Universidade de São Paulo; LEIR) 

 

A História Antiga estabeleceu-se como disciplina científica e 

universitária no curso do século XIX a partir da sistematização 

e do tratamento crítico dos textos da tradição literária em 

grego e latim e da compilação e organização de edifícios, 

objetos e inscrições coletados ou escavados desde o 

Renascimento. Como não poderia deixar de serem, esses 

documentos foram organizados em contextos históricos que 

pareciam evidentes e necessários aos historiadores do XIX: os 

textos em grego eram produto de um povo, uma nação, uma 

cultura: A Grécia; os textos latinos, por sua vez eram 

testemunhos de outra nação, Roma, que no curso de suas 

conquistas anexou e aculturou todas as demais nações. 

Grécia e Roma eram marcos, não apenas da História 

europeia ou ocidental, mas, com frequência, etapas da 

História Universal (povos da Mesopotâmia e do Egito também 

entravam nessa História Universal, mas como seu contraponto 

oriental, ou pelo viés de uma universalidade bíblica). 

Essas Histórias permaneceram (e, em muitos casos 

ainda permanecem) separadas tanto no ensino quanto na 

pesquisa ao longo do século XX. Após os anos de 1960, no 

entanto, seu artificialismo e anacronismo foram se tornando 

cada vez mais evidentes e a própria História Antiga, como um 

todo, se tornou alvo de sérias críticas por seu caráter 

eurocêntrico e pelo viés envelhecido de muitas de suas 



O MEDITERRÂNEO ANTIGO E AS REDES DE CONEXÃO 

 

14 
 

pesquisas, centradas ainda na narração de fatos políticos e 

desconsiderando as questões colocadas pela crescente 

documentação arqueológica. 

A História factual deu espaço, aos poucos, a reflexões 

mais amplas, que buscavam inspiração no marxismo e nas 

demais Ciências Sociais, o que permitiu renovar os estudos 

sobre Grécia e Roma. Escravidão, estruturas sociais, economia 

antiga (primitiva ou moderna?) tornaram-se os novos focos de 

um debate acadêmico cada vez mais vivo. A partir do final 

da década de 1980, a chamada “virada cultural” exerceu 

uma influência decisiva no campo da História Antiga, cuja 

posição como eixo de uma “História Universal” foi 

profundamente abalada. Desenvolveu-se a consciência, ao 

mesmo tempo, que conceitos derivados da experiência 

imperialista europeia, como “helenização” e “romanização”, 

eram profundamente ideológicos. A cultura, que antes eram 

um item relegado nas pesquisas históricas, assumiu o primeiro 

plano. Romanos e gregos foram deslocados do centro da 

História Antiga, que se abriu para processos de resistência, de 

hibridização, de creolização, de emanharamento e para a 

ampla diversidade de povos e realidades locais que se 

escondiam sob o manto das Histórias pretensamente 

unificadores da Grécia e de Roma. No final do século 

passado, a questão que se impunha era: como buscar uma 

nova unidade temporal e geográfica para esse mundo? 

Como criar um contexto mais amplo, que abarcasse essa 

diversidade e, ao mesmo tempo, desse um sentido mais geral 

à explosão de diversidades que então apareciam no registro 

arqueológico e na releitura dos textos? 

O mar Mediterrâneo e suas terras adjacentes 

assumiram aos poucos o espaço contextual de grande parte 

das narrativas sobre a história antiga, em particular aquelas 

que antes se centravam em gregos e romanos à época do 

ferro. È uma delimitação que aparece já, por exemplo, nas 

obras finais de Moses. I. Finley, mas que adquiriu especial 



INTRODUÇÃO 

 

15 
 

relevância a partir da publicação de The Corrupting Sea, por 

Peregrine Horden e Nicholas Purcell no ano de 20001. 

Inspirados pelos trabalhos de F. Braudel, Horden e Purcell 

propuseram uma nova visão do Mediterrâneo na longa 

duração, partindo da perspectiva de ecologia humana. A 

unidade das terras ao redor do mar e além (por limites fluidos 

e nunca bem explicitados) dá-se por fatores climáticos, 

sobretudo o regime de chuvas, muito incerto, que obrigava os 

agricultores (ou seja, a imensa maioria dos produtores) a 

gerenciar os riscos de uma má colheita. Faziam isso através da 

predominância de pequenos cultivos não especializados, da 

diversificação da produção, de técnicas de armazenagem, 

mas por meio da capacidade que o mar oferecia de trocar 

produtos. A grande especificidade do Mediterrâneo é a de 

ser como um lago, rodeado por terras próximas e salpicado 

por ilhas, que permitem a comunicação à distância com 

rapidez. O Mediterrâneo não apenas afasta os habitantes das 

terras. A partir de certo nível tecnológico, ele os aproxima. O 

mar conecta, ou pode conectar. Uma ilha pode se 

especializar num único produto, como Thasos, por que está 

amplamente conectada numa rede, o que lhe permite 

abastecer-se de outros bens pelo mar. 

A conectividade é, assim, uma potencialidade do 

próprio espaço mediterrânico, mas só se torna realidade 

quando transformada em conexões concretas. Esse é o 

sentido da expressão de Ian Morris, a “Mediterranização”2. Se 

o mar é um acidente histórico, a integração das terras ao seu 

redor e além foi um processo histórico. Costumava-se pensar 

esse processo apenas como movimentos de extensão de 

poderes imperiais: Pérsia, Atenas, Siracusa, Cartago e Roma. 

                                                             
1 Horden, P. & Purcell, N. The Corrupting Sea. A Study of Mediterranean 

history. Oxford, Blackwell, 2000. 

2 Morris, I. Mediterranization in: Malkin, I. (ed.) Mediterranean Paradigms 

and the Classical Antiquity. Routledge, Londres e Nova Iorque, 2005, pp. 

30-55. 



O MEDITERRÂNEO ANTIGO E AS REDES DE CONEXÃO 

 

16 
 

Hoje se tem clareza que esses movimentos de integração são 

em menor escala, são cumulativos e não dependem apenas 

das grandes escalas de poder. Uma das formas mais 

interessantes de pensar esses processos na longa duração, 

tanto em pequenas escalas, como nas maiores, é através do 

conceito de redes ou networks. Derivado das ciências 

matemáticas, o conceito tem sido amplamente utilizado 

pelas Ciências Sociais e, mais recentemente, pelos estudos 

sobre o Mediterrâneo. Noções como pontos, nódulos, hubs, 

redes densas e escassas, elos fortes e fracos, mundos 

pequenos, têm permitido descrever processos que antes 

pareciam invisíveis. Os trabalhos de Irad Malkin3, em especial, 

têm contribuído enormemente para a expansão desse novo 

campo conceitual que, como este volume que o leitor tem 

em mãos expressa muito bem, apresenta um enorme 

potencial para o desenvolvimento contemporâneo da história 

Antiga. 

                                                             
3 Malkin, I. A Small Greek World. Oxford, New York, Oxford University Press, 

2011. 



17 
 

1 

 

THALASSOCRACIA E NAUTOCRACIA: UMA ANÁLISE 

COMPARATIVA ENTRE AS CONECTIVIDADES MARÍTIMAS 

DE ATENIENSES E MINÓICOS 
Prof. Dr. Alair Figueiredo Duarte 

(PPGHC/UFRJ; CEHMB/UNIRIO) 

 

Quando nos referimos ao termo conexões, logo somos 

remetidos a pensar nossa atualidade, cujo os avanços 

tecnológicos encurtam as distâncias e facilitam as 

acessibilidades, tanto quanto as relações as relações 

econômicas que tornam o mundo interdepende. Nessas 

relações, as territorialidades criam espacialidades virtualizadas 

e vão além das condições físicas. Acreditamos que para 

melhor analisar sua atualidade, o historiador deve se permitir 

tecer análise atemporais de tempo e espaço – ressalvando as 

especificidades – aproximar o presente e o passado tal qual 

nos propõe Marcel Detienne em sua obra: Comparar o 

Incomparável1.  Desse modo, torna-se possível verificar que 

desde a Antiguidade, a concepção de território e 

territorialidades sempre foram produto de representações 

produzidas pela mente dos indivíduos, assim como a 

                                                             
1 Título da obra, na qual o Marcel Detienne propõe que através de uma 

análise antropológica das diferenças, se analise sociedades distintas e 

distantes no tempo e no espaço. A propósito do termo, Marcel Detienne 

em Comparar o Incomparável, 2004, menciona a importância dos 

estudos historiográficos ocorridos na década de sessenta no século XX, 

em que a antropologia irá compor um campo de experimentação 

comparado com a história. Nesse sentido, a conceituação de território 

ganhará nova perspectiva visto que o termo não se refere a um elemento 

físico estático, mas sim contornos e representações na mente de quem o 

concebe. Territorialidade passa a definir essa relação entre os espaços e 

as pessoas que nele convivem, dando legitimidade de uso através de ritos 

de renovação (DETIENNE, 2004: 48-55)    



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

18 
 

idealização dos grupos que lhes delimitam (DETIENNE, 2004,pp. 

48-55). Assim são definidas as diversas zonas de atuação, as 

quais mostram-se imbricadas a conexões: políticas, sociais e 

econômicas.    

A propósito da maneira como as conexões criam 

novas territorialidades, o geógrafo Milton Santos, destaca que 

as representações territoriais vão além de territórios-horizontais, 

aqueles que se encontram interligados por materialidades 

topográficas e físicas dos espaços contínuos (SANTOS, 1982, 

pp. 80-85). As redes e conexões ao qual nos encontramos não 

podem ser controladas pelo desejo isolado dos indivíduos, 

pois o indivíduo não se encontra a parte do mundo. Mesmo 

isolado, o modo como indivíduo conecta suas 

representações, partem das relações que vivenciou no grupo 

social do qual é oriundo, assim como a arbitrariedade das 

regras estabelecidas nas suas conexões.  

Nilton Santos afirma que o conceito de território se 

divide em dois princípios básicos, territórios horizontais e 

territórios verticais. O primeiro se refere ao espaço físico e 

contínuo no qual as fronteiras políticas se demarcam; o 

segundo refere-se a territorialidade do mundo das culturas e 

das relações mercantis, as quais possuem fronteiras          

fluidas e subexistem as demarcações políticas (SANTOS, 

1982,pp. 80-85). 

As conexões de rede – entendidas como territórios 

verticais – pairam muito além das relações físicas dos espaços 

nas quais as fronteiras geográficas se encontram. Nesse 

sentido, equipar território-verticalizados constitui uma das 

bases do poder dos grandes empreendedores mercantis 

(SANTOS,1978,p.20). Através das redes econômicas fica 

estabelecida a continuidade verticalizada dos territórios, os 

quais acabam submetidos a tensões numerosas e profundas. 

Essas tensões se impõem sobre os territórios, condicionando-os 

a mudanças rápidas e brutais dos sistemas em que se inserem. 

Através das novas relações, um pequeno número de 



THALASSOCRACIA E NAUTOCRACIA: UMA ANÁLISE COMPARATIVA ENTRE AS 

CONECTIVIDADES MARÍTIMAS DE ATENIENSES E MINÓICOS 

 

19 
 

indivíduos forma um grupo, ou grupos com posições 

dominantes no mercado e controlam o território via produção 

e consumo, prescindindo da sua contiguidade espacial ou 

física (SANTOS, 1978´p. 22). Diante disso mantém o território ou 

os dividem em fronteiras, segundo seus interesses. Essas 

práticas muitas vezes acabam por propiciar domínio das 

lideranças sobre seus aliados através de acordos e tratados, 

no qual os menos poderosos, embora mantenham sua 

independência, tornam-se dependente do poder 

hegemônico. Tal fato pode ser percebido na análise 

comparativa sobre a ação da política marítima cretense 

sobre seus aliados entre os séculos XV e XIV a.C., tanto quanto 

o poder marítimo2 ateniense no século V a.C. Ambas se 

utilizaram do mar para exercer sua liderança sobre seus 

aliados, porém por maneira distintas. Minoicos fizeram uso de 

seu prestígio como centro que emana recursos e 

possibilidade, enquanto atenienses fizeram uso da sua política 

                                                             
2 Em conformidade com Francisco Eduardo Alves de Almeida, trata-se de 

um conceito polissêmico, contudo, um dos primeiros a buscar uma 

definição foi Alfred Tayer Mahan que, entre 1879 e 1914 escreveu dezenas 

de livros sobre História e Estratégia navais, sendo que o “The Influence of 

Sea Power upon History 1660-1783” de 1890 foi o mais significativo. Nele 

Mahan passou a discutir os seis elementos que afetavam esse Poder 

Marítimo que seriam a posição geográfica, a conformação física, a 

extensão territorial, o tamanho da população, o caráter nacional e o tipo 

de política governamental. As guerras ocorridas no mar entre 1660 e 1783 

serviram para confirmar suas proposições em todo o decorrer do livro. 

Outras obras de Mahan, a saber: “The Influence of Sea Power upon the 

French Revolution and Empire” de 1892 e “Naval Strategy compared and 

contrasted with the principles and practice of military operations on land” 

de 1911. Nessas obras o autor norte-americano procurou demonstrar mais 

uma vez a pertinência de suas conclusões. Outros livros de Mahan tiveram 

importância, podendo ser mencionados: “Retrospect and Prospect” de 

1902 e “Naval Administration and Warfare” de 1908. Sua concepção está 

assentada em conceitos muito bem definidos no seu primeiro livro de 

1890. Definiu que o Poder Marítimo seria integrado por dois elementos de 

natureza distinta, os interesses marítimos e o Poder Naval. Os primeiros 

congregavam valores econômicos e sociais e, o segundo, valores 

políticos e militares. (ALMEIDA, F. E. Alves de. 2008:5-6) 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

20 
 

estratégica que tomava por base sua força militar marítima. 

Portanto, entre os helenos o mar sempre figurou como um 

importante elemento para se definir as diretrizes de políticas 

diplomáticas.   

A proximidade entre os povos helênicos e as 

atividades marítimas ocorrem desde tempos remotos, que 

datam os séculos XV e XIV a.C. Na Creta Minóica é possível 

testificar proximidade de relações entre helenos e outras 

sociedades tais como, fenícios e egípcios. Achados 

arqueológicos de embarcações naufragadas em aguas 

fronteiriças do Mar Egeu e o Oriente têm apresentado entre 

seu inventário, grande quantidade de objetos fabricados para 

uso cotidiano das elites helênicas. Tais objetos encontravam-

se entre os destroços do Naufrágio de Uluburun e datam a 

idade do Bronze.   

O pesquisador Christoph Bachhuber aponta para os 

indícios de a viagem da embarcação egípcia Ulubarun, se 

tratasse de uma comitiva diplomática junto as realezas 

palacianas Micênicas, cuja delegação representava 

Amenhopt III. O cruzamento de dados arqueológicos e 

epigráficos apontam para base de uma estátua do citado 

faraó, pai de Akenathón e avô de Tutankamon. Nela há 

inscrições na placa epigráfica LH / LM III, constando quatorze 

nomes de cidades e/ou lugares importantes, dentre elas: 

Knossos, Beócia, Tebas, Micenas e Tróia (BACHHUBER, 

2006,p.4). Tais evidências nos demonstram como as atividades 

marítimas no território do Mar Egeu eram intensas, mesmo 

antes de Atenienses dominarem suas aguas no século V a.C. 

Também nos é possível apreender que a despeito dos temores 

que poderiam assolar o imaginário dos homens que se 

encontravam baseados em terra firme, os gregos sempre 

conviveram com o mar, a thalassa.  

 Segundo Jean-Nicolas Corvisier, entre os grupos 

étnicos que compunham a sociedade helênica, os cretenses 

foram os precursores em desbravar e dominar a thalassa 



THALASSOCRACIA E NAUTOCRACIA: UMA ANÁLISE COMPARATIVA ENTRE AS 

CONECTIVIDADES MARÍTIMAS DE ATENIENSES E MINÓICOS 

 

21 
 

(CORVISIER, 2008, p.11). O ponto de partida para a inferência 

do pesquisador toma por base a afirmativa de Estrabão ao 

citar: “Encontre um cretense que jamais viu o mar!”  

(ESTRABÃO, X, 4: 17. Apud. CORVISIER, 2008: 11). Nesse 

contexto, pode-se falar de um período de ouro em que o mar 

permitia o comercio e o exercício do poder, sem que seu 

principal meio de uso fossem os aparatos bélicos e a guerra. E 

isso se deve ao fato de que no período Neolítico no Mar Egeu, 

não há relatos claros sobre a guerra no mar. Toda a 

confecção de objetos de arte e utensílios circulavam 

formando rotas entre Melos, Antiparos e Gyali, sem ameaças 

de guerra entre essas comunidades. Enquanto que no 

período do Bronze surgem alterações e novos rumos; Troia 

torna-se o palco do comércio nos demonstrando a expansão 

dessas rotas comerciais marítimas (CORVISIER, 2008,p. 11). A 

expansão das rotas irá trazer modificações dentro das 

relações entre as sociedades que utilizavam o mar como 

meio de conectarem segundo seus interesses, cujo a prática 

crescente da pirataria encontra-se inserida no epicentro 

dessas movimentações.  

Fernando Braudel enfatiza a correlação positiva entre 

pirataria e comércio destacando que essa prática é 

estreitamente dependente do câmbio marítimo. Um dos 

principais motivos de sua existência são cargas valiosas dos 

navios e as riquezas concentradas no litoral ou em 

assentamentos costeiros (BRAUDEL. Apud. SAMARAS, 20015:, 

p.191).  A ilha de Creta no auge do seu domínio político e 

comercial, séculos XVII a XV a.C., manteve a pirataria sobre 

controle sem que possuísse uma marinha equipada para a 

guerra. Creta realizou esse feito através de alianças com 

piratas fenícios e cários que - sob alianças - patrulhavam as 

rotas marítimas saqueando aqueles que não fossem aliados 

dos palácios cretenses. As embarcações utilizadas pela 

marinha cretense, divergia das embarcações utilizadas por 

piratas. Pinturas grafadas em jarros de cerâmicas (ostrakos), 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

22 
 

que datam o Período Minoico, atestam essa diversificação e 

nos permitem refletir sobre a atuação política do lendário rei 

Minos com seus aliados. 

Os detalhes dos navios da Classe Douloi, grafados em 

fragmentos de cerâmicas minóicas, demonstram que as 

embarcações dessa classe, possuíam calado alto próprio 

para transporte de mercadorias e por consequência disso, 

eram lentos. Por outro lado, as embarcações da Classe 

Hippoi, própria para combates, possuíam calados mais baixo 

que as Douloi, conferindo-lhes maior agilidade. As 

embarcações da classe hippoi eram armadas de esporões 

em suas proas, demonstrando sua propriedade comum a 

abordagens e combates marítimos. Essas embarcações eram 

utilizadas como ferramenta de caça marítima pelas 

aristocracias guerreiras praticando atos de pirataria no mar. A 

prática da pirataria nem sempre foi um ato ignóbil, houve 

épocas em que ela chegou a ser louvada.   

O termo pirataria vem do grego peiratai, peirateia, 

peiratés que significa ataque e, por extensão, ladrão do mar. 

Um ladrão do mar deveria ser oportunista e astuto para 

realizar ações furtivas e rápidas sobre suas presas. Valores 

como a astúcia, destreza e coragem, eram exaltados por 

pertencerem ao imaginário social aristocrático helênico. 

Odysseus pode ser visto como um grande pirata no mar. As 

narrativas homéricas o descrevem como um grande 

protegido de Athená - deusa que tem seus atributos 

relacionados a métis (astúcia), sabedoria e também 

conhecimento – são muitos os feitos no qual o herói ressalta 

sua capacidade de construir estratagemas.   

Odysseus é quem prepara o engodo grego para fisgar 

os troianos com o Cavalo de Tróia, e também, quem monta o 

estratagema contra o Cíclope perfurando seus olhos visando 

salvar seus companheiros (HOMERO. Odisseia, IX: 320-410).  

Odysseus também irá se auto intitular um pirata, aa 

mencionar que: “por nove vezes chefiara guerreiros e 



THALASSOCRACIA E NAUTOCRACIA: UMA ANÁLISE COMPARATIVA ENTRE AS 

CONECTIVIDADES MARÍTIMAS DE ATENIENSES E MINÓICOS 

 

23 
 

célebres naves contra outros povos de longe, fazendo 

abundante colheita. Ricos presentes, do espólio sabia colher 

[...] tornando-me cada vez mais temido e acatado entre os 

homens de Creta” (HOMERO. Odisseia., XIV: 230). Nesse 

sentido, fica evidenciado que dentre o imaginário social 

aristocrático, circulava o hábito da pilhagem sobre os inimigos 

e a admiração dos seus aliados na prática da pirataria. Muitos 

piratas eram aristhos e recebiam carta de corso para pilharem 

aqueles que não fossem aliados. Tal prática se dava numa 

relação de prestigio e reciprocidade entre os grupos 

aristocráticos que praticavam o ritual da xênia.  

A xênia consiste em um rito helênico que 

regulamentava a prática da hospitalidade, criando laços de 

favores recíprocos entre hóspede e anfitrião. Segundo Raoul 

Lonis a prática ritual da xênia, ordenava todo grego a abrir as 

portas da sua casa aos estrangeiros que venham bater à sua 

porta pedindo abrigo (LONIS, 1994, p.242). O imaginário social 

helênico, inserido no ritual da xênia deixa-nos perceber que os 

gregos se tomavam de orgulhos em cumprir essa obrigação. 

Tal tradição, deveria obedecer a um determinado número de 

regras, tais como: dar acomodações a seu hospede 

associando-o com certas cerimônias religiosas familiares.  

Somente depois de ter acolhido, confortado e nutrido 

seu hóspede, se deveria solicitar a revelação da sua 

identidade e Zeus Xênios (Zeus protetor dos estrangeiros) 

presidiria a boa observância deste dever de hospitalidade. 

Por outro lado, o hóspede ao sair, constituiria fortes laços com 

seu anfitrião; que lhe apertaria a mão direita em sinal de 

amizade mútua, o hóspede receberia presentes do anfitrião 

no momento da partida. É nessa oportunidade que o 

hóspede lhe daria a fé jurada de nunca lhe causar mal 

(LONIS, 1994,p. 242).  

A prática hospitaleira que os helênicos denominavam 

de xênia, tornava o oikós - a casa – o lar do aristhos, o 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

24 
 

principal elemento social. As famílias aristocráticas tornavam o 

ritual da xênia um instrumento que privilegiava os socialmente 

iguais através e além de suas fronteiras. A xênia projetava a 

origem do aristhos como dever religioso imposto aos pares, 

para não ofender aos deuses tornando o ritual, uma 

instituição de sociabilidade capaz de sedimentar vínculos de 

interdependência ofertar o don e receber o contra-don 

(LONIS,1994,p.243). Nessa conjuntura, Creta teria minimizado a 

prática da pirataria nas rotas marítimas sob sua influência, não 

em razão de manter uma marinha de guerra, mas sim, por 

deter uma rede de xênos, no qual somente sofreria pilhagem 

de piratas aqueles que não estivessem sob proteção de 

proxenia.  

A proxenia pode ser assim definida como a evolução 

das relações particulares de xênia, as quais se desenvolveram 

entre anfitriões no âmbito particular do seu oikós. Ao tornar 

mais amplo as relações individuais de xênia, houve a 

necessidade de criar uma instituição que permitisse acolher 

um cidadão em uma cidade na qual ele estava visitando. 

Para tal especificidade, seria definido um cidadão anfitrião 

responsável por defender e responder por seus interesses, 

recebendo a definição de proxeno (LONIS, 1994,p. 243). A 

necessidade de uma rede de proxenia pode ser interpretada 

como a evolução de uma rede xênia, cujo crescimento de 

centros comunitários começaram a exigir sistema complexos 

das suas regulamentações diplomáticas. Nesse sentido, a 

prática da pirataria, tão exaltada entre os valores 

aristocráticos, sofrerá repressão por parte dos códigos de leis 

comum a cada núcleo comunitário que necessitava realizar 

comércio para manter ou obter sua condição autárquica. 

Em se tratando do comércio marítimo envolvendo a 

proteção contra os ataques piratas e o uso dos portos, a 

proteção se estenderia a todos que estivessem sob a 

proteção de uma rede de proxenia; agilizando os meios 

necessários para acomodá-lo durante a sua estada na 



THALASSOCRACIA E NAUTOCRACIA: UMA ANÁLISE COMPARATIVA ENTRE AS 

CONECTIVIDADES MARÍTIMAS DE ATENIENSES E MINÓICOS 

 

25 
 

cidade. Nessa conjuntura, podemos exemplificar que a 

cidade de Atenas daria assistência aos visitantes estrangeiros 

de Esparta através de um ateniense proxeno. (LONIS,1994,p. 

243). O proxeno tornava-se o mediador entre sua cidade e a 

cidade na qual ele protege quando as relações se tornavam 

tensas, ou quando se reconciliavam depois um período de 

confronto (LONS, 1994,p. 244).   

Os palácios da ilha de Creta no áureo período da sua 

política marítima, seriam um centro emanador da proxênia 

sobre o Mar Egeu, equilibrando a prática da pirataria através 

das relações de don e contra-don entre aristocracias e sua 

rede e conexões. Nesse sentido, períodos de acentuação e 

diminuição da pirataria, coincidem com o aumento e 

recessão das trocas marítimas (SAMARAS, 2015,pp. 191-192). A 

esse fator, acrescentamos que todo o fluxo de comercio na 

Antiguidade estaria estreitamente relacionado a capacidade 

política do centro regulador manter uma rede de alianças, 

mantendo um território verticalizado de ações e influências. 

Nessa conjuntura, o centro de política marítimas, como foram 

os palácios cretenses, tornavam-se referência para quem 

buscava bons marinheiros e dentro das suas alianças políticas, 

uma base para aristhos que praticavam a pirataria.     

Segundo Vangelis Samaras, há uma série de 

características que contribuem para o reconhecimento de 

uma base para piratas, tais como: estar perto do mar e das 

principais rotas marítimas; possuir área favorável à atividade 

pirata ou estar localizada em uma região geográfica 

permeada de baías, enseadas e ancoradouros (SAMARAS, 

2015, p. 192). A ilha de Creta, possuía todas essas 

configurações, embora esta seja uma lista muito incompleta 

de critérios que nos leve a reconhecer uma base pirata. Nem 

todos os assentamentos com tais características podem ser 

interpretados dessa maneira. Mas diante da concepção de 

que aristhos helênicos, creditavam a prática da pirataria ser 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

26 
 

uma atividade louvável, Creta reunia exímios marinheiros e 

tornou-se um Estado-Nautocrata. Ou seja, um poder      

político que se sustentava através da sua capacidade de        

possuir e formar bons marinheiros e não por possuir uma 

esquadra bélica.  

Portanto, Creta equivocadamente foi concebida 

como Estado-Thalassocrático, pois o poder marítimo – tal qual 

apontamos anteriormente em nota – necessita deter a força 

bélica, além do domínio de atividades de interesse marítimo. 

A esquadra cretense voltava-se para o comercio e deixava 

sua defesa a cargo de sua rede proxena, permitindo que 

aristocracias aliadas patrulhassem belicamente suas rotas 

marítimas e pilhassem aqueles que não fossem seus aliados.  

 O uso e domínio da zona marítima, trata-se de um 

fator análogo a hegemonia exercida pela polis de Atenas no 

século V a.C. sobre seus aliados da Koyna Délica3, pois sob 

outra perspectiva de política diplomática. Atenas mantinha 

sua rede de aliados, a partir de sua força naval, protegia 

aqueles que estivessem no cumprimento de suas obrigações 

na coalizão Ática e punia os dissidentes e inimigos com a 

força bélica da sua armada.  

O uso da força política e bélica de Atenas pode ser 

verificada em o Velho Oligarca (1: 17), o qual nos informa que 

a polis se utilizou de decretos obrigando a todos os     

membros da symanchia a comparecerem a sua sede, para 

responder por algum processo no âmbito da Koyna.  A 

necessidade de controle sobre aliados também era motivo de 

preocupação para a defesa territorial da Antiguidade até a 

Contemporaneidade, pois o mar, por vezes, é ser o primeiro 

                                                             
3 A Koyna Délica teve início entre os anos de 478/477 a.C. com a 

finalidade de evitar e proteger os helênicos de novas invasões persas. Na 

ilha de Délos, situada na zona central do Mar Egeu, encontrava-se o 

templo de Apolo, lá ficou sendo seu ponto administrativo e religioso, no 

qual se recorreria ao paniónio (reunião dos grupos que descendem do 

herói Ion), para legitimar a escolha do local. 



THALASSOCRACIA E NAUTOCRACIA: UMA ANÁLISE COMPARATIVA ENTRE AS 

CONECTIVIDADES MARÍTIMAS DE ATENIENSES E MINÓICOS 

 

27 
 

limite ou a mais extensa zona de contato com aliados             

e inimigos. 

Tucidides, no primeiro livro da História da Guerra do 

Peloponeso, já advertia para a necessidade de domínio dos 

mares, o seu discurso revela que a política ateniense no Mar 

Egeu intentava o estabelecimento do poder, através de uma 

Thalassocracia ou poder marítimo (seapower). Eis como o 

stratego historiador se refere à thalassocracia ateniense: 

“podemos chegar rapidamente em qualquer ponto; em 

confronto, todavia, com homens cujas cidades são muito 

distantes e são, mais que todos, experimentados em 

atividades marítimas e melhor equipados sob todos os 

aspectos, possuidores de riquezas privadas e públicas, naus, 

cavalos, armas e uma população maior que a de qualquer 

outra região da Hélade” (Tucidides, I: 80). Com o exposto, 

Tucídides menciona que a expansão do poder marítimo 

ateniense apresenta a capacidade de atingir seus inimigos e 

auxiliar seus aliados em diversos pontos distantes da Hélade. 

Ao longo dos séculos a necessidade de se dominar a 

plataforma marítima tornar-se-ia um pensamento cotidiano 

entre os helênos.  A existência da Koyna Délica tratou-se de 

elemento fundamental para compreendermos o poder 

marítimo ateniense e suas conexões com seus aliados.   

A Koyna Délica é formada em 478 a.C., sob a 

iniciativa de Aristides, é convocada uma assembleia reunindo 

cidades jônias da costa da Ásia Menor e suas ilhas; além das 

cidades da Ilha de Eubéia, Cíclades, algumas cidades da 

Calcídia e Pronpôntida. A sua finalidade era garantir 

libertação das cidades helênicas que se encontravam 

situadas na Ásia sob domínio persa. Nessa assembleia ficou 

definido que todos os integrantes da koyna seriam autônomos 

e eulethéroi (livres) (MOSSÉ, 1985,p. 124). 

A definição de quem deveria ser o hegemon levou em 

consideração a relação de ancestralidade, prestígio e poder 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

28 
 

bélico, seguindo uma tradição que circulava entre os 

costumes helênicos. Essa tradição como nos aponta 

Tucídides, seguia um princípio de autarcheia, entendida 

como a capacidade de não ser dependente de outro, ou 

gerar recursos aos demais. Agamêmnon foi o comandante 

dos exércitos gregos contra os Troianos por possuir maiores 

condições de transportar as tropas por mar, ou seja, ter 

autossuficiência de barcos para si e muitos dos demaiis, eis as 

palavras do stratego historiador sobre a questão: “E foi - penso 

eu - porque Agamêmnon conquistou poder superior ao dos 

outros, que pôde reunir sua frota, e não tanto porque os 

pretendentes a Helena, levados por ele, estivessem presos por 

juramento a Tindáreos".  (TUCÍDIDES, I: 9). Proporcionalmente, 

os atenienses, por terem um passado mítico ligado ao herói 

Ion e possuírem a maior esquadra - além do prestígio por 

terem se mostrado guerreiro audazes no combate em 

Salamina - foram eleitos líderes da coalizão Délica.   

Atenas foi eleita líder pelos seus aliados segundo o 

princípio democrático ateniense do voto. No âmbito da 

koyna, ao início, antes de tomar qualquer decisão importante, 

os atenienses apresentavam a proposta para apreciação nas 

assembleias da liga, assim denominada de synodo, no qual 

todos os aliados eram isopsephoi, ou seja, possuíam igualdade 

de direito nas votações (MOSSÉ, 1985,p. 125). Contudo, a 

superioridade bélica ateniense no mar, diante das suas 

aliadas, lhes conduziu a ditar as normas a serem seguidas. As 

sucessivas batalhas em retaliação a decisões políticas ou 

movimentação bélica dos persas, colocava Atenas como 

ícone da koyna entre seus aliados e acentuava a sua 

expertise sobre o combate no mar. Nesse sentido, as decisões 

unilaterais por parte dos atenienses, tornou-se mais frequentes, 

causando ação de revolta sobre aliados e foi visando manter 

a unidade da coalizão ática, que Atenas buscou efetuar 

medidas rígidas. Dessa forma, acabou tomando seus aliados, 



THALASSOCRACIA E NAUTOCRACIA: UMA ANÁLISE COMPARATIVA ENTRE AS 

CONECTIVIDADES MARÍTIMAS DE ATENIENSES E MINÓICOS 

 

29 
 

não como parceiros políticos, mas sim como subordinados do 

seu arkhé4. 

A propósito do poder marítimo exercido por Atenas, 

na perspectiva de Tucídides, os povos jônios que haviam se 

libertado do domínio dos persas teriam solicitado que Atenas 

se tornasse o arkhé dos helenos, devido aos seus laços étnicos, 

ou por não concordarem com a violência dos atos do rei 

espartano Pausânias (TUCÍDIDES, I, 95.1). Todavia, os 

atenienses ao assumirem o comando sobre os aliados 

(symmáchon) teriam estipulado a contribuição de pecúnia 

(krémata) para que fosse possível dar continuidade a defesa 

e dissuasão contra os persas (TUCÍDIDES, I, 96.1). Trata-se de 

um fato, Atenas fazer uso da força visando solidificar sua 

territorialidade e zona de atuação do seu poder e nesse 

intuito exercia o arkhé na koyna Délica, estabelecendo zonas 

de fronteiras utilizando impiedosamente seu poder naval.  

A primeira operação bélica da koyna caracterizou 

como demonstração do poder naval ateniense 

empreendendo um cerco a Cidade-Porto de Eion, localizada 

na embocadura do rio Strymon. As forças foram comandas 

por Cimon, filho de Milcíades, que capturaram a cidade que 

se encontrava sobre domínio dos persas. A próxima operação 

foi contra a ilha de Scyros, os atenienses escravizaram seus 

habitantes e instalaram novos colonos. Na ilha de Eubéia, 

travaram combate contra Carystus. Logo depois, Atenas 

investiu sobre Naxos, que havia se separado unilateralmente 

da koyna, as forças da coalizão a sitiaram e superaram esse 

impasse (SEALEY, 1976,p. 248). 

                                                             
4  Arkhé é um termo grego que significa: começo, princípio, origem; mas 

também: razão pela qual algo foi gerado, ofício, comando, governo, 

reino, autoridade (C.f. BÖLTING, 1953: 112-113). Nesse trabalho quando 

nos referirmos ao termo, estaremos mencionando a sua significação de 

autoridade e comando. 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

30 
 

Tendo obtido sucesso na primeira fase de controle 

sobre o Mar Egeu, Cimom conduziu as forças atenienses para 

apoiar os aliados situados a leste de Atenas, ao longo da 

costa sul da Ásia menor, no rio Eurymedon, onde os persas 

tinham posicionado suas tropas por terra e mar, os derrotando 

e capturando 200 trieres fócias. Por vezes Cidades-Estado 

como Thasos entravam em atrito com a liderança ateniense. 

No caso dos thassios, acabaram saindo da koyna em razão 

da sua disputa com a líder délico-ática pelo controle das 

minas e do comércio na costa da Trácia. Os atenienses os 

derrotaram em uma batalha naval, sitiando toda a cidade. 

Os thassios pediram auxílio aos lacedemônios para invadirem 

a Ática. Os lacedemônios prometeram ajudá-los sem que os 

atenienses percebessem ou soubessem o que planejavam. Ao 

tentarem cumprir a promessa, tiveram os planos frustrados, 

devido a um terremoto. Com esse fato ocorrido: periecos, 

hilotas e a população de Thurium e Aethaea, se rebelaram 

indo para Ithome (SEALEY, 1976, p.248 / TUCIDIDES, 1: 101). Os 

thassios consideraram e se submeteram aos termos dos 

atenienses após três anos de cerco no qual as suas 

fortificações foram destruídas e sua frota cercada. Após esses 

fatos, os thassios aceitaram pagar os tributos desistindo de 

suas reivindicações de comércio sobre as minas localizadas 

no continente (SEALEY, 1976,p. 248 / TUCIDIDES, 1: 101). 

Em 454 a.C., Atenas além de figurar como arkhé da 

koyna, também possuía a maior frota, nesse sentido imbuiu-se 

de proteger os espaços marítimos em que se encontravam 

seus aliados. Os atenienses, tomados pelo imaginário social de 

arkhé (líder), deliberou transferir a sede da koyna, que 

anteriormente situava-se em Delos, para a polis de Atenas, 

Cidade-Estado na qual recentemente emanava a decisões 

de interesse da coalizão délica.  É importante ressaltar que em 

um acordo de symmachia como foi a Koyna Délica, o 

possuidor do maior exército e com melhor prestígio - como 

podemos verificar no discurso de Tucídides (I: 9) e Herodoto 



THALASSOCRACIA E NAUTOCRACIA: UMA ANÁLISE COMPARATIVA ENTRE AS 

CONECTIVIDADES MARÍTIMAS DE ATENIENSES E MINÓICOS 

 

31 
 

(VII: 114) -  define as diretrizes de luta e a resistência contra os 

inimigos. Portanto, se encontrava sob as condições de um 

acordo no qual os aliados “satélites”, deveriam atender as 

solicitações da polis líder, tal qual os costumes e contexto 

social de produção do período. Nesse podemos afirmar que 

as redes e conexões dos atenienses com seus aliados na 

Koyna Délica encontra-se diretamente conectada a sua 

capacidade naval de patrulhar o Mar Egeu. Assim podemos 

verificar que os atenienses do século V a.C., foi uma autêntica 

Thalassocracia, diferentemente dos cretenses do período 

Minóico que foram uma Nautocracia. 

Entendemos que um poder para ser thalassocrático, 

além de abranger o poder naval (poder militar no mar), 

necessita exercer poder marítimo, tendo o controle sobre o 

comércio e demais questões de interesses relacionados ao 

mar. Nessa conjuntura é possível perceber que as 

embarcações adotadas por Creta, possuíam dimensões e 

qualidades apropriadas para escoar o comércio e não 

atributos que favoreciam o combate marítimo. As 

embarcações cretenses eram do tipo Kyftian, sendo de classe 

náutica Douloi, próprio ao transporte. Por esse mesmo motivo, 

Creta necessitava manter sua rede de conexões estruturada 

por alianças que garantisse a proteção das suas rotas 

comerciais marítimas. Por consequência o diálogo com 

piratas ou aristhos que exerciam a prática da pirataria, 

dando-lhes autoridade de corso para pilharem aqueles que 

não se encontravam sob sua rede aliada era fundamental 

para a manutenção da hegemonia cretense. Esses piratas 

mantinha o policiamento sobre as rotas de comércio 

cretenses, mostrando que as relações de Creta com esses 

corsos, se sistematizavam através da capacidade de reuni-los 

conectados em grupo. A possibilidade de se encontrar na 

rede de contato no qual poucos podiam participar, conferia 

honra aos seus integrantes. Minos seria a personificação da 

realeza com prestígio suficiente para reunir e penalizar 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

32 
 

aqueles que não cumprissem as normas de navegação ou 

pagamentos solicitados nos portos cretenses, embora não 

possuísse poder naval.  Diferentemente, Atenas no século V 

a.C., detinha sua própria frota de guerra e através disso 

mantinha uma rede de proteção aos seus aliados. Fator que 

os permitiu estabelecer e sedimentar suas fronteiras marítimas 

no período Clássico. 

Por fim, ratificamos que as redes e conexões cretenses 

e atenienses davam-se sob perspectivas distintas. Enquanto a 

primeira se utilizava de suas potencialidades prestigiosas em 

agregar seus aliados em uma rede proxena, a segunda se 

fundamentava na sua capacidade bélica. Contudo, o que 

havia de comum entre ambas, é a manutenção da atividade 

mercantil e a cobrança de tributos. Tal perspectiva, ratifica a 

existência e atuação de territorialidades-verticalizadas as 

quais, circulam na esfera das culturas e envolvem atividades 

mercantis, afetando todos os membros de uma determinada 

rede de contato. Fator evidencia na maneira pela qual se 

processou os critérios de escolha pelas quais cretenses 

mantinham-se líderes de uma rede proxena, assim como 

Atenas foi eleita e se manteve líder da Koyna Délica. 



33 
 

2 

 

REDES DE CONECTIVIDADE ENTRE AS POLIS DE 

ATENAS E A REGIÃO DE MATRON DE PITANE 

Prof.ª Doutoranda Alessandra Serra Viegas 

(PPGHC/UFRJ) 

 

Abordar o Mediterrâneo antigo é falar de conectividade, a 

qual passou a existir a partir do domínio das técnicas de 

desbravamento desse mar por meio das embarcações, 

mormente a partir dos séculos VIII-VII a.C., quando os gregos, 

possivelmente influenciados pelos mercadores fenícios1, 

verdadeiramente encontraram “o caminho do mar”2. O 

Mediterrâneo, à medida que ia sendo “descoberto”, “trazido 

à luz”, deixava de ser pontos, o mar exterior3, alto, 

amedrontador e desconhecido e tornava-se thálassa um mar 

vasto, imenso, porém visível e conhecido4, o qual pode ser 

singrado e vencido, utilizando-se a mêtis, a astúcia e o 

conhecimento, assim como Odisseu utilizara para fazê-lo5. Essa 

conectividade, estabelecida através de interações e influxos 

pelo mar Mediterrâneo, é ponto pacífico nos estudos da 

historiografia moderna.  

Para Fernand Braudel, o Mediterrâneo vai muito além 

de um espaço geográfico; ele é um espaço cultural que 

interfere na construção das civilizações que viveram em suas 

margens. O Mediterrâneo são “mil coisas ao mesmo tempo. 

Não uma paisagem, mas inúmeras paisagens. Não um mar, 

                                                             
1 Segundo a arqueologia, as navegações fenícias datam do século IX 

a.C. (cf. CORVISIER, 2008, p. 39) e as da Euboia serão as primeiras do 

século VIII a.C. (cf. GRASS, 1998, p. 15) . 
2 CORVISIER, 2008, p. 39. 
3 CORVISIER, 2008, p. 43. 
4 GRAS, 1998, pp. 15-16.   
5 DETIENNE; VERNANT, 2008, p. 30.  



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

34 
 

mas uma sucessão de mares. Não uma civilização, mas 

civilizações sobrepostas umas às outras”6. Ao mesmo tempo, 

esse mar é uma interseção, uma encruzilhada muito antiga de 

povos e de culturas, pois “tudo converge em sua direção, 

confundindo e enriquecendo sua história: homens, animais de 

carga, veículos, mercadorias, navios, ideias, religiões, artes de 

viver”7.  

Quanto às rotas estabelecidas nesse espaço que vai 

sendo cada vez mais conhecido, afirma Braudel que “o 

Mediterrâneo são rotas por mar e por terra, unidas; quem diz 

rotas diz cidades, as modestas, as médias e as grandes, 

dando-se as mãos. Rotas e mais rotas, isto é, todo um sistema 

de circulação”8. Neste sentido, o mar é, antes de mais nada, 

uma “superfície de transporte”, útil e que, unido à cidade 

comercial, com seu porto equipado, serão instrumentos a 

serviço das economias mediterrâneas e,  por conseguinte, de 

sua riqueza9.  

Michel Gras, por sua vez, afirma que o Mediterrâneo, 

como um mar que está no meio do universo conhecido, da 

oikouméne, enriquecido por contributos diversos, porém 

compatíveis, é o lugar central que condiciona a vida social e 

relacional do mundo, pela circulação de pessoas e pelas 

trocas comerciais. Especificamente para os gregos, esse mar 

funciona nas estruturas mentais como uma espécie de ágora, 

a sua praça central onde a vida pública acontece10. Gras 

estabelece uma síntese do Mediterrâneo arcaico tendo como 

ponto contundente os relatos de guerra e de crises sociais, 

com mistura de etnias, circulações individuais ou coletivas, 

“emigrações mais forçadas do que desejadas”11, uma época 

de dinâmicas intelectuais, econômicas e técnicas que se 

                                                             
6 BRAUDEL, 1988, p. 2. 
7 BRAUDEL, 1988, p. 2. 
8 BRAUDEL, 1988, p. 49. 
9 BRAUDEL, 1988, pp. 29; 36. 
10 GRASS, 1998, pp. 7-9.  
11 GRASS, 1998, p. 243.  



REDES DE CONECTIVIDADE ENTRE AS POLIS DE ATENAS E A REGIÃO DE MATRON         

DE PITANE 

 

35 
 

apresentam favoráveis à concorrência, à vizinhança, à 

emulação, enfim, o Mediterrâneo como o espaço de “uma 

dialética permanente de confrontos e encontros”12.    

Com a publicação de The Corrupting Sea: a Study of 

Mediterranean History (2000), Peregrine Horden e Nicolas 

Purcell,13 abordam, influenciados pela obra de Braudel14, o 

Mediterrâneo com uma visão de suas características físicas e 

ecológicas, baseando seus estudos na conectividade15, bem 

como na potencialidade que o Mediterrâneo oferece para a 

interconexão entre grupos humanos. Para isso, refletem 

teoricamente uma história do mundo antigo tangenciada 

pelo ângulo da história do Mediterrâneo a partir de 

investigações microecológicas, ou seja, são a história social, 

política, econômica e religiosa do e no Mediterrâneo16 as 

bases para pensar a conectividade. Com uma linguagem 

atual, a conectividade existente no Mediterrâneo e que une 

localidades e abre um espaço livre para a comunicação, 

aproxima-se da visão sobre a globalização e da internet, 

ambos assuntos em voga na sociedade que passava pela 

virada do milênio.  

Jean-Nicolas Corvisier, em Les Grecs e la Mer17, 

analisa, a partir das origens creto-micênicas, o valor deste 

mundo marinho que a princípio é assustador, mas que aos 

poucos deixa de ser para os gregos uma terra incógnita. Em 

Homero, na Ilíada, chegar a Troia se configura como a 

representação, tanto do comércio, quanto da expansão das 

rotas comerciais marítimas à época. Ao mesmo tempo, a 

Odisseia demonstra que a navegação pode ser uma luta com 

                                                             
12 GRASS, 1998, p. 243.  
13 HORDEN; PURCELL, 2000 
14 BRAUDEL, O Mediterrâneo e o mar mediterrânico à época de Filipe II. Os 

autores fazem referência à edição em inglês, de 1972.  
15 HORDEN; PURCELL, 2000, pp. 123-172.  
16 HORDEN; PURCELL, 2000, pp. 2-3. 
17 CORVISIER, 2008, pp. 11-53; 63.  



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

36 
 

os elementos que só alguém como Odisseu chega a assimilar, 

fazendo parte de seu ideal heroico. Definitivamente, a 

navegação é uma atividade que vai-se espalhando. 

Corroborando Braudel, Gras, Horden e Purcell, Corvisier é 

enfático ao dizer acerca do Mediterrâneo que “em uma 

palavra, o mar [...] desempenha o papel de ponto de contato 

entre civilizações”18.  

Irad Malkin19, a partir da Social Network Theory (Teoria 

da Rede Social), amplia a visão da conectividade dialogando 

com as pesquisas até então (e citadas acima),  deixa claro 

que se baseia nas pesquisas de Braudel e expõe essa mesma 

visão historiográfica, pensando o Mediterrâneo antigo como 

um lugar de influências e influxos por todos os lados e em 

todas as direções e aplica o conceito de redes de 

conectividade no mundo antigo, fazendo sua reflexão a partir 

da movimentação e do alcance das redes sociais da 

atualidade, na mesma direção de Horden e Purcell.  

Norberto Luiz Guarinello, em seus Ensaios sobre História 

Antiga20 corrobora a visão historiográfica de Malkin e reflete 

acerca do Mediterrâneo antigo como um local onde se daria 

o que poderíamos chamar hoje, no século XXI, de uma micro-

globalização regional: partindo-se do pressuposto de que há 

elementos culturais, políticos e socioeconômicos em toda a 

região à volta do Mediterrâneo, não se espera apenas de 

que essas sociedades em desenvolvimento tivessem um 

mesmo ethos (no sentido de costumes e valores da 

experiência da vida), mas que essas estruturas foram se 

construindo mutuamente a partir de suas relações através da 

circulação de mercadorias e de ideias, conceitos e valores ao 

longo das viagens por mar e, nas sociedades limítrofes, por 

                                                             
18 CORVISIER, 2008, p. 63.  
19 MALKIN, 2012. 
20 Ensaios… é o título da tese apresentada pelo professor e pesquisador 

para o concurso de livre-docência na área de História Antiga da 

Universidade de São Paulo, em 2014.  



REDES DE CONECTIVIDADE ENTRE AS POLIS DE ATENAS E A REGIÃO DE MATRON         

DE PITANE 

 

37 
 

terra. Essa micro-globalização, como o proprio Guarinello 

afirma, “pode nos ajudar a pensar problemas do mundo 

contemporâneo”21.  

Esta pesquisa segue as sínteses de Malkin na 

construção do conceito de redes de conectividade e de 

Guarinello no que diz respeito a pensar a Antiguidade com a 

devida aproximação. Para isto, intentamos ser um contributo 

acerca desta conectividade estabelecida, trazendo um 

recorte nas relações Atenas-Pitane, como exemplo e, desse 

modo,  apontar  a partir de um campo de experimentação 

comparada em que medida essas interações culturais entre 

os povos no entorno do Mediterrâneo desenvolvem e 

modificam, a partir da comunicação pelas rotas marítimas, 

seus hábitos alimentares, demonstrados pela exuberância e 

pela diversidade dos pratos de peixe e frutos do mar servidos 

no attikòn deîpnon oferecido por Xenoklês.    

A interação cultural que existia no Mediterrâneo 

antigo, estabelecida entre os gregos e outros povos pode ser 

entendida na linguagem atual como uma rede de 

conectividade (network) segundo o pesquisador Irad Malkin22. 

No caso Atenas-Pitane, esta rede de conectividade se dá, 

principalmente, pela proximidade geográfica  facilitada pelas 

rotas marítimas que compreendem o mar Egeu e que se 

ampliam para o mar Mediterrâneo e o mar Negro23, bem 

como pela efetivação das negociações comerciais entre 

ambos.  

                                                             
21 GUARINELLO, 2011, pp. 75-76.  
22 MALKIN, 2012. 
23 A pesquisadora Maria Regina Candido, em seu projeto de 

Prociência/FAPERJ/UERJ 2017-2020, intitulado “Medeia: narrativa mítica 

que traz a conectividade marítima e o processo de migração entre a 

região bárbara de Colquida/Mar Negro e a civilidade de Atenas/Mar 

Egeu no período Clássico” aplica a Teoria da Rede Social de Malkin a 

partir das incursões marítimas ao mar Negro.  



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

38 
 

Malkin, que a partir de seus estudos acerca das 

interações ocorridas no mundo mediterrânico cria a Teoria da 

Rede Social (Social Network Theory), explica que esta é parte 

de uma teoria da complexidade, a qual busca compreender 

fenômenos emergentes da organização própria de grandes 

sistemas. A mesma pode ser aplicada e enquadra-se na 

dinâmica da organização própria que parece moldar o 

mundo arcaico mediterrâneo, em que ninguém planejou, a 

priori, o que se tornaria a “rede dos gregos”24. Um dos 

exemplos dessa rede é a constituição de Delfos como 

resultado da colonização grega, que consolidaria sua 

influência para criar a teoria da rede para a expansão do 

mundo grego.                                        

O que relaciona as influências e os influxos como 

interação cultural entre Atenas e Pitane e as pesquisas de 

Malkin é refletir acerca de uma rede histórica de tipo 

descentralizado em um processo emergente que transforma 

“redes discretas”, elaboradas a partir de comércio, 

migrações, peregrinações, navegação e mobilidade 

individual em uma “rede de reciprocidade reconhecível e, a 

partir daí reconhecida como civilização”25.  

Deste modo, pode-se pensar na relação Atenas-

Pitane a partir do século VII a.C. e, com o passar do tempo, 

em como a Atenas do século IV a.C. se configura. Em tempos 

de crise política e econômica que redundará em uma Atenas 

e em cidadãos cosmopolitas, transforma-se uma rede discreta 

– a mobilidade de Atenas via comércio por mar – em uma 

rede de reciprocidade – a Atenas que recebe e acolhe não 

só Mátron, mas que possibilita, no fragmento 1, que Xenoklês 

seja apresentado como uma espécie de modelo histórico-

literário da posição do xénos (o estrangeiro visitante) que 

movimenta a economia através dos gastos na cidade, ou do 

                                                             
24 MALKIN, 2012, pp. 30-31. 
25 MALKIN, 2012, pp. 39-40. 



REDES DE CONECTIVIDADE ENTRE AS POLIS DE ATENAS E A REGIÃO DE MATRON         

DE PITANE 

 

39 
 

métoikos (meteco - o estrangeiro residente), ligado à 

oligarquia mercantil ou com possibilidade de participação nos 

processos democráticos.   

O conceito de redes de conectividade, elaborado 

por Malkin, também pode ser aplicado, no caso de gregos e 

não-gregos, e especificamente à relação entre Atenas e 

Pitane a elementos e/ou instituições presentes nesta relação. 

Neste sentido, tanto a atividade comercial estabelecida – a 

emporía – quanto o local onde ela se desenvolve – o 

empórios – na região do Pireu e o comércio interno e externo 

que proporcionam são elementos-chave para tomar como 

base a percepção da rede de conectividade entre as duas 

pólis via mar Egeu e, ainda, o porto e o entreposto comercial 

como locais que proporcionam grande circulação de 

cidadãos e de estrangeiros residentes e visitantes.  

Neste sentido último, conforme as pesquisas que 

resultam na análise de Robert Garland26, o porto do Pireu é 

uma espécie de termômetro populacional de metecos de 

acordo com a situação mercantil em Atenas: por volta de 480 

há uma grande expansão do número de metecos devido ao 

desenvolvimento da frota naval e consequentemente da 

zona comercial; e em 431 a.C., ocorre uma significativa 

redução de metecos devido à guerra do Peloponeso.  

Claude Mossé aponta que o Porto do Pireu em Atenas 

era um dos principais empória ao longo do mediterrâneo, 

com uma grande concentração de comerciantes. Destes, 

havia cidadãos atenienses, outros residiam na pólis na 

condição de métoikos; outros eram estrangeiros de 

passagem, vindos ao Pireu com uma carga que esperavam 

vender ou trocar por outras mercadorias ou por outra moeda 

que circulava por toda parte, em todos os mercados27.   

                                                             
26 GARLAND, 1987, pp. 58-60. 
27 MOSSÉ, 2004, p. 113. 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

40 
 

Alair Duarte28 enfatiza que os empória localizados no 

porto do Pireu, configuravam-se como entreposto comercial e 

também militar, com as atividades de troca e aquisição de 

riquezas pelos mercadores. Acrescenta, ainda, que o local 

também servia como uma espécie de alfândega, fiscalizando 

os navegadores que circulavam pelas rotas marítimas 

inseridas na Liga de Delos. Ao mesmo tempo, se apresentava 

como um lugar de solidariedade e confiança, no qual as 

hostilidades eram minimizadas29, dando materialidade às 

fronteiras em uma linha de defesa marítima e recepcionando 

aqueles que não fossem agressivos ou provocadores. Neste 

sentido, o estrangeiro que aportasse nos empória localizados 

no Pireu receberia os primeiros contatos com a civilidade dos 

atenienses30. 

Duarte aponta a projeção de poder político já no 

século V a.C. emanada do porto do Pireu – entendido como 

posto da linha avançada de defesa marítima da Ática –, com 

o domínio do conhecimento marítimo dos cidadãos thêtes31, 

os quais eram parte fundamental desse sistema por serem eles 

que movimentavam os trieres através do remo. Nessas 

circunstâncias, a partir do século V a.C., o Pireu emergiu 

como um segundo centro urbano da pólis pelo fato de trazer 

desenvolvimento a todo o comércio no Mar Egeu, havendo 

uma potencialização da produção especializada, visando 

atender a um mercado que se diferenciava das épocas 

anteriores. Assim, todo o Egeu se encontrava integrado e 

muitas cidades passaram a se conectar, incrementando seu 

abastecimento32. Além disso, o empórios do Pireu possuía um 

estatuto especial, que permitia a atuação de cidadãos 

                                                             
28 DUARTE, 2017, p. 192. 
29 GARCIA, 2009, p. 314. 
30 DUARTE, 2017, p. 196. 
31 DUARTE, 2017, pp. 193-195. 
32 GARCIA, 2009, p. 377. 



REDES DE CONECTIVIDADE ENTRE AS POLIS DE ATENAS E A REGIÃO DE MATRON         

DE PITANE 

 

41 
 

oligarcas, envolvidos nos negócios de finanças e no comércio 

marítimo33.  

Unida a esta rede de conectividade entre gregos e 

não-gregos apontam-se as rotas constituídas pelos mares 

Egeu, Negro e Mediterrâneo para a busca dos produtos 

comercializados como uma rede de conectividade marítima, 

imprescindível para a penetração socioeconômica e cultural 

do xénos ou do métoikos na Atenas dos séculos V-IV a.C. 

Outro “braço” dessa rede de conectividade marítima são os 

empória ( [empórios] – lugares de comércio 

marítimo) presentes no Pireu, que permitem uma grande 

circulação de estrangeiros e metecos através do comércio 

que ali se estabelece.  

Com efeito, cada uma destas redes de conectividade 

marítima – as rotas e os  – inicia-se com um 

pequeno núcleo que se vai expandindo ao longo do tempo. 

Assim, os  como lugares de comércio marítimo e, 

particularmente, no caso de Atenas utilizados para 

importação e exportação, vão tomando corpo a partir do 

século V a.C. e se estabelecem, junto às rotas marítimas, 

como uma das principais redes para a circulação de 

produtos, cultura e pessoas não-gregos e não-atenienses, mas 

com livre curso que se expande na Atenas do século IV a.C.  

São as redes de conectividade estabelecidas entre 

Atenas e Pitane por meio das rotas marítimas e do comércio e 

que desembocam em uma interação cultural entre ambas as 

póleis e que permitem chegarmos às possibilidades de análise 

do fragmento 1 de Mátron como um texto que alcançará um 

público capaz de achar graça do humor produzido com o 

achincalhe no comportamento dos convivas atenienses à 

mesa e da presença de um anfitrião cujo nome – Xenoklês, 

                                                             
33 GARCIA, 2009, p. 317. 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

42 
 

provavelmente denota um ou  enriquecido e emergente 

economicamente. 

Essa abastança de Xenoklês sobrevinda das redes de 

conectividade marítima é confirmada pelo fato de que 

oferecerá um jantar ático com uma série de pratos de peixe e 

frutos do mar advindos, certamente, do Pireu. Sua condição 

econômica elevada e a grande variedade de pratos que se 

apresentam no texto, com a riqueza vocabular de um 

catálogo, como o que está contido em Archéstratos de 

Gela34 (na Hedypatheia) pode até mesmo apontar Xenoklês 

                                                             
34 ATHENAEUS, Deipnosophistae I, 4e. Archéstratos (, 
século IV a.C. - ca. 330 a.C.) foi um poeta, gastrônomo, e provavelmente 

cozinheiro grego de Gela ou Siracusa, na Sicília, que viveu em meados do 

século IV a.C. Seu poema humorístico didático Hedypatheia (Vida de 

Luxo), escrito em hexâmetros, aconselha um leitor gastronômico sobre 

onde encontrar a melhor comida do mundo mediterrâneo. Archéstratos, 

que foi denominado, na Antiguidade, de o Hesíodo ou o Teógnis dos 

glutões, escreveu paródias no estilo antigo dos poetas gnômicos; a maior 

parte de sua atenção é dada aos peixes, embora alguns dos primeiros 

fragmentos se referirem a aperitivos, e houvesse também uma seção 

sobre vinhos. Seu poema ganhou certa notoriedade entre os leitores dos 

séculos IV e III a.C.. Foi referido pelo poeta cômico Antífanes, por Linceu 

de Samos e pelos filósofos Aristóteles, Crisipo e Clearco de Soles. Em quase 

todos os casos essas referências são depreciativas, o que implica que o 

poema de Archéstratos, assim como o manual sobre sexo de Filênis, 

provavelmente fosse para corromper seus leitores. Esta atitude é 

exemplificada no Deipnosophistae com citações de Crisipo: “Este 

admirável Crisipo, em Sobre Bondade e Prazer livro V, fala de: Livros como 

os de Filênis, e a Gastronomia de Archéstratos, e estimulantes para o amor 

e as relações sexuais, e depois novamente sobre escravas especializadas 

em tais movimentos e posturas e entendidas no assunto; e mais adiante 

sobre ele diz: estudando tudo isso e adquirindo os livros sobre o assunto 

escritos por Filênis e Archéstratos e outros escritores sobre o tema; e no 

livro VII ele diz: ninguém deve, portanto, estudar Filênis, ou a Gastronomia 

de Archéstratos, com a expectativa de melhorar sua vida! Claramente, 

ao citar este Archéstratos tantas vezes, vocês encheram nosso banquete 

com indecência. Há algo calculado para corromper aquilo que este 

excelente poeta deixou de dizer?” (ATHENAEUS, Deipnosophistae 335b). 

Sessenta e dois fragmentos do poema de Archéstratos (incluindo dois 

itens duvidosos) sobrevivem, todos através de citações de Ateneu no 

Deipnosophistae. O poema foi traduzido ou imitado, em latim por Ênio. A 

edição padrão dos fragmentos, com comentários e tradução, é de 



REDES DE CONECTIVIDADE ENTRE AS POLIS DE ATENAS E A REGIÃO DE MATRON         

DE PITANE 

 

43 
 

como alguém que enriqueceu através da atividade mercantil 

pesqueira na Atenas do século IV a.C. a partir dos empória 

() no Pireu.  

Além disso, essa condição econômica como 

emergente para o personagem Xenoklês e o conhecimento 

de uma grande variedade de pratos ligados aos pescados do 

mar podem, na verdade, ser a condição do próprio Mátron, 

autor do texto, natural de Pitane e habitante em Atenas. Este 

fato corrobora o pensamento de Malkin de que a Grécia e 

outros povos da Antiguidade, sejam na bacia do 

Mediterrâneo como os fenícios, siracusanos, siciliotas, sejam os 

hebreus ou os povos da Ásia Menor, dentre os quais estão os 

habitantes da região de Pitane não são “pequenos 

mundos”35, mas são mundos com características próprias e 

peculiares que se estreitaram através das rotas marítimas com 

as quais se estabeleceram as redes de conectividades 

marítimas no Mediterrâneo Antigo. 

                                                                                                                           
Douglas Olson e Alexander Sens (2000), os mesmos pesquisadores que 

traduzem os fragmentos de Mátron de Pitane, objeto desta tese. 
35 MALKIN, 2012, pp. 40-43.  



 
 

 



45 
 

3 

 

ENTRE A MACEDÔNIA, A HÉLADE E O ORIENTE: OS 

VÍNCULOS DO BASILEUS HELENÍSTICO 

Prof.ª Doutoranda Alessandra André 

(Ufes/Leir-ES/Fapes) 

 

No presente artigo, temos por objetivo analisar os elementos 

macedônios e helênicos no processo de formação da basileia 

helenística no século IV a.C. Buscaremos refletir sobre os 

lugares de fronteiras que estes elementos possuem na 

formação do próprio basileus helenístico, sobretudo a partir 

dos exemplos de Antígono Monoftalmo e seu filho Demétrio 

Poliorcetes. Buscaremos desta forma, relativizar a ideia de 

homogeneidade política e cultural entre a Macedônia e o 

mundo da Hélade, muitas vezes inferida nas análises de 

especialistas que analisam a segunda metade do século IV 

a.C., contexto de conquista da oikoumene. 

Durante muito tempo, a preconização de uma 

helenização, sobretudo do Oriente, por meio das conquistas 

macedônias no século IV a.C., permeou o ideário de diversos 

estudiosos da Antiguidade. No século XIX, temos o termo 

helenização ganhando difusão com Gustav Droysen, que 

ligou o termo à ideia de uma civilização híbrida, formada por 

elementos helênicos e orientais – visão na qual a cultura 

helênica sempre dominaria. Nesta visão tradicional, não só o 

papel do Oriente seria minimizado no processo de formação 

cultural e política do mundo helenístico, mas também o da 

própria Macedônia – genitora de todas as dinastias 

helenísticas, essa seria pulverizada no bojo da dicotomia 

gregos versus asiáticos. Mesmo pesquisadores atuais que 

questionam o uso do conceito de helenização, como Mairs 

(2011), por este conceito geralmente partir de uma análise 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

46 
 

unilateral, que parte do viés grego em contraposição ao 

oriental, romano ou judaico, acabam por promover a 

exclusão da esfera macedônia. 

A elite macedônia, embora partilhando elementos 

culturais helênicos, não se incluía na Hélade, e em diversas 

fontes antigas, como Heródoto e Demóstenes, essa tensão 

entre gregos, da região da Hélade, e macedônios pode ser 

percebida. Heródoto nos relata um episódio que ocorreu por 

volta de 500 a.C., sobre o questionamento da participação 

de Alexandre I nos jogos olímpicos: 

 

Quando Alexandre decidiu competir nos 

jogos olímpicos, e veio para Olímpia para 

participar destes, os outros concorrentes 

gregos [helenos] tentaram pará-lo na área 

da competição contestando que esta não 

era para bárbaros, mas somente para 

gregos. Mas quando Alexandre provou que 

ele era realmente um grego o, ele foi 

julgado um heleno, e competiu na corrida 

com base em sua descendência [...] 

(Herodotus, Histories, V, 22). 

 

De acordo com Thonemann (2015, pp. 10-11), o 

episódio expõe como os macedônios tinham de demonstrar e 

comprovar a sua helenidade perante os gregos da Hélade, 

mas que estes últimos não viam este povo, que vivia nas 

franjas do mundo grego, como iguais. Como Mairs refletiu, 

sobre os processos de helenização, estes: 

 

[...] não consistem necessariamente em um 

indivíduo, ou grupo, fazer a transição de um 

grupo cultural para outro, não mais 

pertencendo ao seu grupo cultural de 

origem. Pode-se deliberadamente, 

inconscientemente, ou através da coação 

se adotar aspectos da cultura material ou      

do comportamento de outro grupo, sem a 

intenção         ou   ensejo  de si mesmo se 

tornar  membro  desse  grupo (MAIRS, 2011, 

p. 2). 



ENTRE A MACEDÔNIA, A HÉLADE E O ORIENTE: OS VÍNCULOS DO BASILEUS 

HELENÍSTICO 

 

47 
 

 

Dentro desta perspectiva, foi desta forma que a 

realeza macedônia filiou suas origens a elementos helênicos e 

legitimou em parte seu domínio sobre o território macedônio 

por meio do princípio da doriktetos chora,1 sem com isso 

deixar de pertencer ao grupo cultural macedônio. E quando 

da conquista de Alexandre do território asiático, o mesmo tipo 

de apropriação cultural, e com objetivos similares, irá ocorrer 

com elementos pertencentes à cultura oriental: como a 

adoção do diadema e parte da indumentária dos 

aquemênidas, por exemplo. 

O que percebemos, é que a basileia e o basileus que 

se configuram nas últimas décadas do século IV a.C., 

emergem da contribuição e diálogo destes três espaços 

diversos – Macedônia, Hélade e Oriente. Do ponto de vista da 

representação, podemos em um primeiro momento sermos 

direcionados para os aspectos helênicos desta realeza: 

discurso dos monarcas, deidades as quais estes se ligam, e a 

própria fundação de cidades que se esmera no modelo 

arquitetônico da pólis. 

Mas em um segundo momento de análise, pode-se 

dizer que os elementos que constituem a basileia helenística, 

em sua concretude, resultam muito mais da fusão dos 

elementos da monarquia macedônia com os da oriental, do 

que com os provindos do mundo helênico, ao contrário da 

tradicional visão da helenização do Oriente. Esta afirmação 

se baseia em dois fatores. Em primeiro lugar, lembramos que o 

próprio termo basileia possui em sua definição elementos 

muitos mais ligados aos governos do Oriente. Na Suda, além 

do termo estar primeiramente associado ao Grande Rei, ele 

inicialmente é direcionado ao governo de populações 

asiáticas: “Basileia: [...] a população governada por um 

                                                             
1 Território conquistado pela lança.  



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

48 
 

basileus; como [os] persas, indianos, árabes.” (Suidas, Beta 

146). Além disso, diferente de como os gregos encaravam a 

monarquia, tanto na realeza oriental, como na helenística, e 

em certa medida na macedônia, a importância dada ao 

poder pessoal do rei será de grande importância.2 Uma prova 

material deste caráter pessoal do poder régio pode ser 

encontrada na documentação numismática. 

Já com Filipe II encontramos indícios desta 

característica do poder régio. Com uma política voltada para 

reforçar sua imagem como governante, o monarca não 

recorreu só a instrumentos do campo da força, mas também 

ao campo do simbólico. Ao assumir o trono em 359 a.C., Filipe 

II fez questão de ressaltar suas qualidades de líder e controlar 

a produção e circulação da representação de sua imagem 

dentro e fora da Macedônia (THOMPSON, 1982, p. 113).     

Tanto nos padrões de sua cunhagem, quanto nas suas 

representações numismáticas fica clara a associação com o 

mundo helênico desejada por Filipe.3 4 Vemos a associação 

do nome do monarca cunhado no reverso de suas moedas 

                                                             
2 Os gregos pertencentes à Hélade, ainda no século IV a.C., tinham 

resistência a aceitar o poder pessoal, e ideologicamente a visão política 

de que o poder repousava na comunidade dos cidadãos ainda era 

extremamente forte. Quanto a Macedônia, devido a informações 

contraditórias é mais difícil se posicionar perante o caráter do poder 

régio. Contudo, o fato de existir a fórmula Basileus Makedônon, e o papel 

da assembleia do povo em armas, tão debatida por autores como 

Hammond (2001), Briant (1973) e Chaniotis (2005), nos deixa entrever que 

pelo menos até Filipe II, a Macedônia transitava em meio a uma espécie 

de monarquia nacional, segundo a nomenclatura utilizada por Walbank 

(1984). 
3 De acordo com Thonemann (2015, p. 9), Filipe assim como seus 

predecessores tinha consciência da ambiguidade do status étnico dos 

macedônios dado este ser um povo originário das franjas do mundo 

grego. Heródoto também fala sobre essa questão ao falar do 

questionamento feito a participação de Alexandre I da Macedônia nos 

Jogos Olímpicos (Hdt., V, 22). 
4 Sobre informações mais abrangentes sobre pesos e medidas, circulação 

e confecção das moedas do nosso período consultar Morkholm (1991). 



ENTRE A MACEDÔNIA, A HÉLADE E O ORIENTE: OS VÍNCULOS DO BASILEUS 

HELENÍSTICO 

 

49 
 

com deidades helênicas, como Apolo e Zeus, como podemos 

observar na moeda abaixo. 

 
 

Estáter de ouro representando Filipe II (359-336 a.C.).  Encontrado em 

Anfípolis (340-328 a.C.). Anverso: cabeça de Apolo laureado. Reverso: 

biga conduzida por cavaleiro. Inscrição – . Peso: 8,58g (SEAR, 

1979, p. 617). 

 

A presença do nome de Filipe nas moedas é um fator 

importante para reforçar a imagem régia. Entretanto, será 

com Alexandre que vamos ver materialmente a transição 

simbólica de um poder mais ligado ao território para um 

poder simbólico cada vez mais voltado para a figura do rei. 

Enquanto as primeiras moedas emitidas por Alexandre 

seguiam o modelo das de seu pai, trazendo simplesmente seu 

nome no reverso, depois do início da campanha para o 

Oriente, o monarca associou duas tradições ideológicas em 

sua cunhagem: a macedônia e a aquemênida. Enquanto 

Filipe II só utilizava seu nome na emissão de moedas, sem 

utilizar o termo basileus, para o rei persa ser reconhecido, 

bastava apenas à evocação ao termo basileus. Assim, se 

estabeleceu dois tipos de inscrições no reverso das moedas 

cunhadas por Alexandre, o primeiro sendo  e o 

segundo   (BELLINGER, 1963, p. 1).  

 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

50 
 

 
 

Alexandre III (336-323 a.C.). Tetradracma de prata. Local de cunhagem 

indefinido – Grécia continental (330-301 a.C.). Anverso: cabeça de 

Héracles, vestindo pele de leão. Reverso: Zeus sentado, segurando águia 

e cetro. Inscrição – . Peso: 17 g. (SEAR, 1977, p. 622). 

 

 

 

 

Alexandre III (336-323 a.C.). Tetradracma de prata. Local de cunhagem 

Babilônia. Anverso: cabeça de Héracles, vestindo pele de leão. Reverso: 

Zeus sentado, segurando águia e cetro. Inscrição –  

. Peso: 17,1 g. (SEAR, 1977, p. 622). 

 

O título basileus encontrado em determinadas 

moedas variou de acordo com a região, e o período. A 

população de língua grega não via com bons olhos o 

governo exercido por qualquer rei e, portanto, o título 

geralmente não é encontrado em moedas de Alexandre que 

circulavam na Grécia continental (WALBANK, 1984, p. 66; 

MOSSÉ, 2004, p. 143). Ainda que no século IV a.C., tenham 

surgido círculos de pensadores na Grécia que passaram a 

https://www.numisbids.com/sales/hosted/pecunem/001/image00021.jpg
https://www.numisbids.com/sales/hosted/pecunem/001/image00025.jpg
https://www.numisbids.com/sales/hosted/pecunem/001/image00021.jpg
https://www.numisbids.com/sales/hosted/pecunem/001/image00025.jpg


ENTRE A MACEDÔNIA, A HÉLADE E O ORIENTE: OS VÍNCULOS DO BASILEUS 

HELENÍSTICO 

 

51 
 

conceber um tipo idealizado de monarquia, como Xenofonte, 

Isócrates, e até mesmo Platão e Aristóteles, e que as reflexões 

destes homens tenham influenciado a própria ideologia em 

torno da qual a basileia helenística vai estar envolta, a 

representação da monarquia, e a submissão a mesma no 

território da Hélade foi algo que suscitou diversas manobras 

específicas por parte dos basileis helenísticos, sobretudo dos 

primeiros. 

Tanto Filipe, quanto Alexandre, e depois Antígono e 

Demétrio, articularam mecanismos simbólicos para a 

representação de suas imagens. A recorrência e 

manipulação de um passado mítico, à ligação com 

ancestrais poderosos, e a elementos da cultura de uma 

localidade dominada, como as cidades gregas e o território 

asiático, mostram para nós o poder e importância do que 

Bordieu (1998) chamou de capital simbólico.5 

É por meio do capital simbólico que, os construtores 

da basileia helenística se faziam ver e crer pelas populações 

pertencentes ao território da oikoumene – fossem elas 

compostas por macedônios, gregos ou asiáticos. Antígono e 

Demétrio, dentro deste espaço de fronteiras, e tendo 

Alexandre III se tornado um capital simbólico de primeira 

importância, também irão seguir o mesmo padrão de 

cunhagem iniciado por Filipe II e depois adaptado por seu 

filho. No que se refere a Antígono, a representação 

numismática não nos revela tanto, pois dentro da lógica de 

fabricação de sua imagem como primeiro basileus helenístico, 

Antígono buscou a filiação com Alexandre, e desta forma, as 

moedas cunhadas durante seu governo eram todas em nome 

deste, inclusive com a própria inscrição no reverso com o 

                                                             
5 Segundo a definição de Bourdieu (1998, pp. 134-135), o capital simbólico 

seria: “[...] geralmente chamado de prestígio, reputação, fama etc, que é 

a forma percebida e reconhecida como legítima das diferentes espécies 

de capital.” 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

52 
 

nome do argéada. A representação numismática que 

possuímos com a inscrição do nome de Antígono no reverso 

foi provavelmente cunhada a mando de Demétrio, em 

homenagem ao pai. 

 

 

Antígono Monoftalmo. Estáter de ouro do tipo Alexandrino. Local de 

cunhagem provavelmente Peloponeso (303 a.C.). Anverso: cabeça de 

Héracles vestindo pele de leão. Reverso: Zeus sentado, segurando águia e 

cetro. Inscrição –   ΒΑΣΙΛΕΩΣ ΑΝΤΙΓΟΝΟΥ (British Museum, 1932). 

 

A cunhagem póstuma como homenagem feita por 

Antígono, e outros diádocos, foi comum no mundo helenístico, 

Alexandre fez diversas cunhagens em nome de seu pai e de 

outros reis macedônios. Se filiar aos ancestrais era um forte 

elemento de legitimação. Quanto a Demétrio, sua 

representação numismática é muito rica. Ele inclusive será o 

primeiro basileus a representar a si próprio nas moedas, 

primeiro em tetradracmas de prata e depois em estáteres de 

ouro. Em suas representações numismáticas é possível ver mais 

claramente elementos que ligam o rei tanto a Hélade, a 

Macedônia quanto ao Oriente. 

 



ENTRE A MACEDÔNIA, A HÉLADE E O ORIENTE: OS VÍNCULOS DO BASILEUS 

HELENÍSTICO 

 

53 
 

 
 

Demétrio Poliorcetes (306-283 a.C.). Tetradracma de prata. Achado em 

Circa (291-290 a.C). Anverso: Demétrio ornado com diadema. Reverso: 

Poseidon com pé direito sobre a rocha, segurando tridente, monograma 

no círculo à esquerda exterior. Inscrição –  . Peso: 

16,88 g. (SEAR, 1977, p. 628). 

 

Por meio da representação numismática vemos como 

o descendente da dinastia Antigônida, se filia a deidades 

helênicas, a um dos símbolos mais controversos da basileia 

helenística, o diadema, e ao componente essencial da 

imagem do basileus helenístico e que está diretamente ligado 

a uma das maiores qualidades dos monarcas macedônios e 

que se propagou no século IV a.C., pelo território da hélade – 

a representação do basileus como general vitorioso. Inclusive 

é a partir deste atributo, que se cria a ideia de Theos Aniketos, 

e a imagem de Sóter ligada ao soberano helenístico por parte 

das cidades gregas. É principalmente devido a esta imagem 

de general vitorioso ser de suma importância para a 

constituição da basileia, que ao analisarmos a constituição da 

basileia Antigônida torna-se fundamental a associação da 

figura de Demétrio ao pai. 

Sobre as honras aos basileis por parte de cidades 

gregas decorrentes da vitória destes o caso mais bem 

iluminado é o de Atenas. Por volta de 307/6 a.C., Antígono 

enviou Demétrio, para libertar Atenas, que na época era 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

54 
 

administrada por Demétrio de Falero, aliado de Cassandro 

(CÂNDIDO, 2004, p. 220). 

Demétrio, que em breve ganharia o epíteto de 

poliorcetes, derrotou a guarnição de Cassandro em 

Mouniquia e dois meses depois, como libertador, entrou em 

Atenas. Ele libertou os atenienses do domínio de Cassandro, e 

expulsou Demétrio de Falero da cidade, restaurando a 

democracia. A recepção de Demétrio pelos atenienses teria 

sido a seguinte, segundo testemunho de Plutarco (Vitae 

Parallelae, Demetrius, VIII, 4-9, 1): 

 

Demétrio navegou até o Pireu [...]. Ele estava 

agora à vista de todos. De sua embarcação, 

ele deu um sinal para a calma e silêncio, e 

quando este foi realizado, através de um 

arauto proclamou que seu pai lhe tinha 

enviado, com boa fortuna, para libertar os 

atenienses e expulsar a guarnição [de 

Cassandro] e restaurar aos atenienses suas 

leis e constituição ancestral. Após esta 

proclamação ter sido feita, a maioria [dos 

atenienses] imediatamente colocou seus 

escudos para baixo diante de seus pés e o 

aplaudiram. E, gritando, eles pediam para 

Demétrio desembarcar, e o chamavam de 

“benfeitor” (εὐεργέτην) e “salvador” 

(σωτῆρα).  

 

As honrarias concedidas a ambos os antigônidas 

foram grandiosas como nos reporta Diodoro (XX, 46, 1-4): 

coroas de ouro, altares com sacrifícios, imagens tecidas 

dentro dos moldes da veste de Atena, duas tribos com os 

nomes dos mesmos e um grupo de bigas de ouro.6 

 

                                                             
6 Honrarias aos antigonidas só foram removidas por volta de 200 a.C 

(BROGAN, 2003). 



ENTRE A MACEDÔNIA, A HÉLADE E O ORIENTE: OS VÍNCULOS DO BASILEUS 

HELENÍSTICO 

 

55 
 

 
 

Monumento heróis epônimos (LANG, 2004) 
 

Inclusive, fragmentos epigráficos, nos reportam que a 

esta altura, o termo basileus já era direcionado a Antígono e 

Demétrio. Antígono que fora proclamado em 311 a.C., 

Basileus da Ásia, foi em 306 proclamado como o primeiro 

basileus helenístico ao lado do filho. Os cultos dedicados a 

Antígono e a Demétrio representam uma faceta da 

representação do basileus, que está diretamente ligada à 

vitória militar: a imagem do herói. Seria normal no processo de 

fabricação do basileus ocorrer um processo gradual de 

“mitificação” de eventos ligados à sua pessoa. Para sua 

legitimação, Antígono vai se apoiar no conjunto de mitos em 

torno da figura de Alexandre,7 em especial o do rei como 

herói, ligada à imagem de salvador (Sóter), mas será através 

das ações militares de Demétrio que Antígono conseguirá sua 

                                                             
7 Depois do desaparecimento da dinastia Árgeada, elemento 

fundamental de legitimação do monarca macedônio, os reis helenísticos 

vão usar para se legitimarem a filiação com Alexandre no campo de 

batalha. 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

56 
 

afirmação como general vitorioso, atributo essencial para o rei 

helenístico que está se delineando no final do século IV a.C.        

Em nossa tentativa de analisarmos, de forma sucinta, a 

basileia helenística e os caminhos por onde está se moldou, 

podemos constatar que trata-se de uma realeza nova, que 

não é simplesmente macedônia, asiática ou helênica, mas 

tributária destas três esferas – a partir das quais o arcabouço 

ideológico em torno da monarquia helenística nasceu. Ao 

mesmo tempo, que, o monarca era de origem macedônia e 

se apoiava em seu exército, por exemplo, ele se apresentava 

como sucessor da dinastia Aquemênida, ou do faraó no caso 

específico dos ptolomeus. Seguia assim, como protetor dos 

gregos e ele mesmo tendo filiações com as principais 

deidades helênicas. E tanto Alexandre quanto Antígono e 

Demétrio, afirmaram estas múltiplas facetas da basileia 

helenística, seja por meio de ações concretas, ou pela 

propagação simbólica das mesmas, via cunhagem de 

moedas, inscrições ou cerimoniais. 



57 
 

4 

 

OS GREGOS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA COM 

A APOIKIA DE LÓCRIS EPIZEFIRI 

Prof.ª Mestranda Andrea Magalhães da Silva Leal 

(PPGH/UERJ) 

 

A mobilidade de pessoas a terras longínquos fez parte, desde 

tempos remotos, da vida cotidiana dos povos antigos. 

Entretanto, é na época Arcaica que importantes 

deslocamentos de indivíduos configuraram as prematuras 

cidades-Estados. No arcaísmo, a expansão helênica ocorreu 

em duas fases. A primeira, teve início em meados do século 

VIII a.C., direcionado para a Itália e oeste do Mediterrâneo, 

culminando na fundação das póleis Pitecusa (ca 750 a.C.), 

Cuma (ca 750 a.C.), Siracusa (ca 734 a.C.), Catânia (ca 730 

a.C.) e Zancle (ca 730 a.C.); a segunda fase iniciou-se no 

século seguinte, concentrada no Egeu e no mar Negro, com 

as primeiras fundações em Tasos (ca 680 a.C.) e em Cízico (ca 

680 a.C.). No mapa 1 temos a oportunidade de verificar a 

dimensão das regiões ocupadas pelos helenos a partir desta 

mobilidade, cidades-Estados como Mainace e Phasis, no 

extremo Ocidente (Península Ibérica) e Oriente (mar Negro), 

respectivamente, e ao extremo norte, a cidade-Estado de 

Tanais (no atual território da Rússia) e Naucratis, ao sul, no 

Egito. Nesta imensidão os habitantes dessas áreas longínquas 

mantinham uma característica peculiar: reconheciam-se. E 

como helênicos, mesmo estando afastados de sua cidade-

mãe. Este é um dos temas que trago para a investigação 

desta pesquisa.   

 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

58 
 

 

Mapa 1. Colonização Grega: 750-500 a.C. 

(Fonte: POMEROY, Sarah B; BURSTEIN, Stanley M.; DONLAN, W.; ROBERTS, 

Jeniffer Tolbert. A Brief History of Ancient Greece. Politics, Society, and 

Culture. New York: Oxford University Press, 2009. 2ª Edição) 

 

É substancial frisar que nossa pesquisa se insere no 

período Clássico (séculos V-IV a.C.), onde compreende-se do 

início dos anos 480 a.C., com a derrocada dos persas na 

tentativa de invasão à Grécia, na Batalha de Maratona, e a 

morte de Alexandre, o Grande1. Os acontecimentos políticos-

militares ocorridos no classicismo, através de grandes guerras, 

como as Guerras Médicas, entre helenos e persas, e a Guerra 

do Peloponeso, que marca os conflitos de interesses entre a 

Liga do Peloponeso e a Liga de Delos, repercutiram em 

grande parte nas póleis e contribuíram para o 

desenvolvimento cultural, econômico e político da Hélade. 

Diante da investigação do movimento helênico rumo 

às novas terras, uma indagação nos ressalta: qual teria sido a 

intenção/motivação que levou os helenos a cruzarem terras 

longínquas, deixando sua região para estabelecerem-se 

permanentemente em terras desconhecidas, e por vezes 

                                                             
1 Pomeroy et all, 2009, p.8 



OS GREGOS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA COM A APOIKIA DE LÓCRIS EPIZEFIRI 

 

59 
 

hostis? Para uma série de pesquisadores sobre o tema, os 

motivos que levaram os helenos a emigrar para regiões 

afastadas são de certa forma diversos. O processo de 

migração helênica detém uma vasta historiografia2. Há a 

tendência em explicar tal fato por fatores econômicos, por 

considerar que os “helenos teriam procurado controlar os 

mercados de escoamento da sua produção artesanal e a 

aquisição de metais que, a partir do século IX, começa a 

desenvolver-se em larga escala” (MOSSÉ, 1984, p.101). Sarah 

Pomeroy discorre sobre o tema mencionando que os helenos 

teriam percorrido novos horizontes em busca de bens 

importados, especialmente os metais escassos, e terras férteis 

para que os cidadãos de sua pátria-mãe pudessem viver 

nesses novos assentamentos (POMEROY, 2009,p.74). 

Entretanto, Moses Finley ao tratar desta busca de novas terras, 

em virtude da stenokhoría3, afirma que algumas póleis, como 

o caso de Argos e Atenas, que tiveram uma explosão 

populacional no momento em que o processo de migração 

helênica teve início, não participaram deste movimento 

(FINLEY, 1990, p.109). O que reforça a ideia de que nem todas 

póleis estavam em busca de um novo território. François 

Lefèvre, nos diz que algumas fundações tiveram iniciativas 

isoladas, uma vez que nem todos os habitantes propuseram 

por estas empresas, por exemplo, os aglomerados 

populacionais da Ática que provavelmente estariam 

“ocupados em controlar seu vasto território (cerca de 2.500 

                                                             
2 Airton Pollini, Limites et occupation de l‟espace dan les colonies 

grecques du Sud de l‟Italie (2012); Elaine Farias Veloso Hirata, 

Monumentalidade e representações do poder de uma pólis colonial 

(2009); Emanuelle Greco, Archeologia dela Magna Grecia (1992); 

Giovanni Pugliese Carratelli (et al), Megale Hellas. Storia e civiltà dela 

Magna Grecia. (1983); Alfonso Mele, How archaic greek colonization 

developed and what forms it took (1997). 

3 Definição stenokhoría (feminino; plural stenokhoríai) Insuficiência de 

terras; insuficiência de terrenos para distribuição a todos os membros da 

comunidade. (Glossário LABECA) 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

60 
 

km2) e em completar o sinecismo4” (LEFÈVRE, 2013, p.106). Ao 

nosso ver a mobilidade helênica espalhou diversas famílias 

pelo Mediterrâneo, ampliando os horizontes dos helenos, 

através de histórias de viajantes e informações mais 

autênticas. Consequentemente, o conhecimento de lugares 

longínquos foi ampliado, não mais conhecendo apenas os 

lugares descritos pelo poema Odisséia de Homero. Entretanto, 

refletimos que, para a maioria dos helenos as experiências 

eram limitadas. Sendo assim, acreditamos que por poucos 

serem mercadores, viajantes ou emigrados, a vida da maioria 

dos helênicos limitava-se em suas necessidades imediatas, 

pelas tarefas que durante todo o ano o trabalho da terra 

familiar lhes impunha e pelas barreiras físicas da paisagem 

que os cercava. Desta forma, diante das explanações destes 

estudiosos, temos que ter em mente que há diversos motivos 

para expansão helênica e que a generalização não pode ser 

utilizada para esta mobilidade, uma vez que cada grupo 

políade teve um motivo diferenciado, nem todos procuravam 

por terras férteis e nem todos procuravam por mercados. 

As pesquisas acerca da Grécia Antiga argumentam, 

em sua maioria, sobre a pólis Atenas, pois é uma das poucas 

das 1037 pólis5 que possui um grande número de informações 

escritas que chegaram até a nossa época. Todavia, nossa 

investigação direciona-se à Magna Grécia (no mapa 2 

podemos verificar um grande número de fundações de 

cidades nesta região e na Sicília pelos helenos), 

especificamente na pólis de Lócris Epizefiri, cidade fundada 

pelos helenos da Grécia Central, conhecida como Lócrida 

que é composta por Lócris Ozolian, Locris Epicnemidian, e 

Lócris Opuntia, no qual insere-se no contexto da migração 

                                                             
4 Definição sinecismo: Coabitação, fusão de pequenas comunidades 

numa maior que totalmente as substitui; processo que na Grécia Antiga 

levou, em muitos casos, à formação da polis. (Glossário LABECA) 

5 HANSEN, M.H. & NIELSEN, T.H. Na Invetory of Archaic and Classical Poleis. 

Oxford: Oxford University Press, 2004. 



OS GREGOS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA COM A APOIKIA DE LÓCRIS EPIZEFIRI 

 

61 
 

helênica. Sendo assim, no decorrer de nossa pesquisa 

tentaremos compreender o processo migratório de Lócris 

Epizefiri, a fundação desta pólis e a identidade dos habitantes 

diante do lugar antropológico identitário que deu sentido a 

estes sujeitos e foi construída pelo viés do político, uma vez 

que as relações de poder e cultura destes indivíduos refletiram 

os múltiplos modos de vida destes helenos na Magna Grécia 

que estabeleceram domínio nesta região. 

  

 

Mapa 2. Colonização helênica na Sicília e Magna Grécia. 

Fonte: POMEROY, Sarah B; BURSTEIN, Stanley M.; DONLAN, W.;        

ROBERTS, 2009) 

 

 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

62 
 

Ao iniciar a investigação sobre o mundo helênico 

antigo constatamos que, ao longo da pesquisa histórica, os 

assentamentos helênicos fundados nestas novas terras, por 

grupos de indivíduos vindos da Hélade, foram chamados de 

„colônias‟ pelos historiadores. O estudioso A. G. Woodhead, 

em sua obra “Os gregos no Ocidente”, afirma que a 

„colonização‟ da Grécia, foi necessária, tornando possível a 

navegação dos mares com maior segurança e sendo mais 

fácil estabelecer relações internacionais. Mais adiante, 

também assegura que foi no Mediterrâneo ocidental que as 

„colônias‟ mais floresceram” (WOODHEAD, 1972, pp. 32-34). 

Percebe-se neste autor que ele utiliza o termo „colonização‟ e 

„colônia‟ para referir-se ao deslocamento de helenos ao 

Ocidente e a ação destes diante das novas terras. A partir de 

uma historiografia mais recente, os termos “colônia” e 

“colonização grega” começaram a ser questionados. 

Segundo Irad Malkin, em “Greek colonization. The right to 

return”, não há um termo apropriado, seja em grego antigo 

ou em qualquer língua moderna, para o conceito de 

“colonização grega”; afirma ainda que mesmo em Tucícides 

(1.12.4) o termo seria outro: “quando a Hélade envia 

“apoikiai” (MALKIN, 2016, p.28).  

Os historiadores da atualidade que defendem o 

retorno ao período grego para conceituar o termo 

„colônia/colonização grega‟ afirmam que esta definição é 

uma analogia ao termo utilizado para definir as atividades 

ocorridas a partir da expansão marítima da Modernidade e, 

por este motivo, deve-se ter cautela ao utilizá-la para 

Antiguidade, tendo em vista que as ações de uma e de outra 

são divergentes. Robin Osborne, em “Greek ‘colonisation’: 

what was, and what is at stake? ”, afirma que a terminologia 

nunca é inocente, devendo ter atenção a certos termos e a 

maneira como são usados (OSBORNE, 2016, p.22). Além do 

mais, quando nos referimos a estes termos é inevitável 

associarmos a ideia de uma „colônia‟ a uma „metrópole‟ e, 



OS GREGOS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA COM A APOIKIA DE LÓCRIS EPIZEFIRI 

 

63 
 

assim, a uma dependência da primeira com a segunda. 

Diante disto, esta ideia tornou-se equivocada no mundo 

helênico6, pois as cidades fundadas eram independentes 

econômica, política e socialmente da cidade de onde os 

helenos vieram. Contudo, estes novos assentamentos 

mantinham laços com as cidades de origem da Hélade.  

Discussões sobre a nomenclatura adequada à parte, 

o que estes historiadores chamam a atenção é para o fato 

que independentemente de qual seja o termo a ser utilizado o 

que gera mais relevância é a importância do estudo sobre 

estes deslocamentos, ocorridos entre os séculos VIII e VI a.C., e 

seu resultado para o mundo helênico. Pois, o contato com 

povos autóctones contribuiu para a criação da identidade 

helênica (HALL, 2016, p.51). Desta forma, diferentemente de 

uma historiografia tradicional, que aplica o termo “colônia”, 

nós propomos utilizar o termo específico para cada tipo de 

cidade classificadas a partir de seu contexto: clerúquia, 

emporium ou apoikia7, os quais nos dão o entendimento para 

qual função cada assentamento era fundado, mediante 

decisões acertadas pelas suas cidades de origem. Desta 

forma, nossa pesquisa analisa a apoikia de Lócris Epizefiri 

(Mapa 2), na Magna Grécia, atual região da Calábria. 

Logo, para o debate sobre o processo migratório 

desta apoikia traremos à discussão Kristoffer Momrak, em The 

myth of the metropolis—colonisation, cosmopolitanism, and its 

consequences (1997), Adolfo J. Domínguez Monedero, em 

Fundación de ciudades en grecia: colonización arcaica y 

helenismo (2006), Soledad Milán, em Del golfo de Corinto al 

                                                             
6 Com exceção dos assentamentos das cleurúquias, pois estas cidades 

são dependentes das suas cidades de origem. 

7 Clerúquia: cidade militar que mantinha laço de dependência política e 

econômica com a cidade que a havia fundado; emporium: entre posto 

comercial; apoikia: cidade independente política e economicamente em 

relação a cidade que a fundou, entretanto, mantinha relação religiosa e 

moral com estas cidades fundadoras. 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

64 
 

Cabo Cefrio: el viaje de los locrios y la fundación de locris 

epicefria (2013), Alfonso Mele, How archaic greek colonization 

developed and what forms it took (1997) e Airton Pollini e 

Arianna Esposito, em Postcolonialism from américa to Magna 

Graecia (2016). 

Também propomos o diálogo com a mais recente 

informação sobre a mobilidade8 helênica que vem de Irad 

Malkin, na obra Migration and Colonization, na qual, após 

análises acerca da distinção da migração no Dark Age e na 

época Arcaica, e também da continuidade nas novas pólis, 

da orientação e utilização da chôra e da prática do espaço 

terrestre e marítimo, permitiu o autor compreender a 

formação de identidades coletivas dos helenos durante a 

primeira metade do primeiro milênio a.C. Acreditamos que o 

ser helênico consistia em participar de uma mesma visão de 

mundo mais do que um território comum. Desta forma, nos 

indagamos como os imigrantes de Lócris Epizefiri viam-se 

como helenos, quais seriam os instrumentos que eles se 

apoiavam para justificar sua identidade helênica?  

A partir do questionamento sobre a identidade dos 

habitantes de Lócris Epizefiri e o seu lugar antropológico 

identitário dialogaremos com Adolfo J. Domínguez Monedero, 

na obra De la identidad étnica a la identidad política: los 

locrios de Grecia y de Italia (2006), Irad Malkin, em Greek 

colonization: the right to return (2016), Liliana Costamagna, em 

Una città in Magna Grecia Locris Epizefiri. Guida Archeologica 

(1990), Jennifer Larson, na obra Ancient Greek Cults: A Guide 

(2007), Rebecca Schindler, na obra Aphrodite And The 

Colonization Of Locris Epizephyrii (1997), e, Christiane 

                                                             
8 Há uma discussão na historiografia mais recente quanto ao termo 

utilizado para definir a ação dos helenos rumo ao Mediterrâneo Antigo. 

Enquanto historiadores utilizam o conceito de emaranhamento ou rede 

de contatos escolhemos utilizar o termo mobilidade de M. Grass, na obra 

Les stratigraphies conceptuelles de La Mediterranée archaique. 



OS GREGOS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA COM A APOIKIA DE LÓCRIS EPIZEFIRI 

 

65 
 

Sourvinou-Inwood, em The Votum of 477/6 B. C. and the 

Foundation Legend of Locri Epizephyrii (1974). 

A região a ser investigada Lócris Epizefiri detém 

materialidade através de Estrabão, em seu livro Geografia (v. 

6.1.8), o qual menciona que a cidade, situada no topo de 

uma colina chamada Epopis, foi fundada logo após a 

organização de Siracusa (733 a.C.) e Crotone (709 a.C.), 

então no final do século VIII a.C., princípio do VII a.C., 

entretanto, esta não é a única datação proposta para a 

fundação desta região. Eusébio, bispo de Cesaréia, no século 

IV d.C, na tradução armênia de seu trabalho, mostra que o 

assentamento é do ano de 673 a.C., e Jerome, que editou a 

tradução latina da obra de Eusébio, menciona a data de 679 

a.C. Contudo, devido a dados arqueológicos da atualidade, 

tende-se a considerar a data proposta por Estrabão como a 

mais confiável.9  

Os arqueólogos Costamagna e Sabbione, em Una 

Citta In Magna Grecia Lócris Epizefiri (1990, p. 32), a partir de 

levantamentos arqueológicos, confirmaram o que Políbio nos 

diz em Histórias (v.12.5), que os migrantes helênicos da região, 

inicialmente, estabeleceram-se em Cabo Zefirio e, 

provavelmente, acordaram um pacto de paz com os 

autóctones (os sículos), e que após um período de tempo 

assentaram-se definitivamente ao norte do Cabo Zefirio, 

próxima a cidade autóctone de Contrada Janchina, pois a 

terra provavelmente apresentava-se mais fértil e rica em água 

do que a colina argilosa em torno do Cabo Zefirio10.  

                                                             
9 A descoberta de alguns aríbaloi (recipiente para preservar o óleo 

perfumado para cuidados com o corpo, comum nas casas de banho e 

entre o enxoval atletas) nas necrópoles de Lucífero e Parapezza - 

provenientes de Corinto e datados de 700 a.C. - situou a fundação de 

Locri no final do século VIII a.C. (Costamagna; Sabbione, 1990, p. 32). 

10 Estes dados arqueológicos reafirmam o que Políbio nos diz em Histórias 

(v.12.5), o qual os helênicos fizeram um pacto de paz com a elite local. 

Entretanto, antes do juramento ser confirmado por ambas as partes, os 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

66 
 

No século VII a.C., a pólis já detinha um traçado 

urbano racional e ordenado, e seus santuários e cultos 

começavam a ser conhecidos em todo o mundo helênico. 

Neste ambiente interno foi possível planejar uma expansão 

territorial através de “sub-pólis”. Assim, ao fim do século VII 

a.C., Lócris Epizefiri fundou as cidades-estados Medma (atual 

Rosarno) e Hípion (atual Vibo Valentia). Desta forma, com 

estas duas fundações, Lócris Epizefiri passou a controlar uma 

parte substancial do território entre o Mar Jônico e o Mar 

Tirreno, incluindo as áreas montanhosas entre estas margens. 

Com isso, as pólis vizinhas Crotone e Regio passaram a ver 

com certa desconfiança as intenções expansionistas de Lócris 

Epizefiri, o que no futuro foi inevitável um confronto entre elas.   

Além do controle sob as suas duas “póleis”, Lócris 

Epizefiri também se destacou entre as cidades-Estados no 

Ocidente ao ser palco do primeiro legislador a produzir um 

código de leis escritas, o Código de Zaleuco, produzido por 

Zaleuco de Lócris Epizefiri (c. século VII a.C.).   

O historiador alemão Karl Julius Beloch traz a dúvida 

do filósofo locriense Timeu11 que se mostrava provavelmente 

cético sobre a historicidade de Zaleuco, pois acreditava ser 

Zaleuco uma divindade ligada a adoração do sol. Para este 

autor, esta ideia surgiu com base na etimologia de seu nome: 

ζα- (intensificador de prefixo) + λευκός (“branco, “brilhante”) 

(ALLASIA, 2015, 5). Entretanto, segundo o autor, esta ideia não 

pode prosperar visto que não há referências sobre a 

                                                                                                                           
locrienses expulsaram os sículos da região, estes rumando em direção ao 

interior, só voltando a ter uma convivencia tempos mais tarde.   

11 Sobre o filósofo Timeu não há documentos; sabe-se que ele viveu no 

século IV a.C. Acredita-se que seus trabalhos sobre ciência e filosofia 

foram perdidos com o tempo. As informações que chegam até nossa 

época emergem de Platão, que dedica uma obra ao Timeu, em que 

Sócrates diz ao filósofo: “Nosso Timeu, nascido em Locri, na Itália, cidade 

em ordem com excelentes leis, onde é inigualável para a riqueza e a 

nobreza e onde ocupou os mais altos cargos do  Judiciário e atingiu, em 

minha opinião,  o mais alto honra de toda a filosofia” (PLATÃO, Timeu, II) 



OS GREGOS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA COM A APOIKIA DE LÓCRIS EPIZEFIRI 

 

67 
 

adoração do sol pelos locrienses. A figura de Zaleuco 

também é rodeada por uma áurea mítica. Supõe-se que 

antes de virar legislador, ele teria sido camponês que 

praticava o pastoreio e, em sonho, foi instruído por Athená a 

ordenar a sociedade locriense. Entretanto, Diodoro da Sicília12, 

relata que Zaleuco nasceu em Locris em berço de família 

nobre, foi aluno de Pitágoras13 e era admirado pela sua 

educação, contribuindo para sua cidade natal com a 

codificação de leis.  

As leis de Zaleuco não sobreviveram intactas até os 

nossos dias, porém, obtemos alguns fragmentos, que 

transcrevo a seguir14: 1. Não é permitido alienar seu 

patrimônio, a não ser que aconteça alguma desventura 

publicamente; 2. Aos locrienses não é permitido possuir 

escravos; 3. Os adúlteros devem ter dois olhos retirados; 4. As 

mulheres ficam proibidas de usar vestidos e sedas de ouro, se 

não for para casar; 5. As mulheres casadas devem usar roupas 

brancas ao caminhar pela ágora, as solteiras podem usar 

roupas coloridas; 6. Não se deve apresentar-se armado na 

Assembleia; 7. Condenar a multa de quem, voltando de 

regiões distantes, introduzissem novidades; 8. Condenar a 

morte o enfermo que tivesse bebido vinho contra a proibição 

do médico; 9. Proibir chorar os mortos ... depois de ter 

enterrado o cadáver; 10. Proibir ação judicial sem antes ter 

tentado uma reconciliação; 11. Impedir a venda dos 

alimentos daqueles que não sejam seus produtores; 12. 

Condenar a morte o ladrão; 13. Retirar o olho daquele que 

retirou o olho de outrem; 14. Aquele que quiser propor uma 

reforma na Assembleia ou a substituição de uma lei existente, 

                                                             
12 Diod. 12.20.1  

13 Talvez tenha uma incoerência na afirmação de Diodoro da Sicília, uma 

vez que Pitágoras tenha vivido no século VI a.C. e Zaleuco no século VII 

a.C. 

14 Ver site: http://www.locriantica.it/personaggi/zaleuco.htm. Acesso em: 

14/04/2015.  



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

68 
 

deve se apresentar com uma corda em volta do pescoço, 

pronto para ser enforcado caso a proposta não seja 

aprovada.   

O período de Zaleuco e da criação de seu Código faz 

parte do momento em que agitações políticas, econômicas e 

sociais que incorrem na sociedade helênica, as stasis. Deste 

movimento surgiram lideranças – os legisladores - que 

buscavam, na forma de Lei, apaziguar as inquietações. 

Aristóteles15 afirma que as leis de Locris Epizefiri nasceram com 

Zaleuco. Assim como menciona Estrabão, na obra Geografia, 

Livro VI, que os locrienses foram os primeiros indivíduos a 

usarem leis escritas, tendo como personagem responsável 

Zaleuco. Matteo Allasia apresenta uma passagem de 

Aristóteles em que este relata que os locrienses perguntaram 

aos deuses como eles poderiam sair da grande stasis, a 

resposta oracular foi que eles deveriam criar uma lei e que um 

camponês que praticava o pastoreio seria capaz de introduzir 

muitas leis excelentes para os cidadãos. Sendo assim, ao 

verificarmos os relatos de Diodoro da Sicília e de Aristóteles 

percebemos a figura dúbia em que se encontra Zaleuco, o 

qual, Alassia verifica em suas leis laços de caráter reacionário 

a inovações e de eunomia, como o direito jurídico de Licurgo 

de Esparta (c.800-730 a.C.), que também aparece como uma 

personagem de existência duvidosa embora seja 

mencionado por Aristóteles, em A Política, como 

contemporâneo de Zaleuco, sendo estes dois legisladores 

discípulos de Tales de Mileto (ARISTÓTELES, A Política, v. 1274 a 

22-30).  

A memória coletiva das leis rígidas de Lócris Epizefiri 

perpassada por séculos possibilitou Píndaro, no século V a.C., 

na obra Olímpica, dedicada ao pugilista locriense 

Agesidamo, a afirmar que “a justiça governa Lócris Epizefiri” 

(PÍNDARO, Olímpica¸ v. 10,17). Entretanto, até o século V a.C., 

                                                             
15 Aristoteles . Política. 2.1274ª 



OS GREGOS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA COM A APOIKIA DE LÓCRIS EPIZEFIRI 

 

69 
 

o sistema político desta pólis estava norteada pela oligarquia, 

o qual no século seguinte foi alterada para uma forma de 

governo próximo a democracia, o que provavelmente 

desmantelou a eunomia (ALLASIA, 2015, p.25). Infelizmente, 

não dispomos de informações mais aprofundadas a respeito 

deste tema e da localização da ágora o que poderia nos 

fornecer informações valiosas a respeito desta apoikia. 

Costamagna e Sabbione sugerem que é provável que a 

ágora estivesse no centro da área urbana, isto é, perto da 

estrada Dromo ou do sopé das colinas próximas, infelizmente 

diante da “presença de edifícios modernos e do cultivo 

intensivo, até agora não foi possível realizar pesquisas para 

resolver o aspecto mais obscuro da articulação da cidade” 

(COSTAMAGNA E SABBIONE, 1990, 62). Além disso, também 

não foram encontrados até o momento os edifícios públicos 

relacionados às atividades de assembleia, de discussão, tais 

como o buleutério, o pritaneu e o eclesiastério. 

Devemos ter em mente que a formação de apoikias 

no mundo antigo era concomitante e indissociável com a 

criação de santuários, assim, não foi diferente com Lócris 

Epizefiri. Segundo Regina Rezende et all (2011), o culto no 

espaço sagrado pode ser considerado como a prática 

religiosa que tem por objetivo dar coesão social, promovendo 

laços de identidade entre os helenos ali instalados e também 

como um marcador de posse e elemento de unificação 

identitária dessa cidade16. Deste modo, foram encontrados 

nos assentamentos da Sicília e Magna Grécia, demonstrados 

no Mapa 2, diversas divindades pertencentes ao panteão 

helênico, pois a religião helênica estava presente em todas as 

etapas da integração do indivíduo à coletividade da qual o 

sujeito fazia parte. Por conseguinte, as atividades econômicas, 

políticas e culturais faziam parte de um entrelaçamento de 

                                                             
16 REZENDE, Regina Helena; CUSTODIO, Christiane Teodoro; LAKY, Lilian de 

Angelo. Espaços sagrados e a formação da pólis.  



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

70 
 

cultos e práticas ritualísticas. Neste contexto, Regina Rezende 

et all (2011) nos apresenta que a apoikia de Lócris Epizefiri, na 

Magna Grécia, não se distancia deste cenário de fundação 

da cidade concomitante com a construção de santuários, 

pois a arqueologia nos fornece a comprovação da 

antiguidade correspondente dos vestígios de santuários com 

a datação da fundação desta pólis, sugerida pela 

documentação textual.   

Desta forma, nos indagamos quanto à possibilidade 

de identificar o lugar antropológico identitário nos espaços 

sagrados de Lócris Epizefiri, pois acreditamos que estas regiões 

poderiam fornecer instrumentos sobre a formação da 

identidade locriense. Para buscar respostas para este 

questionamento, propusemos um olhar direcionado aos dois 

santuários dedicados à divindade Afrodite (Santuário 

extramuro de Afrodite e o Santuário de Marasà), que datam 

da época de fundação desta apoikia, os quais esperamos 

obter informações que nos forneça um arcabouço para 

identificar as práticas religiosas dos habitantes desta região. 



71 
 

5 

 

HÉRACLES E A APOIKIA DE RHAECELUS: O TIRANO 

PISISTRATO COMO OIKISTES 
Prof. Dr. José Roberto de Paiva Gomes 

(CEHAM/UERJ; PPGHC/UFRJ) 

 

A colonização grega, como um fenômeno cultural, 

compreendido entre 700 a 580, que expandiu o modo de vida 

helênico em toda a extensão do mar Mediterrâneo e o mar 

negro. A ocupação obedeceu alguns fatores: a presença de 

um oikistes1, um aristocrata, responsável pela fundação de 

colônias. O termo mais antigo para colonização será a 

apoikia2 que significa a separação de um grupo de cidadãos 

com uma independência política e administrativa. Outros 

como colônia e cleruquia3 se relacionavam a exploração 

agrícola do território. Os colonos eram assentados e os lotes 

de terras divididos. 

                                                             
1 Oikistes significa um indivíduo que foi escolhido como um líder investido 

com o poder de selecionar um lugar de assentamento (nova colônia – 

apoikia), dirigindo os trabalhos dos colonos e a administração da região 

(Garland, 2010, 50). 

2 Cidade fundada por grupo de imigrantes gregos, sobretudo a partir do 

século VIII a.C. As apoikias mantinham relação religiosa e moral com as 

cidades que as haviam fundado mas eram completamente 

independentes do ponto de vista político e econômico (Labeca.org - 

glossário). 

3 Estabelecimento de uma colônia em lotes de terra definidos por sorteio. 

As cleruquias mantinham laços de dependência política e econômica 

com as cidades que as haviam fundado. Ao contrário das apoikiai, que 

formavam cidades autônomas e independentes da cidade fundadora, 

as ceruquías eram de certa forma prolongamentos da metrópole. Por 

exemplo, os colonos de cleruquias atenienses estabelecidas no Egeu 

mantinham a cidadania da cidade fundadora (Labeca.org – glossário). 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

72 
 

Finley (1998) discute que estas cidades-estados seriam 

independentes teriam vínculos políticos e econômicos 

demarcados com as póleis-mães. Muitas regiões estimularam 

e conservaram assua identidade grega por intermédio da 

urbanização, arquitetura, idioma, literatura e religião. As 

cidades aqueias colonizaram o golfo jônico (Macedônia e 

Trácia) em busca de metais, madeira para a navegação e 

recursos agrícolas.  

Podemos dizer que na Atenas do período arcaico se 

configurou um comportamento político de cunho militar no 

qual sucesso e liderança aparecem como critérios de 

credibilidade e popularidade. Este aspecto agonístico 

(disputa4) traz consigo um enriquecimento. Assim, a 

popularidade será sustentada e o poder político também. 

Este “sistema simbiótico” parece ter sido implementado nos 

tempo de Sólon, a partir de sua viagem à Ásia Menor (Lavalle, 

1993, pp. 87-106).  

De acordo com Tucidides (1.13.1), o poder da tirania 

será fortalecido pelo controle do mar, pela emergência de 

uma frota naval e a submissão de territórios. A tirania se 

identifica como uma forma política alternativa de governo e 

contra as oligarquias tradicionais (FORNIS, 1991,p. 79). Sealey 

(1960, pp.178-180) destaca que as famílias aristocráticas 

formariam uma aristocracia guerreira. Pela narrativa de 

Tucídides (6.59.3) as áreas da Trácia e do Chersoneso seriam 

um domínio hostil e região de povos bárbaros. Claude Mosse 

(1969, p.89) caracteriza a tirania arcaica como um regime de 

transição. Em virtude dos problemas econômicos, oriundo da 

escassez de alimentos, uma parte da aristocracia ateniense 

do período arcaico recorre a colonização. 

Na abordagem de Maria Valdez Guia (2009, p.57), as 

regiões de Sigeum, Troade e Chersoneso se constituíram como 

                                                             
4 Maria Regina Candido (2016, 125) define agón relacionado a narrativa 

trágica que designa situações de embate. 



HÉRACLES E A APOIKIA DE RHAECELUS: O TIRANO PISISTRATO COMO OIKISTES 

 

73 
 

um espaço dominado pelos heróis áticos, fato que justificava 

o domínio ateniense. Das regiões se serviram, 

especificamente, determinadas famílias, cujos instâncias 

particulares, as vezes, não se coadunavam com interesses de 

Atenas. A busca de um “novo sistema” econômico, baseado 

no “além-mar” ocorreu pelo fim da escravidão por dívida e o 

termino do comércio com Egina. Após o estremecimento das 

relações comerciais, Atenas lutra contra Metilene pelo 

domínio de Sigeum, no período dos Pisistratidas, quando o 

filho do tirano, Hegistrato, se constitui como governante (. 

5.97).        

A ocupação de Delos e a fundação de colônias no 

Egeu serviu como aglutinador do “estilo” de vida jônico. Ao 

estabelecer um espaço sagrado na região, em torno dos 

deuses olímpicos (Apolo, Leto e Artemis), por volta de 540, 

Pisistrato desenvolveu um espaço de influência de culto. 

Antonio Aloni (1984, p.112) destaca a construção templo em 

Delos contou com a apoio do tirano de Lygdamis. Essa 

aliança, primeiro, desenvolveu uma política externa 

“ateniense” nas regiões das Cyclades, Delos, Sigeum e o 

Chersoneso trácio5, como ponto-chaves sob a rota comercial 

do mar Negro e como reforço do poder; em segundo, 

significou a construção de uma espécie de “eixo” ideológico 

jônico com base na filiação e interesses de governo; em 

terceiro, constituiu um centro de cultura jônica que uniu os 

dois lados do Egeu.  

 

                                                             
5 O controle das Cyclades e as regiões do mar Egeu se estabeleceu como 

uma área de defesa contra a ameaça persa. Foi utilizado uma estratégia 

político-religiosa, principalmente depois da queda de Lygdamis de Naxos 

e a morte de Policrates de Samos, em 522, nas mãos do satrapa Oretes. O 

comando da região ficou a cargo do tirano de Samia (Formis, 1991, 79ss).  



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

74 
 

 

Mapa 1. Região da Trácia onde se localiza o monte Pangeus 

 

Mapa 2. Chersoneso trácio e as colônias gregas (Rhaecelus, Abidos, 

Sestos e Sigeum) 

 



HÉRACLES E A APOIKIA DE RHAECELUS: O TIRANO PISISTRATO COMO OIKISTES 

 

75 
 

Os assentos permanentes começaram a partir do VII 

a. C. No período arcaico se estabeleceu uma rota terrestre e 

marítima para o Helesponto e o Chersoneso. Evidencias 

materiais da muralha corroboram para a criação de um 

“caminho” em direção a Ática. Os colonos emigrados foram 

alocados próximos à Agora (polis agoraios6). Estes colonos se 

tornaram “cidadãos atenienses” pela legislação do regime da 

tirania. A fixação do assentamento se configura como uma 

“estratégia político-militar” do genós dos Philaidae7 com os 

Pisistratidas. O objetivo desta ocupação “além mar” destaca 

a emergência de cléruquias e apoikias (colônias) e do 

domínio comercial do mar Egeu, a partir de 540 a. C. M. Sear 

(2006) será contrário a esta abordagem por antecipar o 

imperialismo ateniense clássico.  

A tradição de Tucidides (6.35.3.) coloca Milciades I, 

como oikistes8, não Pisistrato9, como um “líder guerreiro” ou 

                                                             
6 Área escavada pela escola americana de Atenas, localizado próximo 

ao templo de Hephaisteion, como um espaço prensado e, 

provavelmente, com uma forte produção metalúrgica (Scafuro, 2011, 38). 

7 Os Philaidae era uma família aristocrática que produziram diversos 

generais (Milciades, o jovem e Cimon).  O grupo era uma grande família 

que passou a exercer o poder na região de Braunion (Sealey, 1960, 155). 

Estes aristocratas descenderam mitologicamente de Philaeus, filho de 

Ajax (Hdt. 6.129-130). A admissão do gene Philaidae ocorreu por ocasião 

do comércio no mar Negro por intermédio do controle de Sigeum. Os 

Philaidae e os Alcmeonidas enriqueceram com as atividades marítimas no 

Egeu, ambos romperam com Hiparco em 514. 

8 Na abordagem de Elaine Hirata (2008), “o herói, no contexto das 

colônias gregas do Ocidente é representado principalmente pela figura 

do fundador – o oikistes - cuja memória é preservada em sua tumba, 

localizada na ágora, o espaço cívico-político por excelência de uma 

cidade”. 

9 Pisistrato de Atenas tinha uma reputação de "bons" tiranos, ou seja, 

tiranos que não usavam seu poder de forma arbitraria (Hdt. I., 59) e que, 

de alguma forma, respeitava a harmonia da cidade, modificando 

algumas instituições atenienses (o poder do areópago, por exemplo), mas 

não modificou as leis governou Atenas de acordo com sua constituição 

estabelecida e ordenando todas as coisas de forma justa. A tirania 

perece ter re-encrudecido entre a segunda ou a terceira geração 

(Periandro em Corinto e Hippias em Atenas). 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

76 
 

um “tirano reformador” 10 que assumirá o poder. Milciades 

como “estratego” militar teria sido exilado com Pisistrato, e 

observou nesta possibilidade expandir seus interesses 

econômicos. O estratego ou polemarco assegurou o controle 

da região do Chersoneso e o tirano da área de Sigeum. A 

estratégia foi controlar a Agora e lutar contra os Lampsacos 

pelo controle do Helesponto (DOVER,1970, p.336). 

A fundação de colônias estava vinculado a questões 

religiosas. O oikistes era um fundador de colônias designado 

pela pólis. Os estrategos construiriam os muros, as casas, os 

templos e a divisão territorial. Os colonos trariam as línguas, 

instituições, culto e rituais. Os recursos produzidos eram usados 

para custear obras públicas ou contratar os soldados ou os 

mercenários. Este general teria um culto heroico depois da 

morte.  

Podemos destacar a execução de um “jogo” – agon – 

político exercido pelas famílias aristocráticas atenienses em 

torno do domínio do tráfico marítimo e terrestre entre o 

Ocidente e o Oriente. O controle era exercido, sobretudo, em 

cidades portuárias, pela fixação de tributação direta e 

indireta sobre o trafego (taxas, pilhagens) e o transporte de 

matérias primas. Alfonso Moreno (2007) destaca que este 

“modelo político aristocrático” criou uma rede de suprimento 

de grãos e uma “rede de conectividade” 11 mais amplo de 

                                                             
10 Na perspectiva de Claire Jacqmin (2010, 1), os tiranos demonstraram 

um papel real e particular a desempenhar, mais do que uma maneira de 

aproveitar o poder ou usar a violência para subjugar. O tirano se 

apresenta como um novo tipo de líder, um aristocrata que usou a 

agitação política para aproveitar o poder.  

11 Na perspectiva de Josias Ober (2011, 20), ...o Mediterrâneo é 

naturalmente subdividido em muitas micro-regiões cada uma com 

recursos distintos e microclima. Isso fez com que a bacia do Mediterrâneo 

fosse especialmente adequada para o surgimento de redes complexas 

de comércio de curta e média distância (Horden e Purcell, 2000). Os 

autores da Grécia clássica, por sua vez, alegaram que a Grécia 

continental (e especialmente a Atenas) ocupava uma localização 

particularmente vantajosa, tanto climática quanto geograficamente.31 



HÉRACLES E A APOIKIA DE RHAECELUS: O TIRANO PISISTRATO COMO OIKISTES 

 

77 
 

“interconexões sistêmicas”12 entre Atenas e as áreas da 

Eubéia ao mar Negro.   

O estudo da cerâmica ligado a personalidades 

históricas e a eventos políticos tem despertado um novo 

interesse historiográfico desde que John Boardman, em 1972, 

escreveu “Peisistratus and sons” sugerindo que as imagens de 

Héracles em vasos gregas teriam sido utilizadas como 

ferramenta pelos tiranos atenienses do período arcaico com a 

finalidade de promover seus interesses políticos. A partir do VI 

a. C., as cenas do herói eram bastantes populares, bem como 

suas variações mitológicas, chamadas de “aventuras de 

Hercules”.  

O período da tirania dos Pisistratidas era registrado 

como um período de abundância e de aumento 

populacional. A política de construções estaria vinculadas ao 

uso da riqueza (LAVALLE, 1992). Todavia, a partir dos itens de 

luxo (como os vasos cerâmicos ricamente adornados) não se 

consegue mensurar o comércio como fator de crescimento 

econômico. Por outro lado, questiona-se como Pisistrato teria 

chegado ao poder de político em Atenas. Os documentos 

textuais que descrevem o período da tirania (Herodoto. 1.64.1 

e Aristóteles. Ath. Pol. 15.2.) destacam que foi pelo domínio da 

Trácia e do emprego de um exército de mercenários e de 

aliados (epikouroi). Pisistrato durante o seu segundo exilio se 

fixou na região de Eretria, por volta de 566, fundando a 

colônia de Raichelus. A localização da colônia se deve a 

                                                                                                                           
Não havia dúvida de que os ganhos fossem colhidos pelos gregos que 

serviram de intermediários mediterrânicos, explorando uma localização 

favorável entre as regiões ambientalmente e economicamente diversas 

da Ásia ocidental (especialmente após a consolidação do Império Persa 

no século VI), do norte da Europa e do norte da África (com suas duas 

grandes civilizações, egípcias e fenícias).... 

12 De acordo com A. Moreno (2007), o mundo grego ganhou 

indiretamente formas de dominação política e exploração econômica na 

periferia. A dominação e a exploração nessas regiões periféricas 

emergiram, talvez, ao consumo grego e sustentado pelo mesmo. 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

78 
 

posição geográfica próxima a região ática de Braunion, terra 

natal do tirano. A partir desta colônia teria fundado outras (no 

Chersoneso e na Ásia Menor. Aristóteles, na constituição dos 

Atenienses, considera Pisistrato como um fundador de 

cidades e que traria o sinoecismo13 para o Golfo termaico 

com o estabelecimento da colônia e o uso dos recursos 

provindos do monte Pangeu e do grupamento militar 

arregimentado junto aos seus aliados (tebanos e naxianos). 

Depois de exercer o controle sobre Eretria, Pisistrato retorna a 

Ática (. 1. 63; Aristóteles. Ath. Pol. 15.3), atacando a região de 

Pallene14, com o auxílio de Lygdamis de Naxos (. 1. 64.1) e se 

tornando o líder político de Braunion.   

As receitas provenientes das minas e o imposto pelo 

uso da terra aos atenienses teria gerado o crescimento 

econômico e o enriquecimento dos Pisistratidas e de outros 

aristocratas, como Callias que por ter controlado 

administrativamente tinha um patrimônio de 200 talentos. 

Pisistrato teria diluído a moeda, após a conquista de Eretria, 

para atender um mercado interno, limitando a circulação.   

H. W. Smith (1929) descreve que um grupo de pintores-

artesãos teriam se vinculado as três facções sócio-políticas do 

período da tirania (planície, planalto e litoral). A regularidade 

das cenas se compreendem ao último trimestre do VI a. C., 

                                                             
13 Sinoecismo trata-se de um ato fundacional levados a cabo por uma 

única pessoa, como general ou um herói. Pisistrato foi para Rhaecelus na 

Eretria e o Chersoneso trácio durante o exilio e fundamentou diversas 

amizades que permitiram exercer o domínio nas regiões de Tebas, 

Macedônia e Argos. Esta última ratificada por um acordo matrimonial 

com Timonassa (Arist. Ath. Pol. 17.4.). 

14 Pisistrato, em 546, chegou a Maratona, perto do monte Hymettus, com 

um contingente de hoplitas trácios dominando o templo de Athena. Os 

atenienses organizaram uma resistência e sua investida não obteve 

sucesso. Os Pisistratidas dominaram a região e não repreenderam os 

atenienses. Este ato conjulgado com a entrada de Pisistrato com a falsa 

Athená, Phye da Trácia permitiu o estabelecimento da tirania. O demos 

concedeu-lhe um a guarda pessoal por demonstrar persistência, destreza 

e habilidade diplomática.     



HÉRACLES E A APOIKIA DE RHAECELUS: O TIRANO PISISTRATO COMO OIKISTES 

 

79 
 

cerca de 515. Moon (1986) aponta para o uso ímpio do herói. 

W. R. Connor (1987, p.46) descreve que ocorre um 

travestimento como um deus ou um herói durante os festivais. 

Existiria na Ática, e na Grécia em geral, um padrão cultural de 

se vestir como uma divindade em certas ocasiões cerimoniais. 

Cook (1987, pp.167-168) destaca que a relação de se vestir 

como Héracles como algo negativo por causa de seu 

carácter violento. Boardman (1970) vincula a relação a 

Megacles Alcmeonida e Cavalier (1995) destaca que a 

analogia mítica está relacionada com os Pisistratidas e o uso 

dos hoplitas e da cavalaria. 

Jacoby (FGH 1 F 23-30) relaciona os trabalhos de 

Héracles como expedições militares com o propósito de 

defender colonos e fundar póleis. Os soldados com maça, por 

exemplo, os dorophoroi15 foram usados por Pisistrato como 

estratagema em sua primeira tentativa de ocupação, sendo 

concedido pelo demos para controlar a stasis civil. Hermany 

(1978,pp. 70-2) associa os filhos de Pisistrato (Hipias e Hiparcos) 

com os Dioskouroi16, simbolizando jovens atletas vitoriosos. Esta 

conexão estava correlacionada a batalha de Pallene, onde 

os jovens tiranos tiveram um papel preponderante na 

cavalaria. O autor sugere que a figura de Héracles com 

barba nos vasos poderia ser visto como Pisistrato.  

                                                             
15 No caso dos Pisistratidas são os portadores de clava ao estilo de 

Héracles, ligado ao oikistes.  

16 Os gêmeos, Polydeuces e Castor, de Leda (e Zeus) e Tindareus, os 

irmãos foram apoteosados após a sua morte. Eles eram retratados como 

jovens cavaleiros com chapéu de abas largas, chiton curto e sandálias. 

Suas aventuras foram os Argonautas e a caça do javali de Calidonia. Os 

jovens sitiaram Atenas quando Helena foi sequestrada por Teseu. A 

imortalidade dos irmãos foi concedida após a irmã retornou para Tróia 

com Paris. Eles foram mortos quando participavam do roubo do gado de 

Idas e Lynceus, sendo mortos e Zeus concede-lhes a imortalidade 

(Hegesias de Egina – Fr. 1 – Cypria de Proclus, Chrestomathy I). 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

80 
 

Tomaremos, por exemplo, a representação da cena 

da captura das éguas de Diomedes de Oltos painter17, em 

uma kylix (fragmentada), datada de 525-475 a. C. 

caracterizando a oitava aventura de Héracles18. A imagem 

figurada recria a cena da captura dos animais descrita por 

Pseudo-Apolodoro (Biblioteca, II. 5-8) na qual Héracles será 

acompanhado de jovens19 e, por ocasião de um deles, 

Abdero20 ter sido comido pelo animal comedor de carne, em 

um momento de distração. A cena destaca a popularidade 

                                                             
17 Oltos era um oleiro-pintor ativo em Atenas, no período arcaico, entre 

252-500 a. c., tendo em torno de 150 peças sobreviventes, assinando 

somente duas peças e dominou as duas técnicas de figuração negra e 

vermelha. Acredita-se que tenha se associado na juventudes aos pintores 

Nicosthenes e Pamphaios, foi influenciado por Psiax e Antimenes e, mais 

tarde, integrou uma oficina em torno de seis outros ceramistas. Teve como 

pupilo, Euphronios Mais conhecido por produzir vasos bilinguais (uma face 

negra e outra vermelha contendo ou não a mesma figuração). Suas 

cenas figuradas se destacam por elementos de tensão e movimento, 

ornamentos luxuosos e simetria. Por influência de Andocides passou a se 

dedicar aos vasos de figuras vermelhas. As cenas privilegiadas eram sobre 

mitologia e os heróis (Boardman, ARFH1, 56-61).      

18 Na abordagem de Jan Duarte (s/d.1-5) “é preciso notar que, ao 

sistematizarem-se as mitologias – provavelmente a partir de histórias 

populares preservadas de memória. As aventuras poderiam ser divididas 

em dois grandes grupos: os trabalhos de domesticação do território, e 

aqueles de conquista de povos ou de técnicas”.   

19 A correspondência de Héracles com os jovens demonstraria a aristeia, 

uma das virtudes masculinas da aristocracia. Pisístrato retratado como 

Héracles é claramente visto na cultura material, e também, 

possivelmente, na poesia. Héracles se tornou uma figura predominante 

em cenas de vasos, muito mais do em outro lugar. A formulação da 

imagem de Pisístrato-Héracles nos vasos cerâmicos, se alude aos 

atividades, promovidos pelos Pisistratidas (Tamm: 1995). 

20 Em seu oitavo trabalho, Heracles foi encarregado de capturar os quatro 

cavalos de Diómedes e levá-los para Euristeu (rei de Micenas. Navegou à 

Tracia com um grupo de jovens e soltou os cavalos, porém quando os 

soldados bistones vieram recuperar os cavalos, o heroi entregou os 

cavalos à guarda de Abdero foi morto pelos cavalos Héracles derrotou os 

Bistones e matou Diómedes. Na localidadel onde Abdero morreu, 

Heracles fundou Abdera. O heroi levou os cavalos para Micenas. Euristeu 

deixou os cavalos livres, e foram encaminhados ao Monte Olimpo 

morrendo nas garras de bestas selvagens.   



HÉRACLES E A APOIKIA DE RHAECELUS: O TIRANO PISISTRATO COMO OIKISTES 

 

81 
 

da temática nos simpósios envolvendo a figuras de jovens, 

provavelmente atletas, que seriam iniciados nas artes atlético-

militares para integrar a cavalaria de descendência trácia. 

Smith (1929, p.54) argumenta que um vasto círculo de pintores 

arcaicos tardios, incluindo os Andokides/Lysippides, Oltos, 

Euthymides, Phintias e Psiax (então conhecido como Menon 

Painter) mantiveram simpatias de Alcmeonidas. Entretanto, a 

afinidade estilística de Lysippides Painter, como nos descreve 

Shapiro (1980, pp.289-293) nos faz descrever que este alguns 

membros deste grupo possuia dupla afinidade possuindo uma 

associação com os Pisistratidas. 

 

 

 

Imagem 1. Fragmento de uma taça ateniense (kylix) de figuras-vermelhas, 

datado de 525-475 a. C., do pintor de Oltos – Museo Archaeologico 

Etrusco 1B56, Beazley Archive (B.A. 200382). 

   



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

82 
 

A historiografia que versa sobre a cultura material 

destaca que as imagens representam a construção de forças 

políticas e o uso da cerâmica de figuras vermelhas figura 

como parte deste desdobramento político. Webster (1972, 

p.300) caracteriza que o artesão-artesão e o patrono 

compartilhavam ideias e frequentavam os simpósios. As 

imagens construidas poderiam exautar ou denegrir uma 

personagem nominada se o patrono fosse rival de outro. 

As cenas poderiam ser um reflexo de uma 

rearticulação “político-religiosa” e de uma outra conjuntura 

de costumes aristocráticos promovidos pelos Pisistratidas que 

ressaltam as ligações comerciais entre Atenas e a região da 

Trácia e do Chersoneso, enfatizados pelos rituais, os jogos e os 

banquetes. O declínio das cenas acontece após 510, como 

um reflexo da emergência dos preceitos democráticos em 

torno da isonomia ateniense. As “famílias aristocráticas 

exiladas” se instalaram fundando “poleis” e desenvolvendo 

conexões para facilitar o retorno para a Ática e reforçar seu 

posicionamento político na terra natal. 



83 
 

6 

 

CAESAREA STRATONIS: REDE DE CONECTIVIDADE E 

RELAÇÕES SOCIOCULTURAIS ENTRE JUDEUS E 

ROMANOS NA CIDADE DE CESAREIA MARÍTIMA 

Prof. Doutorando Junio Cesar Rodrigues Lima 

(CEHAM/UERJ; PPGH/UERJ; NEHMAAT/UFF; NEA/UERJ) 

 

O mundo secular é o mundo da história – da 

história vista como algo feito por seres 

humanos. A ação humana está sujeita à 

investigação e à análise; a inteligência tem 

como missão apreender, criticar, influenciar 

e julgar. [...] Mais do que no choque 

manufaturado de civilizações, precisamos 

concentrar-nos no lento trabalho conjunto 

de culturas que se sobrepõem, tomam isto 

ou aquilo emprestado uma à outra e vivem 

juntas de maneiras muito mais interessantes 

do que qualquer modo abreviado ou 

inautêntico de compreensão poderia supor 

(SAID, 2007, P. 25-26). 

 

A Judeia do século I a. C. foi cenário para o desenvolvimento 

de relações socioculturais entre judeanos e diversos povos 

que migraram ou circularam pela região, com o objetivo de 

estabelecer uma Rede de Conectividade através de rotas 

marítimas e terrestres que interligavam o Oriente Próximo às 

demais sociedades mediterrâneas. Ao longo da história, a 

Judeia foi objeto de disputa política entre diversas sociedades 

que sucessivamente alteravam as relações de poder entre os 

judeanos1 e um governo central. Com isso, por motivos 

                                                             
1 Segundo Daniel Shwartz (2007), a expressão “judeus” é complexa e 

ambígua. Enquanto o termo “judeanos” ou “judaenses” se aplica apenas 

a referência geográfica. Geralmente, a expressão “judeus” define tanto 

aqueles que nasceram com ascendência judaica, que possuem relações 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

84 
 

econômicos, políticos ou estratégicos, a Judeia foi objeto de 

conquista de vários povos da Antiguidade, como por 

exemplo, os assírios (723 a. C.), babilônios (586 a. C.), persas 

(538 - 331 a. C.), helenos (335 – 323 a. C.), ptolomeus (323 - 204 

a. C.), selêucidas (204 - 166 a. C.) e posteriormente os romanos 

(a partir de 63 a. C.). 

Segundo Edward Said, o “lugar especial do Oriente na 

experiência ocidental europeia” (SAID, 2007, p. 27) nos 

direciona para uma abordagem historiográfica que dê conta 

da complexidade das relações socioculturais estabelecidas 

entre sociedades ocidentais e orientais sem desconsiderar 

que o Oriente é o “lugar das mais ricas e mais antigas colônias 

europeias, fonte de suas civilizações e línguas, seu rival cultural 

e uma das imagens mais profundas e mais recorrentes do 

outro” que a sociedade europeia ocidental possui (SAID, 2007, 

p. 27). 

As incursões ou sucessivas dominações estrangeiras2 

acentuaram a interação cultural e, apesar de contribuírem 

para rivalidades políticas, lutas sociais, estranhamentos 

                                                                                                                           
preestabelecidas - os judeus de nascimento, quanto os que são apenas 

adeptos de alguma forma de judaísmo. O problema reside no fato de 

que nem todos os judeus de nascimento são adeptos de algum tipo de 

judaísmo, bem como, nem todos os adeptos do judaísmo, na realidade, 

são judeus de nascimento. Porém, em ambos os casos, pode-se usar o 

termo “judeu” para se referir a esses indivíduos. Daniel Shwartz propõe 

que em caso de referência geográfica ou regional se utilize o termo 

“judeano”. A proposta de Daniel Shwartz é interessante, pois, se trata da 

possibilidade de repensarmos diversas referências feitas ao povo judeu 

pelos escritores da Antiguidade livre das associações contemporâneas. 

Como ele bem relata, no mundo contemporâneo não há mais judeanos; 

encontramos israelenses, palestinos, mas ninguém chama a si próprio de 

judeano, o que segundo ele já favorece a utilização desse conceito 

(LIMA, 2013, P. 76-78). 

2 A Judeia passou por um breve momento de independência política sob 

a dinastia asmoneia (166 – 63 a. C.) até a chegada da ocupação 

romana na região. A presença dos romanos gradativamente tornou a 

Judeia em um Estado vassalo de Roma sob a dinastia herodiana (37 a. C.) 

e, a partir de 6. d. C., parte dela esteve sob administração direta do 

Império Romano (ROCHA, 2004, P. 239). 



CAESAREA STRATONIS: REDE DE CONECTIVIDADE E RELAÇÕES SOCIOCULTURAIS ENTRE 

JUDEUS E ROMANOS NA CIDADE DE CESAREIA MARÍTIMA 

 

85 
 

culturais e disputas religiosas na região, também colaboraram 

para o estabelecimento de relações socioculturais recíprocas 

que serviram como pano de fundo histórico para o surgimento 

de uma Rede de Conectividade entre os judeanos e as 

comunidades que ali circulavam, transformando a Judeia em 

um local no qual predominava a diversidade étnica, política e 

sociocultural. Essa conjuntura multicultural3 promoveu a 

reorganização do espaço e a delimitação de novas regiões 

culturais4 que serviram como fundamento para construção 

simbólica de lugares antropológicos que podem ser 

apreendidos também através da análise do político. 

Antropologicamente falando, as sociedades orientais 

ajudaram a definir o Ocidente com sua identidade, sentido 

social, cultura e alteridade (AUGÉ, 1999, p.. 9-54). Tudo nesse 

Oriente “é parte integrante da civilização e cultura material 

europeia”, diz Said (SAID, 2007, p. 28). Assim, questionamo-nos 

se o paradigma cultural construído pela historiografia 

europeia - no qual as diversas comunidades ali estabelecidas 

são apresentadas como organizações socioculturais 

singulares, separatistas, homogêneas e intolerantes emerge 

de um empreendimento cultural britânico e francês cujas 

                                                             
3 As sucessivas incursões para Judeia e o processo de helenização da 

região contribuiu para que Cesareia marítima fosse local de convivência 

de gregos, sírios, judeus e romanos. Essa conjuntura multicultural foi 

analisada por Arnaldo Momigliano em sua obra “Os Limites da 

Helenização”. 

4 Roberto Lobato Corrêa dialoga com Wagner, Mikesell, Bonnemaison e 

define “regiões culturais” como “áreas habitadas, em qualquer período 

determinado, por comunidades humanas caracterizadas por culturas 

específicas, identificadas com base na combinação de traços culturais, 

materiais e não materiais que tendem a originar uma paisagem cultural”. 

As regiões culturais são áreas apropriadas, vivenciadas e por vezes 

disputadas. Apresentam diversos geossímbolos, fixos, que por serem 

dotados de significados identitários, fortalecem a identidade cultural dos 

grupos que as habitam (CORRÊA, 2008, P. 11-12).  



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

86 
 

dimensões incluem a formação imaginária5 do discurso 

europeu sobre as sociedades orientais, textos bíblicos e terras 

bíblicas, bem como, insurge das relações socioculturais, 

políticas e comerciais entre Oriente e Ocidente que ao longo 

da história foram adaptadas ao uso europeu local (SAID, 2007, 

p. 30). 

O contato cultural entre os diversos povos que 

transitaram pelo norte da Judeia na Antiguidade teve como 

resultado a importação/exportação de elementos 

socioculturais e o estabelecimento de uma Rede de 

Conectividade que facilitou o processo de urbanização6 de 

várias cidades. 

A cidade de Cesareia foi urbanizada durante os 

primeiros anos da ocupação romana7 e tornou-se símbolo das 

                                                             
5 Eni Puccinelli Orlandi conceitua as “formações imaginárias” como as 

projeções que permitem ao analista passar das situações empíricas – os 

lugares dos sujeitos – para as posições dos sujeitos nos discursos. O 

mecanismo imaginário, diz Orlandi, produz imagens dos sujeitos e do 

objeto do discurso dentro de uma conjuntura sócia histórica (ORLANDI 

2003, P. 40). 

6 Os romanos frequentemente usavam o termo Urbs para se referir a 

Roma, a cidade por excelência e por definição. Sempre que a topografia 

permitia, “uma cidade era ordenada segundo plano perpendicular, em 

que as ruas se entrecruzavam em ângulo reto. A disposição interna dos 

edifícios urbanos correspondia a uma lógica de repetição, reproduzindo 

a cidade-mãe, Roma, em escala menor”, observa Norbert Rouland (2009, 

P. 111-113). Posteriormente, os romanos utilizaram esse mesmo modelo 

para urbanizar novas cidades e promover as relações socioculturais entre 

os romanos e os povos conquistados. Geralmente encontramos nas 

cidades urbanizadas um fórum; um capitólio, abrigando Júpiter, Juno e 

Minerva; uma cúria, para as reuniões do senado local; e uma basílica, 

para as sessões do tribunal e reuniões públicas. Norbert Rouland (2009, P. 

111-113) chama esse fenômeno de mimetismo arquitetônico e afirma que 

ele contribuía para a unificação política e sociocultural nas regiões 

anexadas (LIMA, 2013, P. 109). 

7 Roma iniciou a ocupação da Judeia apenas cinquenta anos antes da 

fundação e urbanização da cidade de Cesareia Marítima. Pompeu 

Magno que pôs fim a condição da Judeia como Estado independente. 

Entretanto, a documentação nos aponta que Pompeu permitiu aos 

judeus a continuidade de suas práticas religiosas desde que esses se 

submetessem ao poder político romano. 



CAESAREA STRATONIS: REDE DE CONECTIVIDADE E RELAÇÕES SOCIOCULTURAIS ENTRE 

JUDEUS E ROMANOS NA CIDADE DE CESAREIA MARÍTIMA 

 

87 
 

relações políticas e socioculturais estabelecidas entre o 

Império Romano e a casa de Herodes, o rei dos judeanos. Os 

vestígios arqueológicos8 deixados pelos povos que circulavam 

na Judeia do século I a. C. indicam que Herodes Magno 

seguiu um plano urbanístico que ultrapassou a geografia física 

para se associar a delimitação de áreas culturais e a 

construção simbólica de lugares antropológicos para os 

indivíduos que ali circulavam. 

O plano urbanístico de Herodes Magno possuía 

motivações políticas, sociais, culturais e econômicas. Esses 

elementos desencadeadores tinham a ver com as relações 

políticas e socioculturais estabelecidas entre os judeus e 

judeanos, bem como, entre os judeus, judeanos e uma 

sociedade romana mais ampla que tinha como característica 

central a diversidade étnica, sociocultural, política e 

geográfica. Logo, uma análise sociocultural do plano 

urbanístico de Herodes nos remete a abordagem da nova 

História Política que interage com o meio ambiente em seus 

aspectos sociais e políticos. 

Segundo Susan Pedersen “Os processos e 

desenvolvimento políticos, e o modo como esses 

desenvolvimentos influenciam e constrangem os homens e 

mulheres individuais, só poderão ser inteiramente 

compreendidos se tomarmos em consideração, além da 

liderança e ideias políticas, as estruturas institucionais e 

estatais” (CANADINNE, 2006, p. 72-73). O campo da História 

Política tem se expandido em todas as direções e se trata de 

uma História Política mais abrangente cujo objetivo, afirma Gil 

Pujol citando Patrick Collinson, é explorar a profundidade da 

                                                             
8 Os relatórios de escavação foram reunidos na obra: AMELLING, Walter. 

et. al. Corpus Inscriptionum Judaeae/Palaestinae: a multi-lingual corpus of 

the inscriptions from Alexander to Muhammad. Berlin/Boston: Hubert & 

Co., 2011. Consultaremos também relatórios mais específicos publicados 

pela American Schools of Oriental Research.  



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

88 
 

política social, buscando sinais da vida política em áreas 

anteriormente ignoradas (BARROS, 1995, p. 197).  Assim 

sendo, os indícios de uma Rede de Conectividade 

estabelecida entre judeus e romanos na cidade de Cesareia 

nos permitem apreender as experiências socioculturais 

recíprocas e as relações políticas constituídas entre as 

comunidades judaicas e a sociedade romana domiciliada na 

cidade.  

O Livro I da obra “Guerra dos Judeus” e os Livros XIV – 

XIX de “Antiguidades Judaicas” do historiador judeu Flávio 

Josefo apresentam relatos retrospectivos sobre a fundação, 

inauguração e desenvolvimento sociocultural, econômico e 

urbanístico da cidade de Cesareia Marítima9. Esses relatos 

fazem parte da narrativa sobre a vida e trajetória política do 

rei Herodes. Nela Josefo descreveu os contatos culturais e 

enfrentamentos ocorridos em Cesareia, enumerou os 

monumentos e edifícios erigidos por Herodes Magno e criticou 

as relações políticas estabelecidas entre o rei dos judeanos e 

o princeps romano Gaius Iulius Caesar Octavianus Augustus.  

Embora produzida no século I d. C., ou seja, um século 

após a morte do rei dos judeanos, a narrativa de Flávio Josefo 

sobre a vida de Herodes Magno (século I a. C.) evidencia 

uma filiação de dizeres (ORLANDI, 2003, p. 15) e aponta para 

textualidade, memória discursiva, material simbólico, 

formação imaginária, relação de forças e objetividade de um 

discurso cujas condições de produção estão diretamente 

relacionadas às relações políticas e socioculturais que podem 

                                                             
9 Segundo Flávio Josefo, a cidade foi construída no mesmo local no qual 

havia a pequena Torre de Estratão que, por sua vez, foi erguida durante o 

período de dominação persa na região, quando a costa da Palestina era 

governada pelos reis fenícios de Tiro e Sidom. A torre fazia parte do 

território que Herodes recebeu de Otaviano após a Batalha do Áccio em 

31 a. C., quando ele foi confirmado como rei dos judeanos e ampliou a 

extensão do seu reino. Assim, com a urbanização da cidade, Herodes 

Magno consolidou as relações de clientelismo e patronato estabelecidas 

entre ele o princeps romano, bem como, entre a Judeia e Roma. 



CAESAREA STRATONIS: REDE DE CONECTIVIDADE E RELAÇÕES SOCIOCULTURAIS ENTRE 

JUDEUS E ROMANOS NA CIDADE DE CESAREIA MARÍTIMA 

 

89 
 

ser apreendidas tanto no sentido lato, quanto capturadas no 

sentido stricto. 

Diferentemente dos fatos veiculados na mídia 

supermoderna sobre os constantes enfrentamentos 

socioculturais e políticos entre israelenses, palestinos e 

muçulmanos na Syria et Palaestina (antiga Judeia romana), os 

indivíduos domiciliados na cidade de Cesareia no século I a. 

C., apesar da diversidade sociocultural, religiosa e política que 

caracterizava a cidade desde sua fundação, respeitaram a 

demarcação das áreas culturais feitas por Herodes em seu 

plano urbanístico, sem prejuízo para a preservação de sua 

identidade ou importação/exportação de novos elementos 

socioculturais. Certamente, isso não significa ausência de 

resistência ou enfrentamento, mas, com certeza, aponta para 

adoção de estratégias que objetivavam gradativamente 

impulsionar a população para uma convivência sociocultural 

pacífica através de uma Rede de Conectividade. 

A cidade de Cesareia Marítima tornou-se uma das 

maiores cidades do Oriente. Herodes simplesmente construiu o 

primeiro porto artificial da Antiguidade. No século I d. C., a 

cidade de Cesareia ostentou o posto de maior porto do 

Oriente romano, assumiu o lugar de Jerusalém como capital 

da Syria et Palaestina e, consequentemente, sede do governo 

romano na região. Cesareia Marítima prosperou ainda mais 

nos anos que se seguiram,  ampliou suas relações comerciais 

e  tornou-se um centro oriental importante para o cristianismo, 

judaísmo e islamismo. Logo, os enfrentamentos iniciais 

relatados por Josefo provavelmente não seriam evidências de 

insucesso na execução do plano urbanístico de Herodes 

Magno, mas, sim, indícios de que as condições de produção 

do seu discurso se situam em um período de ajustamento 

sociocultural. 

A abordagem historiográfica do final do século XIX e 

início do XX sobre o desenvolvimento das relações 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

90 
 

socioculturais entre judeanos e outras comunidades 

multiculturais contribuiu para a construção de um paradigma 

cultural10 que tratou as comunidades judaicas domiciliadas na 

Judeia ou nas demais regiões anexadas ao Império Romano 

como sociedades resistentes à importação de quaisquer 

elementos socioculturais provenientes do universo 

Mediterrâneo que não compartilhassem da mesma 

cosmologia e cosmogonia11 dos judeanos, principalmente, 

daqueles que habitavam ao sul da região da Judeia. 

Muitas cidades helenísticas do tempo de Herodes 

foram fundadas como colônias militares (klerouchiai). Este 

modelo organizacional oferecia muitas vantagens para os 

governantes, pois, desoneravam um pouco o erário tendo em 

vista que assentados os soldados podiam cultivar e usufruir das 

                                                             
10 Nosso entendimento de “paradigma” se fundamenta no historiador da 

ciência Thomas Kuhn (1962) que utilizou esse termo para definir as diversas 

formas de ver o mundo, uma maneira de ver a realidade. Kuhn entendia 

que no mundo científico as leis, teorias e modelos aceitos de forma geral 

pela comunidade científica representam paradigmas. Entretanto, 

segundo Khun os paradigmas podem sofrer mudanças com o passar do 

tempo. Pois, os grandes processos da ciência não resultam de 

mecanismos de continuidade, mas sim, de ruptura (KUHN, 2006, p. 67-76). 

Entendemos que o separatismo étnico e religioso das comunidades 

judaicas em relação ao Império Romano se trata de um paradigma que, 

com o alargamento do conceito de cultura nas ciências sociais, bem 

como, o avanço das pesquisas sobre a relação binária 

indivíduo/sociedade, está sofrendo mudanças permitindo um olhar sobre 

as comunidades judaicas como mais abertas a reciprocidade nas 

relações culturais com outros povos. Essa reciprocidade cultural pode ser 

apreendida através da cultura material, documentação textual e, ainda, 

da análise do cotidiano dos indivíduos das comunidades domiciliadas ao 

norte da Judeia, no século I a. C. (LIMA, 2013, P. 198). 

11 Marc Augé conceitua “cosmologia” como o conjunto de crenças e de 

conhecimentos, como um saber compósito, que abrange o universo 

natural e humano. A cosmologia ordena e põe em relação o meio 

natural e os traços culturais do grupo que a produziu. A cosmogonia, por 

sua vez, expõe sob a forma de mitos, as origens do cosmos e o processo 

de constituição da sociedade. A cosmologia e a cosmogonia estão 

diretamente relacionadas à organização espaço, relações de poder, 

divisões sociais e reorganização do mundo entre os indivíduos das 

sociedades antigas (AUGÉ, 1978, P. 27-33). 



CAESAREA STRATONIS: REDE DE CONECTIVIDADE E RELAÇÕES SOCIOCULTURAIS ENTRE 

JUDEUS E ROMANOS NA CIDADE DE CESAREIA MARÍTIMA 

 

91 
 

terras reais, gerando uma renda independente e 

estabelecendo um novo vínculo com a cidade que teriam de 

defender em caso de guerra. Essa política também oferecia 

oportunidades para imigrantes gregos, pois, o serviço militar 

lhes daria posteriormente uma casa e uma área rural de sua 

propriedade. O resultado era a ampliação das áreas 

cultiváveis e a equiparação funcional das colônias militares 

com a poleis (KOESTER, 2012, p. 75-80). Entretanto, existiam 

algumas diferenças entre a relação com terra em uma nova 

poleis e nas colônias militares. 

Géza Alfody (1996, p. 143) afirma que Roma 

estimulava a integração das províncias e dos povos 

conquistados através da construção de uma extensa rede 

viária – que possibilitava ao exército romano se deslocar com 

maior facilidade, agilizava a comunicação entre Roma e as 

províncias e proporcionava o contato sociocultural entre 

vários grupos étnicos através da introdução de uma 

administração local unitária, da integração de nativos ao 

serviço militar romano e da concessão do direito a cidadania 

romana. A urbanização das províncias colocava os povos 

conquistados em contato permanente com a cultura romana. 

Esse foi o caso das cidades que foram urbanizadas por 

Herodes Magno, no qual alguns judeus também receberam a 

cidadania romana. 

A predisposição romana para facilitar o 

estabelecimento de relações socioculturais recíprocas nos 

conduz a problematização do paradigma cultural que aplica 

a ideia de separatismo sociocultural e intolerância às 

comunidades judaicas domiciliadas nas diversas regiões 

anexadas ao Império Romano, principalmente porque essas 

comunidades podiam seguir suas próprias leis, viver segundo 

seus costumes, julgar suas causas domésticas, enterrar seus 

mortos, cultuar o seu Deus, reunir-se regularmente na 

sinagoga e ainda pleitear direitos junto aos romanos através 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

92 
 

de um conselho. A comunidade judaica sabia que a 

preservação de sua identidade dependia da manutenção de 

alguns limites distintos entre ela própria e a sociedade 

romana. Contudo, ela recebia fortes pressões para se 

conformar a cultura romana. A urbanização de uma cidade 

estava diretamente associada a esse tipo de pressão cultural 

velada. 

Não podemos desconsiderar também que muitos 

judeus experimentavam forte atração por elementos 

socioculturais romanos que sob alguns aspectos pareciam 

não contrariar suas tradições religiosas, como por exemplo, os 

banhos públicos, na qual os judeus eram identificados e às 

vezes ridicularizados, devido à circuncisão, mas que ainda 

assim continuavam frequentando as casas de banho, que já 

eram comuns tanto em Cesareia Marítima quanto noutras 

cidades da Judeia. Os judeus também estavam livres para 

cumprir suas prescrições alimentares, leis sobre casamento e, 

ainda, permanecer sem cultuar o imperador ou aderir à 

religião romana. Essas concessões por parte dos romanos fez 

com que a comunidade judaica construísse um microcosmo 

social no interior da sociedade romana, independentemente 

da região em que ela estivesse estabelecida, sem prejuízo de 

sua relação sociocultural recíproca com o seu macrocosmo 

social (LIMA, 2013). 

Schlomo Sand (2011, p. 234-235) entende que uma 

abordagem unilateral das relações socioculturais entre judeus 

e judeanos na Judeia romana aponta para a tradição 

judaica que se fundamenta no mito do desenraizamento e 

expulsão que, por sua vez, foi mantido no patrimônio espiritual 

cristão e dele retornou para a tradição judaica, se 

transformando em verdade absoluta gravada na história 

nacional dos judeus. Segundo Sand (2011, p. 236), os romanos, 

em alguns casos, costumavam reprimir as populações 

rebeldes, executar seus combatentes, fazer os rebeldes 

prisioneiros e vende-los como escravos ou expulsar reis e 



CAESAREA STRATONIS: REDE DE CONECTIVIDADE E RELAÇÕES SOCIOCULTURAIS ENTRE 

JUDEUS E ROMANOS NA CIDADE DE CESAREIA MARÍTIMA 

 

93 
 

príncipes, mas, no Oriente, nunca desenraizaram todas as 

pessoas que haviam subjugado. 

Se todos os judeus pretendiam viver separadamente e 

se o separatismo e a intolerância serviram como elementos 

desencadeadores para enfrentamentos entre judeus e 

judeanos na cidade de Cesareia Marítima, conforme 

apresenta Flávio Josefo, Sand se trata de um historiador que 

ressalta a existência de inúmeras comunidades judaicas, com 

populações muito densas fora da Judéia, muito antes do 

século I d. C. Apenas parte dos exilados da Babilônia, por 

exemplo, voltou para Jerusalém. A maioria “escolheu se 

instalar e prosperar nos centros de cultura judaica em plena 

efervescência que se estenderam no Oriente e onde as elites 

intelectuais desenvolveram ricas tradições religiosas 

propagadas em todo mundo antigo” (SAND, 2011, p. 261). 

Porém, as afirmações de Sand não anulam o fato de que 

existe uma documentação textual romana que se apresenta 

como desfavorável a ideia de relações socioculturais 

recíprocas entre a sociedade romana e a comunidades 

judaicas. 

Durante o curso de Mestrado no PPGH-UERJ tive a 

oportunidade de produzir uma dissertação que usou como 

documentação textual a obra “A Vida” de Flávio Josefo. A 

produção historiográfica intitulada “Flávio Josefo: o 

paradigma de circularidade cultural entre as comunidades 

judaicas e a sociedade romana na Urbs do século I d. C.”, fez 

uso do modelo de abordagem conceitual da Micro-História, 

mais precisamente de Carlo Ginzburg ao afirmar que entre as 

culturas dominantes e as subalternas há um relacionamento 

circular feito de influências recíprocas, que se move de baixo 

para cima, bem como, de cima para baixo. 

A utilização do conceito de circularidade cultural de 

Ginzburg me permitiu, a partir da trajetória de Flávio Josefo, 

identificar uma dualidade no mundo social de Josefo, na qual 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

94 
 

de um lado estava à cultura romana, as culturas dominantes, 

o mundo oficial, o direito, a cidadania, a religião oficial, os 

clássicos, o latim e o grego, a independência política e o 

poder; do outro estava à cultura judaica, as culturas 

subalternas, o mundo não oficial – apesar das liberdades 

judaicas cedidas por Roma como o monoteísmo, as restrições 

alimentares, o calendário alternativo, uma lei paralela. Em 

certa medida, um mundo social influenciava o outro 

reciprocamente. Assim, desenvolvi em minha conclusão de 

Mestrado, sob a orientação da Dr.ª Maria Regina Candido, a 

primeira produção historiográfica a aplicar conceitos da 

Micro-História e a teoria da circularidade de Carlo Ginzburg a 

uma obra de Flávio Josefo. 

Concluímos em nossa pesquisa de Mestrado que a 

circularidade nas relações socioculturais entre a comunidade 

judaica e sociedade romana no século I d. C. contribuiu para 

a concepção de uma comunidade judaica diferente 

daquela construída pela historiografia - principalmente 

inglesa, que se fundamenta no paradigma do 

desenraizamento e exílio e enfatiza o separatismo e o 

enfrentamento entre judeus e romanos. A marcação das 

diferenças entre as culturas dominantes e as culturas 

subalternas emerge das relações socioculturais entre as 

comunidades judaicas e a sociedade romana. Essas 

marcações são evidenciadas através do discurso de Flávio 

Josefo. As comunidades judaicas da Urbs podem ser 

consideradas como um microcosmo social no interior da 

sociedade romana. No entanto, essas comunidades tinham 

consciência de que a preservação de sua identidade estava 

diretamente relacionada à manutenção de sua boa relação 

com seu macrocosmo social – o Império Romano. 

Comprovamos também que como membro da família 

caesaris, Josefo dispunha de certo número de recursos 

culturais, cuja natureza e volume, variavam e eram 

submetidos a pressões igualmente desiguais no seio da 



CAESAREA STRATONIS: REDE DE CONECTIVIDADE E RELAÇÕES SOCIOCULTURAIS ENTRE 

JUDEUS E ROMANOS NA CIDADE DE CESAREIA MARÍTIMA 

 

95 
 

comunidade judaica e da sociedade romana. O historiador 

judeu se orientava no seu mundo social a partir desses 

recursos, em primeiro lugar para sobreviver, eventualmente 

para reforçar sua situação, seu estatuto, seus valores, suas 

crenças. Flávio Josefo se tratava de um sujeito socialmente 

construído, um indivíduo que pertencia a dualidade do 

mundo social romano. Josefo circulava tanto nas culturas 

subalternas quanto nas culturas dominantes e representava 

indivíduos que viviam a dualidade do mundo social, 

adotando elementos socioculturais romanos em seu 

cotidiano, sem prejuízo da preservação de sua identidade 

judaica. Esses indivíduos promoveram a circularidade cultural 

entre as culturas dominantes e as culturas subalternas. 

Como se pode perceber, embora o objeto de 

pesquisa apresentado nesta obra se diferencie do trabalho 

desenvolvido em minha dissertação - no qual utilizei como 

recorte temporal o século I d. C. e como espacial a cidade 

de Roma, ao abordar a Rede de Conectividade estabelecida 

em Cesareia Marítima, também parti do pressuposto de que 

as relações socioculturais entre judeus e os outros povos eram 

recíprocas. Nesta cidade, as relações socioculturais resultaram 

na reorganização do espaço, delimitação de áreas e 

paisagens culturais, bem como, na construção simbólica de 

um lugar antropológico que ao longo dos anos tem sido 

objeto de expedições arqueológicas que nos permitem 

através da materialidade construir um quadro comparativo 

com o discurso de Flavio Josefo sobre as características 

históricas, antropológicas e geográficas da região. 



 
 

 



97 
 

7 

 

ATENAS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA ENTRE O 

MEDITERRÂNEO ANTIGO E O MAR NEGRO 

Prof.ª Dr.ª Maria Regina Candido 

(NEA/UERJ; PPGH/UERJ – PPGHC/UFRJ) 

 

Partimos do princípio de que toda história é uma história 

contemporânea (B.CROCE,1921,p.12) consideramos que as 

questões relacionadas ao processo de migração na 

antiguidade foram construídas a partir da articulação com o 

tempo presente. Na atualidade, vivenciamos o deslocamento 

de populações de migrantes, alvo de violência, discriminação 

étnica e religiosa. Um dos centros da atenção tem sido o Mar 

Mediterrâneo e as frágeis travessias realizadas pelas 

imediações das cidades gregas banhadas pelo Mar Egeu. A 

drástica situação nos traz a memória o pesquisador Adauto 

Novaes ao afirmar que pouca vezes, ao longo da história, o 

Ocidente viveu de forma tão trágica e explicita a confluência 

entre civilização e da barbárie, vivemos o descrédito da 

política, o desprezo das normas éticas morais, a opacidade 

das relações sociais, cujo resultado nos leva a pensar que a 

astucia do poder produz guerra em nome da paz 

(A.NOVAES,2004,p.07).  

O poeta Eurípides inicia a dramaturgia de Medeia, 

representada no Teatro de Dionisos em  Atenas no período de 

431 aC., citando, a saber: “nunca houvesse voado o barco 

de Argo à Colquida pelas negras  águas de Simplegades1...” 

                                                             
1 Jasão e os Argonautas, com a ajuda dos deuses, remaram com vigor e 

passaram a salvo pelo estreito antes da colisão das ilhas. Remaram em 

direção ao litoral situado na extremidade oriental do mar e 

desembarcaram no reino de Colquida (Claude Kappler, 2004: 114). 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

98 
 

(MEDEIA, v. 02) e o navegador Pseudo-Scylax2 traz a memória 

dos gregos que a grande região bárbara de colquida (polis 

megale barbaron)  foi o lugar de onde veio Medeia (PS.SCYL. 

v.81.).  O estreito geográfico marítimo como passagem de 

embarcação apresentava perigos momentâneos, 

esmagando qualquer objeto que tentasse transpor a 

pequena passagem entre elas, fato que resultou na 

denominação de  Simplégades ou seja Ilha da Colisão. A 

citação dos autores nos desperta a atenção para a 

conectividade marítima entre o Mar Negro e as regiões 

gregas banhadas pelo mar Mediterrâneo e Egeu 

consideradas áreas que detém uma longa história de 

contatos e migrações. O processo de migração ática para a 

região da Colquida situada no Mar Negro no período Clássico 

foi narrada por Heródoto ao mencionar o contato cultural e a 

geografia  da região cujo valor econômico centrava-se em 

torno do  rio Fasis (Heródoto, III:93)3, Péricles navegou diversas 

vezes pela região com uma frota naval a partir de 437 a.C., 

visando ratificar a conectividade comercial e econômica da 

região da Atenas com os entrepostos comerciais 

estabelecidos junto aos cólquidos (PLUTARCO, Péricles, v.24), 

Xenofontes na obra Anábase (IV,8.8;8.9) nos fornece dados 

sobre a urbanização em torno do Mar Negro, informações 

proveniente de sua estada na região 

                                                             
2 O Periplous de Pseudo-Skylax descreve a circunavegação em torno do 

Mediterrâneo, Mar Egeu e Mar Negro passando pela Iberia (Colquida) 

terminando o circuito na Coluna de Hercules na África. Os dados desta 

navegação sobreviveram a partir de anotações de Marciano de 

Heracleia do VI aC e copilados no V e IV aC. Devido ao 

desconhecimento do autor no período clássico e helenístico, a obra ficou 

intitulada Periplous de Pseudo-Skylax. A pesquisadora Shipley Graham 

mantém-se como especialista no tema e revisora dos fragmentos da obra 

no livro Pseudo-Skylax’s Periplous: The Circunanvegation of the Inhabited 

World. Exeter:Bristol Phoenix, 2011. 

3 Heródoto no livro III e IV nos traz informações sobre os habitantes da 

região de Colquida (IV,37;VI,40), sobre o rio Fasis que  desagua no  Mar 

Negro (IV,37; IV,45; VI,38), 



ATENAS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA ENTRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO E O         

MAR NEGRO 

 

99 
 

(G.KVIRKVELIA,2005,p.34), aonde manteve relação de philia 

com grupos de famílias áticas e de cólquidos assentados na 

região (M.FAUDOT, 2005,p.108). Consideramos que a 

materialidade da região para os atenienses, ocorreu através 

de Eurípides ao trazer a memória aos gregos a narrativa mítica 

do Peliades/Velo de Ouro (455aC) ratificada pelos artesão-

ceramistas e nas entrelinhas da dramaturgia intitulada  

Medeia, representada no Teatro de Dionisos em 431 a.C..  

Consideramos que o teatro e os vasos de cerâmica 

como lugar de memória. No conjunto formam registros, 

vivenciados por parte dos indivíduos que a eternizaram em 

imagem e texto. Formam referências e cenários para 

materialidade de visitas ao passado, trazendo em si, as mais 

diversas atividades documentadas em forma de narrativas. 

Assim, o lugar de memória, segundo P. Nora, tornam-se 

lugares, com efeito, nos três sentidos da palavra, material, 

simbólico, funcional [...] (P.NORA,1993, p.21). Mesmo um lugar 

de aparência puramente material, como o espaço físico do 

teatro grego, as oficinas de cerâmicas áticas e o texto da 

dramaturgia escrita, somente tornam-se lugar de memória se 

a imaginação do pesquisador o investir e decodificar o seu 

simbolismo e procurar estabelecer um sentido. A narrativa 

mítica de Medeia traz a protagonista como uma mulher 

estrangeira proveniente da longínqua região bárbara de 

Colquida que migra para a Grécia trazida pelas mãos do 

jovem argonauta grego identificado como Jasão. 

O processo de conectividade dos gregos em 

diferentes regiões do mundo antigo4 detém a peculiaridade 

de ser a região do Mar Negro a menos conhecida do universo 

                                                             
4 A pesquisa de doutoramento (2013-2017) de Alessandra Viegas do 

PPGHC/UFRJ detem como tema a Alimentação no Mundo Antigo: A 

parodia de Matro de Pitane e a recepção no IV aC. No qual traz para o 

universo ático a culinária pesqueira de diferentes emporium gregos que 

transitava nos banquetes em Atenas. 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

100 
 

acadêmico do Ocidente e com ausência de análise, 

realizada por nós, da historiografia latino-americana. Nos 

cabe trazer para o conhecimento da academia os 

pesquisadores russos5 como Otan D. Lordkipanidze, Gocha R. 

Tsetskhladze e os recentes pesquisadores como Valentina 

Yanko-Hombach, Pavel M. Dolukhanov, Anna A.Trofimova 

entre outros que dialogam com franceses e ingleses em suas 

recentes pesquisas sobre a região do Mar Negro. Colquida é 

formada por um conjunto de polis bárbaras como Trapezus, 

Dioscurias, Phasis, Pichvnari, emergiu como uma região com 

intensa interação com os gregos e despontou no período 

arcaico e clássico como um centro de trocas comerciais e 

mercantis. O poeta Eurípides menciona que Medeia provem 

da região de Colquida, porém não especifica de qual polis 

bárbara a princesa de Colquida seria proveniente tendo em 

vista que a região era composta de emporium, apoikias e 

cleuruquias gregas.          

Nos propomos trazer para o primeiro plano a região 

de Colquida, região considerada polis barbara com 

abundância de terras férteis, de madeira, de grãos e de ouro 

cuja documentação detém farta referência.  Para Anna M. 

Ckonia, a presença do ouro na região tem sido considerada 

como uma das forças motrizes que impulsionou o processo de 

migração dos gregos áticos para a região de Colquida. A 

região ficou conhecida na antiguidade como “região rica em 

ouro”, e na modernidade ficou conhecida como “terra 

clássica do ouro” no qual a narrativa mítica de Jasão e o Velo 

de Ouro,6 simbolizou a riqueza aurífera e o interesse ático na 

região (A.M.CKONIA,2002, p.263;M.FAUDOT,2005,p.66). 

 

                                                             
5 A historiografia russa que escreve em língua inglesa tem sido composta 

pelos clássicos  

 



ATENAS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA ENTRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO E O         

MAR NEGRO 

 

101 
 

 

LOCALIZAÇÃO: London, British Museum 

ASSUNTO: Peliades/Medea e o Carneiro 

ESTILO: Grupo de Leagros,hydria atica de figuras negras 

INVENTÁRIO: B 328; ABV 363,42 (1843,1103.59); LIMC/ThesCRA: MID8346 

                                                                                                                                                                                                           

O tema do Velo de Ouro integra a narrativa mítica 

identificada como as Pelíades , o episódio narra a morte do 

rei  Pélias de Iolkos, tio de Jasão. O mito foi narrado por 

Apolodoros (I,IX:27), Hyginos (v.24) e Pausânias (VIII,XI:2); os 

mitógrafos apresentam a narrativa mítica que compõe a 

ação mágicas de rejuvenescimento de Pélias. O tema fez 

parte de uma dramaturgia construída por Eurípides, 

representada em 445 aC, porém a peça se encontra perdida 

para nós. Entretanto, o drama detém como matriz o 

imaginário social materializado em suporte de cerâmica que 

remonta para o VI AC., intitulada como o Velo de Ouro ou 

Medeia e o Carneiro.  Detendo uma vasta iconografia, o 

tema emergiu no periodo arcaico e se estendeu ao periodo 

helenístico, requer uma análise e problematização, no qual a 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

102 
 

presença de Medeia integra o repertório iconográfico7 

composto de um carneiro dentro de um caldeirão com água 

fervente e uma ou duas testemunhas identificadas como as 

filhas do rei Pélias, primas de Jasão.  

 Entretanto, T.S.Noonan, descarta o interesse no ouro 

da região e traz a perspectiva da exportações de grãos do 

Mar Negro para a Grécia, mencionada pela documentação 

antiga, ao considerar a região como “celeiro de Atenas” 

(T.S.NOONAN,1973,p.231). David Braund considera que o Porto 

do Pireu tornou-se no período clássico um grande focus de 

poder e riqueza devido as intensas trocas comerciais e 

mercantis com o Mar Negro (D.BRAUND,2007,p.42). A partir 

desta constatação nos interessa identificar o modelo de 

interação e/ou de intercambio sociocultural estabelecido 

pelos gregos áticos na região considerada de natureza 

bárbara. Consideramos que um grupo de atenienses de 

recursos financiou o khoregos8, patrocinador da dramaturgia 

Medeia de Eurípides, cujo objetivo era incentivar o interesse 

dos atenienses no processo de migração para a região 

visando o estabelecimento de emporium/entreposto 

comercial e apoikia/colônias.  

O poeta Eurípides constrói, junto aos atenienses, o 

imaginário social helênico9 da região de Colquida através das 

aventuras de Medeia.  Eurípides, deixa transparecer a defesa 

                                                             
7 O NEA/UERJ detém imagens referentes ao Velo de Ouro ou Medeia e o 

Carneiro catalogadas e em fase de análise e pesquisa, ver relatório do 

Prociência/UERJ/FAPERJ 2014-2017. Ver nota nº20. 

8 O tema sobre o financiamento dos khoregoi em Atenas tornou-se tema 

de doutoramento da aluna Dolores Puga Alves de Souza, PPGHC/UFRJ 

intitulado:  As Disputas Políticas na arena do Teatro de Atenas: um estudo 

comparado das Hetaireias de Eurípides e de Aristófanes (411-405/4 a. c.) 

(2014-2017). 

9 Rafael Silva dos Santos aprovado no Mestrado 2017/PPGH/UERJ detém a 

pesquisa sobre a formação do imaginário social étnico dos atenienses 

entre dórios x jônios através da pesquisa   A emergência da polis. O mito 

de Teseu e a construção da identidade ateniense durante o período do 

Dark Age (séc. XI - VIII). 



ATENAS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA ENTRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO E O         

MAR NEGRO 

 

103 
 

de interesse de um grupo ao qual denominamos de hetaireia, 

ao qual inserimos Péricles, ao qual tinha o interesse em 

estabelecer e/ou manter o contato com a região de 

Colquida. A problemática do tema situa-se em identificar qual 

seria o interesse da hetaireia que financiou a dramaturgia de 

Eurípides: transporte e abastecimento de grãos exploração de 

metais, madeira ou comercio de vasos áticos10 com vinho e 

azeite?  Em relação ao transporte de grãos para a Ática, a 

referência tem sido Heródoto (VII,147) ao relatar a passagem 

de navios pelo Mar Negro em direção a Grécia. O tema 

detém um debate sobre a escassez de alimento na Ática no 

qual começou com Thomas S. Nooman (1973) seguido por 

Gocha R. Tsetskhladze (1998) e retomado por Amiran Kakdidze 

(2002), ao qual nos cabe também discutir o estado atual da 

questão. A historiografia soviética detém numerosos estudos 

clássicos sobre o comercio de grãos do Mar Negro para o 

mundo grego como I.B.Brashinski na obra Afiny i Severnoe 

Prichernomor e VI-II (Moscou, 1963) que analisa os grãos de 

Bósphoros exportados para Atenas e considera a região 

como celeiro de Atenas. 

Consideramos que os atenienses, presentes no teatro 

de Dioniso em Atenas, tinham noção que a região de 

Colquida ficava muito distante do Mar Egeu. Alertamos que 

os gregos transitaram por sociedades muito além do Mar 

Mediterrâneo e Egeu chegando até ao Mar Negro como nos 

aponta a jornada da Odisseia e a expedição dos 

                                                             
10 A aplicação do método da grade de análise de imagem nos vasos 

áticos de figuras vermelhas intitulado Novas perspectivas sobre a 

aplicação metodológica em História Antiga foi publicado no livro A Busca 

do Antigo, CAPES/NAU,2010,pp.13-25. O mestrando Felipe do Nascimento 

de Araujo (PPGH/UERJ,2016-2018) aplica a grade metodologia no seu 

corpus imagético de vasos áticos de figuras vermelhas como tema de 

pesquisa de Coro Ático e a formação da cidadania atenienses no VI aC. 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

104 
 

Argonautas11. A historiografia12. nos aponta para o processo 

de migração de gregos provenientes da Jônia, que desde o 

século VIII, já circulavam pelo Mar Negro, porém, os 

atenienses empreenderam o mesmo processo em tempo 

tardio marcada somente para o início do  período clássico13.  

Fica evidente, a partir do período Clássico, que a presença 

da frota naval e a dinâmica do Porto do Pireu, apontaram 

para os atenienses a possibilidade ou a necessidade de 

espaços alternativos às atividades agropastoris na Ática 

resultando na migração para a região de Colquida 

Stanley M. Burstein considera que a história dos gregos 

na região do Mar Negro tem sido escrita como processo de 

expansão do modo helênico de viver ( S.M.BURSTEIN,2006, 

p.137). Entretanto, a helenicidade14 dos contatos nas apoikias 

e nos empória ocorriam no litoral de terras inseridas no 

universo de terras bárbaras. O processo de interação cultural 

com a vizinhança de cultura desconhecida dependia da 

negociação em diferentes níveis como as trocas materiais, 

casamentos, associações entre outras estratégias que 

garantiam a sobrevivência e a proteção dos gregos na 

região. Eurípides coloca na voz de Jasão que Medeia em 

lugar de região bárbara, ela passou a habitar terras gregas 

                                                             
11 O tema sobre a expedição dos Argonautas e a circulação pelo Mar 

Negro e Mediterraneo tornou-se tema de pesquisa do Prof Alair Figueiredo 

Duarte como extensão do doutorando no PPGHC/UFRJ ( 2014-2017). 

12 Os jônios da região de Mileto fundaram Sinope no VIII aC. Enquanto que 

a região de Colquida tornou-se a área de influência dos atenienses no 

qual mantiveram intercâmbio cultural e mercantil com as cidades 

litorâneas de Dioskurios, Gyenos e Fasis. O destaque fica com Pitchvnari 

cuja cemitério demonstra o intenso intercâmbio cultural com  Atenas, 

materializado pelas cerâmicas áticas. Ver O.D.Lordkipanise “Ancient 

Colchis, 1979; M.Y.Treister/Y.G.Vinogradov “Archaeology of the Northern 

Coast of Black Sea”,1993; D.Braund”Georgia in Antiguity”, 1994. 

13 Fato que reforça a narrativa de Plutarco ao mencionar o interesse de 

Péricles em comandar diversas expedições para a região. 

14. Consideramos pertinente analisar as diferentes nomeações junto a 

historiografia assim como as suas definições. 



ATENAS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA ENTRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO E O         

MAR NEGRO 

 

105 
 

que conhecia a justiça e o uso das leis no lugar da força 

(MEDEIA, v.535-540). O poeta constrói a trajetória da 

protagonista como uma mulher estrangeira que sai dos 

limítrofes da barbárie de Colquida para o centro da civilidade 

dos atenienses. Kostas Vlassopoulos afirma que a relação 

entre gregos e bárbaros faz parte de um amplo debate que 

parte da distinção geográfica entre o Ocidente versus 

Oriente. Os gregos detém a helenicidade15, a cultura, a 

sociabilidade e tornaram-se referência no Ocidente, 

inventaram a democracia, a liberdade de expressão, a 

ciência, a filosofia e a dramaturgia e o Oriente passou a ser a 

áreas dos povos bárbaros (C.VLASSOPOULOS,2013, p.02). A 

ação dos gregos ao expandir a cultura helênica no Mar 

Mediterrâneo e Mar Negro tem sido nomeada como 

helenicidade por Kostas Vlassopoulos. Entretanto, Johann-

Gustav Droysen já aplicava o termo Hellenismus junto ao 

mundo acadêmico em 1836. Os conceitos de  helenismo e 

helenização foram os termos acadêmicos oriundo da palavra 

grega hellenizen que significa falar grego e se comportar 

como um grego. 

 Em seu lamento, Medeia relata todo o processo de 

chegada de Jasão, trazendo o helenismo, à Colquida, suas 

aventuras e desafios, fato que nos traz à memória a trajetória 

de grupos de atenienses que migraram para a região  do Mar 

Negro. Tanto os jônios de Mileto quanto os atenienses 

construíram expandiram o processo de helenização ou 

helenicidade aravés das cleuruquias, apoikias e emporium16 

                                                             
15 O fator chave da formação da identidade grega, a helenicidade, está 

na narrativa de formação da maneira helênica de ser e o papel que 

exerce na formação do não grego.  

16 Teremos a necessidade em analisar os termos visando a definição e 

aplicação aos pontos de conectividade encontrados na trajetória do Mar 

Egeu ate ao Mar Negro. Ver. Morgan H. Hansen. Emporium: a study of the 

use and meaning of the term in the Archaic and Classical periods. Brill, 

2006, pp.1-40; Christophe Pébarthe. Emigrer d’Athene.Clerouques et 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

106 
 

aos quais nos cabe identificar a materialidade das 

negociações para o estabelecimento na região. A ação nos 

traz o debate sobre a motivação para a saída dos gregos  

áticos em direção as terras consideradas inóspitas e bárbaras 

do Mar Negro?  Nos interessa analisar o processo de relação 

estabelecida pelos atenienses na região de Colquida? Quais 

problemas serviram de motivação, talvez a escassez alimentar 

devido ao aumento da população em Atenas que estaria 

gerando stasis/guerra civil? Ou seria o interesse econômicos 

por madeira, grãos e metais abundantes na região de 

Colquida? 

Acreditamos que a narrativa mítica de Medeia e a 

menção dos Argonautas nas tragédias de Esquilos e Sófocles17 

nos permite analisar as questões sobre os interesses de parte 

dos atenienses na região de Colquida. A materialidade do 

interesse constam no conjunto de vasos áticos18 identificados 

como Peliades19. Nestes vasos áticos de figuras vermelhas se 

destacam a figura de Medeia e a referência ao Velo de Ouro, 

ação que reforça a presença de interesse dos gregos áticos 

                                                                                                                           
colons aux temps de la domination athenienne sur l’Egee au Vº secles 

a.C. De Boccard, 2009,pp.367-390. 

17 Simon Spence no livro The Image of Jason in Early Greek Myth afirma 

que Esquilo e Sófocles produziram dramaturgia relacionada a expedição 

dos Argonautas no V sec. (2010,p.06). 

18 As cerâmicas áticas de figuras vermelhas foram encontradas na região 

do Colquida e do Mar Negro em templos, santuários e sepulturas em meio 

a outros vasos de cerâmica de Ática, de Corinto e a Jónia. Tal fato nos 

permite analisar o processo de sepultamento e verificar a similaridade 

com o ritual fúnebre realizado em Atenas. 

19   Em relação ao conjunto de vasos de cerâmica do período clássico e 

helenístico, selecionamos  5 vasos com o tema Velo de Ouro e 12 para 

Peliades ou Medeia e o Carneiro no qual a sacerdotisa de Hecate 

aparece realizando os procedimentos mágicos de rejuvenescimento do 

idoso rei Pelias que resultou em sua morte. Os temas  formam o corpus 

iconográfico de Medeia nos qual realizamos a catalogação e aplicação 

da grade metodológica, formulada por nós, a partir da obra de Claude 

Berard(Paris,1983) . As imagens com a metodologia aplicada constam do 

anexo do Relatório do Prociência/FAPERJ/UERJ 2014-2017.  



ATENAS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA ENTRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO E O         

MAR NEGRO 

 

107 
 

no metal da região de Colquida. O processo mineração na 

região era realizado através do uso da pele de carneiro 

colocados nos leitos dos rios no qual o pelo do animal retinha 

as finas pepitas de ouro. 

O processo de migração para o Mar Negro deixa 

transparecer: no primeiro momento o contato entre a 

civilidade grega e a barbárie de Colquida, seguida das 

possibilidades de análise das formas de intercâmbio mercantil, 

comercial e cultural. Como historiadores, percebemos que a 

região de Colquida considerada bárbara, era formada por 

diferentes aglomerados dos quais a documentação analisada 

a identifica como polis barbara,20 a denominação requer uma 

análise mais apurada junto a historiografia. Outro dado 

importante que nos detectamos, refere-se a região que se 

tornara área de interesse e de influência de Atenas, a questão 

necessita de análises que identifiquem quais foram as 

estratégias de favorecimentos de trocas comerciais e 

mercantis que passaram pela exportação de vasos áticos 

com vinho e azeite em troca de madeira, grãos e/ou metais.  

Consideramos a ação como parte de intercâmbio 

cultural cujo resultado foi a helenização ou helenicidade de 

algumas regiões bárbaras do Mar Negro.  Amiran Kakhidze 

considera que o aumento das atividades de trocas 

comerciais e mercantis foi motivada também pela 

necessidade cultural do binômio centro-periferia, ou seja, o 

recebimento de produtos do Mar Negro em Atenas tinha 

como contrapartida suprir a região periférica com produtos 

culturais proveniente da dinâmica Atenas como vasos de 

cerâmica ática, dramaturgia, festivais, vinho e azeite 

(A.KAKHIDZE,2005,p.117). O inverso nos aponta para a entrada 

de maneiras estrangeiras e bárbaras em Atenas como o culto 

                                                             
20 Tema debatido e registrado no livro de Muriele Faudot (orgs)“Pont Euxin 

et Polis:Polis Hellenis et Polis Barbaron”,2005. 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

108 
 

a novos deuses estrangeiros21, personagens míticas como 

Medeia e a emergência de  práticas de magia de fazer mal 

ao inimigo através do uso dos katádesmoi/defixiones que 

circulava de maneira furtiva junto aos atenienses. As ações 

confirmam a presença de práticas de intercambio 

sociocultural, ação que afasta a noção de um processo de 

expansão imperialista dos atenienses. Acreditamos que no 

periodo Clássico, o intercambio sociocultural  promoveu a 

helenização dos  bárbaros e a barbarização da civilidade dos 

gregos. 

Cabe perguntar, aonde fica a região de Colquida 

(Colchis)? O mapa abaixo nos revela que a região de 

Colquida situa-se no Pontus Euxino22, conhecido na 

atualidade como região do Mar Negro.  Segundo o geografo 

Estrabão (XII,3), quando os primeiros gregos chegaram a 

região, a área era desabitada e totalmente desconhecida, se 

depararam com as aguas turvas e revoltas do Mar Negro. 

Diante das dificuldades de navegação qualificaram a área 

como região inóspita ao estrangeiro nomeando-a como 

Pontus Axenios (mar contra estrangeiros). Após o processo de 

ocupação da área e domínio de acesso pela navegação, os 

gregos renomearam a região como área hospitaleira, ou seja, 

Pontus Euxenius (pontus=mar e eu/bom, xênios=estrangeiro) 

mar bom para navegação de estrangeiros. 

 

 

 

 

                                                             
21 A região do Porto do Pireu recebeu várias solicitações de citas, 

egípcios, trácios para a construção de santuários para o culto da deusa 

Bentis, Isis e Afrodite, ver a dissertação de Mestrado da pesquisadora 

Marina Rockenback de Almeida/2016 intitulada Por um comparativismo 

construtivo do Culto à Isis entre atenienses e egípcios no final do V sec 

aec. Defendida em 2016 no PPGHC/UFRJ sob a minha orientação. 

 



ATENAS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA ENTRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO E O         

MAR NEGRO 

 

109 
 

 

 
 

Mapa 01. Região de Colquida. http://www.tlg.gov.gre/ em 20/10/2016 
 

A região de Colquida permanece como região mítica 

para nós, helenistas latino-americanos, mantendo o 

imaginário social misterioso de terra do Velo de Ouro e região 

da pharmakides/feiticeira Medeia. Cabe a nós trazer para o 

meio universitário, visando a renovação historiográfica, a 

produção de pesquisadores russos em diálogo com os 

ingleses23 e franceses24. Na atualidade os integrantes da Soviet 

Classical Studies mantem publicações em língua inglesa como 

a edição da obra Ruthenia Classica Aetatis Novae: A 

                                                             
23   Os relatórios de escavação realizado pela Universidade de Oxford, 

desde 1950, tem nos revelado a presença de cerâmica ática de figuras 

vermelhas na região de Colquida, ver The British-Georgian Excavation at 

Pichvnari, 1998.Ver também os relatórios de escavações de 1998-2009 

realizados na região de Colquida/Pichvnari no Mar Negro, disponível no 

site: http://users.ox.ac.uk/~pichvnari, intitulado To Pichvnari in the Land of 

the Golden Fleece. 

24 Entretanto, scholars europeus e norte-americanos na qualidade de 

arqueólogos e historiadores tem demonstrado interesse na região desde o 

século XVII (J. Chardin, Paris, 1673). 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

110 
 

Collections of World by Russian scholars in Ancient Greek and 

Roman History25 (2013). A realização de congressos no qual 

apresentam o estado atual das questões relacionadas à 

Colquida como 6th International Congress on Black Sea 

Antiquities em Constanta, de 18 a 22/09/2017;  como as Actes 

du IXe/1999 e Xe/2002 Symposium de Vani, Colquida; assim 

como o grupo de pesquisadores anglo-americanos, em 

parceria com helenistas russos, que realizaram a série de 

publicações online intitulada Greek on the Black Sea: Ancient 

Art from the Hermitage26 e The British Institute at Ankara 

responsável pelas pesquisas arqueológicas na região da 

Turquia e na região de Pichvnari, Mar Negro27.   

A região na atualidade configura-se com a República 

Soviética da Georgia e o interesse de pesquisadores sobre a 

presença dos gregos na região prevaleceu, nos seus 

primórdios, com a historiografia russa do século XX com 

destaque para Otan D. Lordkipanidze e Gocha R. Tsetskhladze 

ambos especialistas na região de Colquida.  A análise 

historiográfica nos aponta a expansão do tema como nos 

aponta o debate entre Gocha Tsetskhladze e o pesquisador 

N. Purcell autor do livro The Corruption Sea (2000) que tece 

críticas sobre a região de Colquida e sua conectividade 

marítima com o universo dos gregos. Precisamos ampliar o 

debate que nos permita estabelecer a singularidade de 

temas e as posições acadêmicas sobre a ampla região do 

Mar Negro. Convidamos os demais pesquisadores, para fazer 

                                                             
25 Os autores Andreas Mehl, Alexander Merhlayuk e Oleg Gabelko reúnem 

a produção de artigos de helenista e romanistas russo escritos em língua 

inglesa visando a construção do intercambio e o diálogo com os seus 

pares de IES no Ocidente. 

26  O site tem como endereço: 

https://www.getty.edu/art/exhibitions/black_sea 

27   The British Institute at Ankara mantem ativa as pesquisas arqueológicas 

na região da Turquia e na região de Pichvnari, Mar Negro,  ver 

http://biaa.ac.uk/ http://biaa.ac.uk/research/item/name/pichvnari-

excavations. 



ATENAS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA ENTRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO E O         

MAR NEGRO 

 

111 
 

parte deste amplo projeto, e especialistas interessados em 

demarcar  posição e pesquisa sobre o tema ainda insipiente 

na América Latina assim como analisar as  similitudes e 

diferenças entre os pesquisadores da historiografia russa em 

comparação com as vertentes inglesas e a francesas sobre o 

processo de conectividade marítima e o intercâmbio cultural 

dos gregos áticos não só na região de Colquida, mas nas 

demais regiões do Mar Negro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 



113 
 

8 

 

FASE ORIENTALIZANTE NA ETRÚRIA: 

TRANSFORMAÇÕES NA CULTURA E ARTE 

Prof.ª Mestranda Nancy Maria Antonieta Braga Bomentre 

(UNIFESP; FAPESP) 

 

Durante o período compreendido entre os séculos VIII e VII a. 

C. as culturas mediterrâneas passaram por profundas 

transformações. O objetivo do presente artigo é apontar as 

mudanças que ocorreram na cultura e na arte na Etrúria no 

período mencionado. As mudanças se referem à organização 

social e de produção artística, acarretando em mudanças 

nas configurações representadas na sua arte. É o período 

denominado fase orientalizante da arte etrusca. 

Orientalizante devido ao influxo cultural estrangeiro que 

ocorreu pela chegada dos colonos gregos vindos da Eubeia 

e, ainda, de comerciantes originários do Oriente Próximo, que 

estabeleceram uma rota marítima comercial com a 

localidade. As rotas comerciais visavam à busca de matéria 

prima- os metais e os produtos agrícolas- abundantes no 

território etrusco e a distribuição de seus produtos 

manufaturados.  

   A chamada fase orientalizante na arte da Etrúria, 

período compreendido entre os séculos VII e VI a. C., coincide 

com transformações culturais dos povos que habitavam a 

península itálica. O período que antecede as mudanças na 

arte foi de significativas alterações na disposição das 

populações habitantes na bacia do Mediterrâneo, devido, 

principalmente, à crise social das populações helênicas em 

território grego. A Grécia organizava-se socialmente através 

do sistema de gens. Seu sistema social de hereditariedade da 

terra e de produção econômica entrou em crise devido ao 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

114 
 

excedente populacional, gerando revoltas e instabilidade 

social. Assim sendo, uma parcela da população teve que 

buscar novas paragens para seu contingente1. Em meados do 

século VIII a. C., temos então a Segunda Diáspora, onde 

gregos saem em busca de novos locais para fixar suas raízes 

(GIORDANI, 1984,p. 104). Temos, desta forma, colônias gregas 

espalhadas em diversos pontos às margens do Mediterrâneo, 

dentre elas, Náucratis, primeira  colônia em território egípcio e 

as diversas colônias estabelecidas no sul da península itálica e 

na Sicília. A colônia grega mais setentrional do território 

italiano é Cumas, na Campânia (PRAYON, 2015,p. 48;  

PALLOTTINO, 1978´p.90).   

 Visando um melhor esclarecimento sobre o tema 

apresentamos aqui algumas considerações sobre as 

expressões colonização grega e colônias gregas na península 

itálica, termos frequentemente usados para conceitualizar  o 

fenômeno e movimentação de povos no Mediterrâneo por 

volta do século VIII a. C. Nas últimas décadas têm existido 

debates a respeito de qual significado do conceito 

colonização transposto à Antiguidade. Seguido a tendência 

do póscolonialismo, que buscou revisar a produção 

intelectual e a epistemologia dos estudos das Ciências 

Humanas, diversos estudos que abordavam o uso do termo 

foram publicados, principalmente no final dos anos 1990 e 

2000. Em 2012, a cidade de Roma foi palco da conferência 

“Contextualising early Greek colonisation: Archaeology, 

Sources, Chronology and Interpretative Models between Italy 

and the Mediterranean”, onde o objetivo foi contextualizar o 

fenômeno (colonização) 

  

“Archaeologically (sites involved, 

neighbouring regions and connected 

processes such as Phoenician colonisation), 

                                                             
1 A respeito do sistema social grego, ver: FLACELIÈRE (1959); ARRUDA 

(1996) e GIORDANI (1984). 



FASE ORIENTALIZANTE NA ETRÚRIA: TRANSFORMAÇÕES NA CULTURA E ARTE 

 

115 
 

historically (literary representations, historical 

patterns in Italy and the Mediterranean), 

methodologically (the ongoing chronology 

debate) and to confront various 

conceptualisations of the phenomenon” 

(DONNELLAN, NIZZO (201,p.13). 

 

 Desta forma, a conferência ofereceu espaço para o 

debate entre “tradicionalistas” e “revisionistas” do termo. Não 

obstante o emprego de vários diferentes termos pelos 

debatedores, como o próprio colonização, ou migração ou 

ainda, diáspora, o que se pode concluir é que o fenômeno 

grego se deu de forma totalmente diversa das colonizações 

em idade moderna e, ainda, o papel fundamental “native 

societies in attracting foreign visitors and in establishing 

enduring relations that were, no doubt, sometimes violent but 

also to their mutual benefit”(DONNELLAN, NIZZO, 2016,p.14). 

Isto posto, para o nosso estudo sobre as transformações 

ocorridas na cultura e manifestações artísticas etruscas a partir 

do século VIII a. C., consideramos o papel ativo dos etruscos 

em relação a estas mudanças, não se limitando a receber a 

influência estrangeira, preponderantemente grega, 

impassivelmente.     

 Aproximadamente um século antes da chegada dos 

gregos em território italiano (séc. IX a. C.), na região da 

Toscana, assentamentos confirmam a presença de um povo 

com características culturais muito particulares, o povo 

etrusco, este que vinha ocupando agora o território onde se 

desenvolveu a cultura vilanoviana (CAMPOREALE, 2011-b, p. 

100; PRAYON, 2015,p. 36; TORELLI, 2001,p. 28). As diferenças 

culturais entre os povos pré-romanos na Itália (úmbrios, 

sabinos, latinos, etc) são sutis, com exceção aos etruscos. Este  

povo, de origem não indo-europeia, mantém a sua 

genealogia como dúvida, pois, desde a Antiguidade até o 

presente, não foi possível confirmar qual sua raiz genealógica. 

O seu legado cultural aos povos itálicos do primeiro milênio a. 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

116 
 

C., porém, é incontestável. Como aponta o etruscólogo 

Mauro Cristofani, para uma especificação precisa das 

culturas existentes na Itália do I milênio há de se analisar 

sistematicamente os objetos artísticos e a cultura material 

remanescente (CRISTOFANI, 1978,p. 31; PALLOTTINO, 1985,p. 

44), tendo em mente que são sutis as fronteiras que separam 

uma cultura da outra. O traço cultural mais proeminente dos 

etruscos é sua língua, até os dias de hoje não totalmente 

decodificada. Deve-se considerar ainda a complexa 

ritualística funerária e as particularidades de sua crença no 

Além.         

 Os vilanovianos eram um povo agrícola-pastoril, que 

ocupava as planícies férteis para o plantio de subsistência e 

construção dos vilarejos. Suas casas eram similares a cabanas, 

com apenas um cômodo elíptico ou retangular (PALLOTTINO, 

1985,p.73). Tinham por prática funerária o enterramento dos 

restos incinerados dos falecidos em urnas bicônicas, espécie 

de canopos duplos, que acompanhavam também pertences 

dos mesmos, com o intuito de identificação. Marcavam as 

sepulturas com seixos dispostos em círculo. As representações 

dispostas nos objetos de uso cotidiano, cerâmicas 

principalmente, obedeciam a uma gramática figurativa 

rudimentar e básica, com formas geométricas e de estilização 

simplificadas (CRISTOFANI, 1978: 32; PALLOTTINO, 1985,p. 58). 

Os vilanovianos reuniam-se em clãs, chefiados por um pater 

familias, este que detinha as funções religiosa, jurídica e 

política, estabelecendo as relações entre os grupos vizinhos, 

com o intuito das trocas sociais e comerciais. Desta maneira,  

se configuravam como uma cultura campesina rústica, com 

as terras produtivas se concentrando nas mãos de umas 

poucas famílias, as quais dividiam o poder e as decisões entre 

si, restando aos demais do grupo o trabalho servil. Sua 

economia era basicamente de subsistência, na qual apenas 

um pequeno excedente era comercializado localmente. 



FASE ORIENTALIZANTE NA ETRÚRIA: TRANSFORMAÇÕES NA CULTURA E ARTE 

 

117 
 

Como exemplo, grãos, azeite e produtos de origem animal 

(CAMPOREALE, 2011-a,p. 77; TORELLI, 2001,p.40).   

 A região onde a cultura etrusca se desenvolveu, o 

noroeste da península, é bastante rica em minerais 

metalíferos. A extração, o comércio dos metais e a produção 

de objetos e também sua venda tornaram-se sua base 

econômica. A partir do início do século IX, diversos fatores 

confluíram para uma mudança na estrutura social da região. 

A descoberta de fontes metalíferas proporcionou um melhor 

aproveitamento do solo para a agricultura, devido ao uso de 

ferramentas de ferro para limpar o solo, revolver, cavar, etc, e 

isto levou à intensificação da produção agrícola (CRISTOFANI, 

1978: 35; CAMPOREALE, 2011-b,p. 101). Posteriormente, as 

grandes extensões de terra, que eram subutilizadas, foram 

divididas em lotes e a posse concedida aos pequenos 

proprietários, para um melhor aproveitamento da atividade 

agrícola. A produção agrícola passa de extensiva para 

intensiva. A separação dos lotes e a limitação das áreas 

tornou-se uma própria instituição etrusca- a limitatio2, que 

tratava sobre as dimensões e limitações das propriedades, 

regimento este anunciado por uma profetisa etrusca como 

vaticínio da ninfa Vegoia. (HERGON, 2002,p. 109). Devemos 

mencionar como um ponto crucial para entendimento da 

matéria a fertilidade do solo na região da Toscana (Etrúria 

propriamente dita)  e  mesmo da variedade de espécies 

produzidas, renomada na própria Antiguidade por abastecer 

Roma em períodos de carência de alimentos (HEURGON, 

2002, p. 97; CAMPOREALE, 2011-b,p. 103). Deste modo, a 

sociedade etrusca passa de uma sociedade em que o poder 

e a riqueza concentravam-se nas mãos de poucos para uma 

sociedade mais democrática, formada por pequenos 

proprietários de terra produtores, mas que contavam ainda 

                                                             
2 O texto escrito da profecia foi transcrito por Varrão no Corpus 

Agrimensorum Romanorum I.  . 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

118 
 

com a autoridade civil local, o pater familias, para resolução 

de conflitos (CAMPOREALE, 2011-b,p. 101).  

 A Etrúria teve seu apogeu econômico e cultural  

compreendido entre os séculos VII e V e deve sua riqueza ao 

fator relacionado ao aproveitamento do solo combinado 

com sua grande riqueza metalífera.  Tal era a riqueza e 

abundância desfrutada pelos etruscos neste período que o 

estudioso da cultura etrusca, o francês Jacques Heurgon 

(2002,p. 98), compara a prosperidade etrusca nos séculos de 

seu apogeu à riqueza dos xeiques árabes produtores de 

petróleo do século XX. A partir do século VIII, o 

estabelecimento das colônias gregas mais ao sul da península 

ocasionou relações comerciais com os etruscos, somado 

ainda à chegada dos fenícios que descobriram uma nova 

rota e mercado para suas transações mercantis. A entrada 

destes dois grupos de forte disposição comercial promoveu na 

Etrúria uma maior movimentação na sua economia, gerando 

a riqueza acima mencionada. Neste momento, temos o 

surgimento de uma nova classe social, uma classe média, 

abastada e ávida por desfrutar do luxo e do requinte dos 

produtos trazidos tanto por gregos como fenícios.         

 A cultura etrusca apresentava maior complexidade na 

sua estrutura do que as culturas vizinhas ao seu território. 

Como mencionado acima, não há consenso em relação à 

sua origem. Mesmo na Antiguidade, autores discutira a 

matéria sem chegar a uma conclusão3 (PRAYON, 2015,p. 32). 

O mistério atribuído a este povo é se eram autóctones ou se 

vieram migrados da região da Lídia, na Anatólia. Atualmente, 

o entendimento mais comum é de ambas as teorias 

mescladas (PALLOTTINO, 198 5,p. 23). Numa das ondas 

migratórias ocorridas ao final do segundo milênio a. C., um 

povo de origem não indo-europeia se estabeleceu na região 

                                                             
3 . Heródoto atribuía aos etruscos uma origem Lídia, já Dionísio de 

Halicarnasso, origem autóctone. 



FASE ORIENTALIZANTE NA ETRÚRIA: TRANSFORMAÇÕES NA CULTURA E ARTE 

 

119 
 

que hoje compreendemos como a Toscana, misturando-se 

com os nativos da localidade, levando ao desenvolvimento 

da chamada cultura etrusca. Alguns aspectos da cultura local 

conservaram-se, porém características mais marcantes dos 

novos habitantes prevaleceram, como a língua e sua 

religiosidade.   

  Quando este grupo social se estabeleceu no território 

passou a ocupar as áreas geográficas mais elevadas para 

construção de suas cidades, estas cumprindo uma rigorosa 

ritualística na sua fundação e  obedecendo a um traçado 

geométrico no ordenamento de seu espaço. Na arquitetura 

que encontramos particulares características da cultura 

etrusca, relacionadas a seguir: as  cidades eram protegidas 

por muradas e as construções domésticas estruturavam-se em 

pedras, dividindo-se em cômodos. Infelizmente, são poucos os 

registros das cidades etruscas conservados, devido a continua 

ocupação posterior das localidades e da própria ação do 

tempo. Porém, suas necrópoles foram bem preservadas,  

como especial documento desta cultura. Os rituais funerários  

apresentavam grande complexidade, refletindo a profunda 

religiosidade deste povo4. Grandes necrópoles foram 

construídas ao redor das cidades. Suas tumbas eram 

escavadas na rocha e ganhavam cobertura em meio arco ou 

cúpula. Estas eram alinhadas pelas ruas da necrópole e nos 

cruzamentos das vias ficavam dispostos altares para 

oferendas. A dimensão das tumbas era bastante avantajada, 

assemelhando-se com a morada dos viventes. Num primeiro 

momento possuíam apenas uma câmara interna (meados do 

século VII), mas, posteriormente, adquirem duas ou mais 

câmaras e grande suntuosidade na decoração, refletindo a 

prosperidade do proprietário e da sociedade em geral, além 

                                                             
4 “O povo que entre todos os outros se dedicou particularmente as 

práticas religiosas e se distinguia em saber cultivá-las” Tito Lívio(V, 1,6) 

apud  PALLOTINO (1975:  236).  



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

120 
 

de uma maior sofisticação e domínio das técnicas construtivas 

(CRISTOFANI, 1978,p. 70; CAMPOREALE, 2011-a,p. 153).  

 O testemunho maior da fase orientalizante etrusca 

encontramos exatamente na arte funerária.  Graças às suas 

práticas e ritos funerários bastante complexos temos 

conhecimento de diversos aspectos das culturas 

mediterrâneas da Antiguidade. Além da complexidade 

religiosa refletida nos rituais funerários dos etruscos, ainda que 

compreendidos parcialmente, podemos ponderar sobre as 

preferências em relação às formas artísticas que circulavam 

na região, pois as tumbas etruscas do período guardaram um 

tesouro arqueológico ímpar para compreensão desta 

sociedade. Seja da própria estrutura arquitetônica ou, ainda 

dos objetos ali depositados como oblação ao falecido, onde 

era criado um espaço semelhante ao da habitação dos 

viventes para o descanso eterno do finado. Estão entre os 

objetos encontrados nas tumbas: armamentos, joias, móveis, 

utensílios para fiar e tecer e aparelhos de banquete 

(CRISTOFANI, 1978,p.31; PALLOTTINO, 1985,´p. 88). Vasos de 

cerâmica nos mais diferentes formatos também sempre são 

encontrados nos depósitos funerários. Isto se dá, 

principalmente porque estes eram objetos de uso cotidiano 

além de serem indispensáveis para armazenamento e 

transporte de diversos produtos, tanto alimentares como 

medicinais. A cerâmica na Antiguidade era, no mais das 

vezes, de produção local, e seu feitio reflete a organização 

seja na escolha dos materiais para tal, ainda as técnicas 

empregadas e as formas artísticas escolhidas para 

representação e decoração, demonstrando assim aspectos e 

valores da cultura a que representa. Desta forma, como 

aponta Ranuccio Bianchi Bandinelli (2008,p. 37), são 

documentos arqueológicos. O vasto acervo de vasos 

encontrados nas tumbas etruscas propiciou o estudo das 

cerâmicas áticas, pois a Etrúria era o maior mercado para 

esta produção, estudo este sistematizado de forma 



FASE ORIENTALIZANTE NA ETRÚRIA: TRANSFORMAÇÕES NA CULTURA E ARTE 

 

121 
 

inigualável por Sir John Beazley, o catálogo Corpus Vasorum 

Antiquorum, no início do século XX. (disponível online). 

 Os gregos que tiveram que deixar sua terra depois da 

crise do oitavo século e se estabeleceram na Magna Grécia, 

não cortaram relações com a pátria-mãe, fazendo integrar os 

ateliês gregos com o mercado italiano (GIORDANI, 1984, p. 

107). Com o crescimento deste mercado, artistas gregos 

vieram se estabelecer na península. Todavia, os modelos 

artísticos trazidos pelos gregos não se impuseram 

sobremaneira, como aponta Giovannagelo Camporeale 

(2011-a) eles foram “recebidos, reelaborados, combinados e 

adaptados às exigências da clientela local”, pois “a arte 

traduz demandas ideológicas dos destinatários, tendo por 

base fatores políticos econômicos e sociais”.  (pp. 105-106).   

   Ao longo do séc. VII, os produtos eram provenientes 

principalmente da Fenícia e atendiam a demanda tanto da 

classe abastada etrusca como os palácios do Oriente Próximo 

e os grandes santuários gregos (CAMPOREALE, 2011-a,p. 116). 

A estética oriental influenciou bastante as representações na 

arte. Esfinges, grifos, feras, cenas de caçadas são todos temas 

presentes na arte oriental que foram adaptados ao gosto 

local, muitas das vezes apenas como decoração secundária. 

Novas técnicas de ourivesaria foram trazidas pelos orientais 

como a filigrana, sofisticando a produção joalheira. Tecidos, 

objetos vítreos e marfim complementavam as mercadorias 

trazidas pelos fenícios (CAMPOREALE, 2011-a,p.112). Nas 

últimas décadas do referido século há um aumento na 

importação de produtos de Corinto e Grécia Oriental, estes 

destinados a uma fatia social menos exigente do que a da 

fase anterior, uma classe média, surgida devido às mudanças 

na estrutura de produção de bens na Etrúria. Estes eram 

ávidos consumidores, mas não exigiam a sofisticação que os 

produtos do oriente próximo cumpriam (CAMPOREALE, 2011-

a, p. 117). Devemos lembrar aqui que também a Etrúria 

produzia e exportava uma série de produtos tanto agrícolas 



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

122 
 

como manufaturados, participando ativamente da 

circulação comercial de mercadorias no Mediterrâneo. Foram 

encontrados registros destes (ânforas com vinho e azeite, 

alabastros com unguento entre outros) no sul da França e 

mesmo Espanha. Também há registros de buccheros (típicos 

vasos cerâmicos etruscos que, pela técnica empregada, 

ganhavam coloração cinza escura ou negra e intenso brilho 

metálico) em escavações na região do Mar Negro, além das 

citadas França e Espanha. Podemos aferir deste produto que 

pelo seu brilho metálico faziam vezes, mais econômica, dos 

similares em metal, estes um produto não acessível a toda 

população (CAMPOREALE, 2011-a,p. 87).  

 Os artistas gregos estabelecidos tinham um regime 

peculiar, diferente dos ateliês de origem. Pela natureza do 

mercado etrusco, os artistas ficavam fixados apenas 

temporariamente numa cidade, trabalhando por um 

determinado período, deslocando-se em seguida para outro 

local de trabalho. Não eram fixos em apenas um atelier 

integralmente (CRISTOFANI, 1978,p. 45).  Foram artistas 

oriundos de Corinto estabelecidos em Vulci que iniciaram 

uma tradição vascular que perdurou até meados do seguinte 

século de valor ímpar, a tradição etrusco-coríntia de 

cerâmica. Esta cidade comportou vários ateliês e artistas de 

produção cerâmica superior, como o Pintor de Rondini, o 

Pintor de Paris e, ainda, o Pintor de Micali. Foi através destes, 

entre outros artistas, a introdução na Etrúria da representação 

dos mitos de origem grega (CRISTOFANI, 1978,p. 43; 

PALLOTTINO, 1985,p. 69). Apesar de o panteão etrusco ser 

muito mais complexo que o panteão grego (como exemplo, 

apenas Zeus tinha seis formas distintas de se manifestar) na 

narrativa de gênese da Etrúria os deuses gregos estavam 

presentes, por isso a larga aceitação da mitologia grega entre 

os etruscos. Além do mais, a presença dos aedos e poetas 

que circulavam por toda a parte, recitando os mitos e fábulas 

de autores como Homero e Esopo, acolhidos amplamente 



FASE ORIENTALIZANTE NA ETRÚRIA: TRANSFORMAÇÕES NA CULTURA E ARTE 

 

123 
 

pelos etruscos (PLAOUTINE, 1942). A introdução da linguagem 

escrita, esta já registrada desde o século VIII a. C. em 

inscrições votivas em templos nas cidades portuárias que para 

expressar graficamente os sons da língua local serviu-se do 

alfabeto calcedônio excluindo sons que não faziam parte de 

sua fonética, como o b e o d, combinados com outros sinais 

gráficos para  expressar as vogais, que na sua língua era em 

maior número (PRAYON, 2015,p. 39).   

  Os artesãos e artistas gregos foram responsáveis não 

apenas pelas mudanças nas representações figuradas, mas 

por transformações na técnica de produção dos vasos 

cerâmicos, pois exigiam uma argila mais depurada para o 

feitio das peças e a introdução do torno para a modelagem 

(PALLOTTINO, 1985,p. 73). Quanto à sua decoração, as 

cerâmicas atendiam a clientela local, mesclando temas 

mitológicos gregos e decoração secundária orientalizante. É o 

que podemos observar nas hidrias ceretanas, vasos cerâmicos 

para acondicionar água produzidos na cidade de Caeres, 

atual Cerveteri, durante as últimas décadas do século VI a. C. 

As peças possuem temática mitológica, muitas delas 

recebem o mito de Héracles, heroi tido por deus na península 

itálica (BAYET, 1974). A decoração secundária traz elementos 

orientais como panteras e cenas de caça, além de palmetas 

e guirlandas de hera. Por possuírem um formato peculiar, foi 

possível a atribuição de autoria das peças, apontada ao 

Pintor de Águia e ao Pintor de Busíris. Os três mais importantes 

trabalhos sobre as hidrias são os catálogos de Vassili Callipolitis 

(1954)5, Jaap M. Helmerijk (1984) e Raffaella Bonaudo (2004).   

 Não obstante as modificações ocorridas no campo 

das artes e de sua produção na Etrúria após a chegada dos 

gregos sejam eles os mercadores ou mesmos os artistas, a arte 

etrusca manteve sua autenticidade frente à arte grega ou 

mesmo oriental. Ao nos aproximarmos da arte etrusca no 

                                                             
5 Este catálogo teve tradução desta autora para o português.    



REDE DE CONECTIVIDADE NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

 

124 
 

período orientalizante, temos que levar em conta as variantes 

locais, pois é sabido que as influências da arte da porção 

oriental do Mediterrâneo se deram de modo mais pungente 

nas cidades costeiras da Etrúria, locais de maior circulação e 

fixação de estrangeiros.  

 Por muito tempo e ainda presente, a cultura etrusca e, 

consequentemente sua arte  foram consideradas “menores” 

ou “mais rudimentares” frente à cultura grega e suas 

manifestações, como atestava Bandinelli nos seus primeiros 

escritos sobre arte etrusca (BANDINELLI, 2013,p. 13). No 

entanto, entendemos que não há uma hierarquia quando se 

trata de cultura. A cultura é resultado da adaptação do 

homem no seu ambiente e pelas suas relações com grupos 

distintos.  Através da arte, esta como parte da cultura, 

materializa expressões íntimas e valores do grupo. 

Consideramos, desta maneira, a arte etrusca genuína no seu 

tempo. Esta cultura que desenvolveu um olhar sofisticado em 

relação ao belo, beneficiando-se da presença de culturas 

exógenas para fazer criar uma nova expressão, mais 

condizente com as transformações sociais a que estavam 

passando. Podemos dizer simplificadamente, que os etruscos 

atualizaram sua arte para o tempo que viviam. Em vista disto, 

não podemos considerar, como já foi feito, que os etruscos 

foram colonizados pelos gregos, até mesmo, porque, como 

mencionado acima, a cidade grega mais setentrional em 

território italiano foi Cumas, nas proximidades da atual 

Nápoles, portanto fora de seu local de origem. Da parte dos 

gregos, estes tinham como fundamento clara distinção entre 

eles, os helenos e outros, os bárbaros. Desta forma, 

acreditamos não haver propósito de impor sua cultura aos 

etruscos, mas, sim, de comercializar seus produtos, que, como 

bem sabemos, traziam sua forte marca cultural. Ademais, é 

sabido dos diversos embates navais entre etruscos e gregos, e 



FASE ORIENTALIZANTE NA ETRÚRIA: TRANSFORMAÇÕES NA CULTURA E ARTE 

 

125 
 

da força naval etrusca, a chamada talassocracia tirrênica6, 

acontecidos por dezenas de anos nos seus mares, na disputa 

por rotas comerciais para ampliação de seus  respectivos 

mercados, portanto, concorrentes. Em suma, podemos 

concluir que a arte etrusca da fase orientalizante espelhou de 

maneira sintética as transformações decorrentes em razão 

dos deslocamentos que aconteciam na Bacia do 

Mediterrâneo de então. 

                                                             
6 Ver Pallottino, 1975: 119. 



 
 

 



127 
 

BIBLIOGRAFIA GERAL 

 

1. THALASSOCRACIA E NAUTOCRACIA: UMA ANÁLISE 

COMPARATIVA ENTRE AS CONECTIVIDADES MARÍTIMAS DE 

ATENIENSES E MINÓICOS 

 

DOCUMENTOS 

ESTRABÓN. Gèographie. Traducciones, Introducciones y notas 

de Mª Jispe Meana y Félix Peñero. Madrid: Editorial Gredo S.A., 

1992. 

HERODOTO. Historias. Introdución, versión, notas y comentários 

de Arturo Ramirez Trejo. Cida del México: Universidade 

Nacional Auónoma de México, 1984. 

HOMERO. A Ilíada. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Rio de 

Janeiro: Editora Ediouro, 2001.  

_________ Odisseia. Tradução: Carlos Alberto Nunes. Rio de 

Janeiro: Editora Ediouro, 2000. 

PSEUDO-XENOFONTE. (Velho Oligarca) A Constituição dos 

Atenienses. Tradução do Grego, Notas e Índices; Pedro Ribeiro 

Martins. Editor: Centro de Estudos Clássicos e Humanístico da 

Universidade de Coimbra, 2011. 

THUCYDIDES. History of the Peloponnesian War. Translated by 

Rex Warner, with an Introduction and Notes by Moses I. Finley. 

New York: Penguin Group, 1972. 

BIBLIOGRAFIA 

ALMEIDA, Francisco Eduardo Alves. O Poder Marítimo segundo 

a concepção de Sir Herbert William Richmond (1871-1946): 

uma análise comparada com Alfred Thayer Mahan. Anais do 

XIX Encontro Regional de História: Poder, Violência e Exclusão. 

BACHHUBER, Christoph. Aegean Interest on de Ulubarun Ship. 

JOURNAL OF  ARCHAEOLOGY: THE  JOURNAL  OF  THE  

ARCHAEOLOGICAL  INSTITUTE  OF  AMERICA. Volume 110  •  

No. 3, July 2006.  ARGÔLO, Paula Falcão. Crianças de Atenas: 



 

128 
 

o potencial de investigação dos contextos funerários clássicos. 

São Paulo: Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia, , 

Suplemento, 2011. 

BÖLTING, Rudolf. Dicionário Greco-Português. Rio de Janeiro: 

MEC - Instituto Nacional do Livro, 153. 

CORVISIER, Jean-Nicolas. Les Grecs et la mer. Paris. Les Belles 

Lettres, 2008. 

DETIENNE, Marcel. Comparar o Incomparável. Tradução de 

Ivo Stomiolo. SP: Editora Idéias e Letras, 2004. 

GLOTZ, Gustav. História econômica da Grécia: desde o 

período homérico até a conquista romana. Tradução, notas e 

prefácio de Vitorino Magalhães Godinho. Lisboa – 

Portugal:Edições Cosmos, 1920. 

GRIMAL, Pierre. Dicionário da Mitologia Grega e Romana. 

Trad. De Victor Jouboille (4ª Ed.) Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 

2000. 

KOWALSK. Jean- Marie. Navegation et Geographie dans 

l‟Antiquité Greco-Romaine: La terre vue de Le mar. Paris: 

Picard, 2012. 

LONIS, RAOUL. La cite dans le mond grec: structures, 

fonctionnement, contractions. Nancy: Editions Natan, 1994. 

MOLINA, Luis. Solon and the evolution of the Athenian agrarian 

economy. New York:  Pomoerium, 1998. 

MOSSÉ, Claude. La colonization dans l‟a Antiquité. PARIS: FAC, 

1970. _____________ As Instituições Gregas, Tradução de 

Antônio Imanuel Dias Diogo.  Lisboa: Col. Lugar da História. 

Edições 70, 1985. 

SANTOS, Milton. Por uma Geografia Nova.  São Paulo: HUCITEC 

/ EDUSP, 1978. 

_______________ Pensando o espaço do homem. São Paulo: 

Hucitec, 1982. 

SAMARAS. Piracy in the Aegean during the Postpalatial Period 

and the Early Iron Age. In BABBI Andrea; BUBENHEIMER-ERHART, 



129 
 

Friederike; MARÍN-AGUILERA Beatriz; MÜHL Simone. The 

Mediterranean Mirror: Cultural Contacts in the Mediterranean 

Sea between 1200 and 750 B. C. Heidelberg: Verlag des 

RömischGermanischen Zentral museums, 2015.  

SEALEY, Raphael. A History of the Greek City-States: 700-338 

b.C. Berkley/Los Angeles/London: University of California press, 

1976. SESTIER, Julie Marie. La Pireterie dans L‟ Antiquité. Paris: 

Librairie de A. Maresq. Ainé Editeur, 1880. 

 

2. REDES DE CONECTIVIDADE ENTRE AS POLIS DE ATENAS E A 

REGIÃO DE MATRON DE PITANE 

 

DOCUMENTOS 

ARISTÓFANES.  Aves. Trad. Maria de Fátima Sousa Silva. Lisboa: 

Edições 70, 1989.  

ARISTOPHANE.  Les Cavaliers – Les Nuées. Texte établi par 

Victor Coulon et traduit par Hilaire Van Daele. Cinquiéme 

Édition revue et corrigée. Paris: Les Belles Lettres, 1952.  

ARISTÓTELES. Constituição dos atenienses. Introdução, 

tradução e notas de Delfim Ferreira Leão. Lisboa: Calouste 

Gulbenkian, 2003.  

ATHENAEUS. The Learned Banqueters. Vol. III. Loeb Classical 

Library 224. Cambridge: Harvard University Press, 2008. 

BERTRAND, J-M. Inscriptions historiques grecques. Paris: Les 

Belles Lettres, 1992. 

CAMPOS, Haroldo de. Ilíada de Homero: vols. I e II.. 4.ed. São 

Paulo: Arx, 2003.  

ESTRABÓN. Gèographie. Traducciones, Introducciones y notas 

de Mª Jispe Meana y Félix Peñero. Madrid: Editorial Gredo S.A., 

1992. 

HERODOTE. Histoires. Trad. E. Legrand. Paris: Les Belles Lettres, 

2003. 



 

130 
 

HOMER. Homeri opera. Oxford: Oxford University Press, 1992, 

vols. I, II, III e IV. 

HOMER. The Odyssey. Transl. A.T. Murray. Cambridge: Harvard 

University Press & London: William Heinemann LTD, 1976, vols. I 

e II. 

HOMÈRE. Iliade. Trad. Paul Mazon. Paris: Les Belles Lettres, Tomo 

I (1987), Tomo II (1992), Tomo III (1994), Tomo IV (1982).  

HOMÈRE. L‟Odysée: Poésie Homérique. Trad. Victor Bérard. 

Paris: Les Belles Lettres, Tomos I, II, III, IV (1953).  

HOMERO. Odisseia. Vols. I, II, III. Trad. Donaldo Schüler. São 

Paulo: L&PM, 2007.  

LICURGO. Oração contra Leócrates.  Tradução do grego, 

introdução e notas de J. A. Segurado e Campos Coimbra: 

Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos, 2010.  

PLATON. Oeuvres complètes. Tome VI: La République, livres I-III. 

Paris: Les Belles Lettres, 1932. 

PLATON. Oeuvres complètes. Tome IV – 2e partie: Le Banquet. 

Paris: Les Belles Lettres, 1958. 

PSEUDO-XENOFONTE. Constituição dos atenienses. Trad: do 

grego, introdução, notas e índices de Pedro Ribeiro Martins. 

Coimbra: Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos, 2013. 

THUCYDIDES. History of the Peloponnesian War. Translated by 

Rex Warner, with an Introduction and Notes by Moses I. Finley. 

New York: Penguin Grup, 1972. 

XÉNOPHON. Le Banquet – Apologie de Socrate. Trad: François 

Ollier. Paris: Les Belles Lettres, 2002. 

BIBLIOGRAFIA 

AUSTIN, Michel; VIDAL-NAQUET, Pierre. Économies er Sociétés 

en Grèce ancienne. Paris: Armand Colin, 2007.   

BASLEZ, Marie-Françoise. L‟Impérialisme Grec aux Ve et IVe S. 

In.:PROST, Francis (Org.). Armées et Société de la Grèce 

Classique: aspecs sociaux et politiques de la guerre aux Ve et 

Ve av J.-C. Paris: Editions Errance, 1999.  



131 
 

BABBI, Andrea; BUBENHEIMER, Friederike Erhart; AGUILERA, 

Beatriz Marín; MÜHL, Simone (eds). The Mediterranean Mirror 

cultural contacts in the Mediterranean sea between 1200 and 

750 b.C. Heidelberg: Verlag des Römisch-Germanischen 

Zentralmuseums, 2015. 

BERGSON, Henri. O Riso: Ensaio Sobre a Significação da 

Comicidade. São Paulo: Martins Fontes, 2004. 

BEYE, Charles R. Ancient Greek Literature and Society. New 

York: Cornell University Press, 1993.    

BRAUDEL, F. La Mediterranée et le Monde Mediterranéen a 

l‟époque de Phillippe II. Paris: Armand Colin, 1966. 

BRAUDEL, Fernand. Les Mémoires de la Mediterranée. Paris: 

Editions de Fallois, 1998. 

BRIAN, Pierre et LÉVÊQUE, Pierre (orgs). Le monde grec aux 

temps classiques. Tome I – le Ve siècle. Paris: Presses 

Universitaires de France, 1995.  

BRUNET, M.; BERTRAND, J. Les Athéniens, Paris: Armand Colin, 

1993. 

CANDIDO, Maria R. Atenas liderança unipolar no Mar Egeu 

(480-411 a.C.). Rio de Janeiro: UERJ/NEA – Letras e Versos, 

2016. 

__________________(org.). Banquetes, Rituais e Poder no 

Mediterrâneo Antigo. Rio de Janeiro: UERJ/NEA – D&G, 

2014/2015. 

CASSON, Lionel. The Ancient Mariners: seafaresers and sea 

fighters of the Mediterranean in Anciente times. Seccond 

edition. Princeton and New Jersey: Princeton University Press, 

1991. 

CARDOSO, C.F.; VAINFAS, R. (orgs.). Domínios da História: 

Ensaios de Teoria e Metodologia. Rio de Janeiro: Elsevier, 1997. 

CASSIN, Barbara; LORAUX, Nicole; PESCHANSKI, Catherine. 

Gregos, bárbaros, estrangeiros – a cidade e seus outros. Rio de 

Janeiro: Ed. 34, 1993.  



 

132 
 

CERTEAU, M. et al. A invenção do cotidiano 2: morar, cozinhar. 

Petrópolis: Vozes, 1996.  

CHEVITARESE, André. L. O espaço rural da pólis grega: o caso 

ateniense no período Clássico. RJ: Fábrica de Livros SENAI-RJ, 

2001.  

CHIC GARCÍA, Genaro. El Comércio y el mediterráneo em la 

Antiguedad. Madrid: Editora Akal S.A., 2009.  

CLERC, Michel. Les meteques atheniens. Paris: Thorin & Fils, 

Éditeuhs Libraires des Écolé Françaises D‟Athénes et de Rome, 

1893. 

CORVISIER, Jean Nicolas. Les Grecs e la mer. Paris. Les Belles 

Lettres, 2008. 

CULLER, Jonathan. Teoria literária: uma introdução. Trad.: 

Sandra Vasconcelos. São Paulo: Beca Produções Culturais, 

1999. 

DAVIES, J. K.  Athenian propertied families 600-300 B.C., Oxford: 

Clarendon Press, 1971.  

DETIENNE, Marcel. Comparar o incomparável. São Paulo: 

Idéias & Letras, 2004.  

__________. Os gregos e nós: uma antropologia comparada da 

Grécia Antiga. São Paulo: Loyola, 2008. 

__________. A identidade nacional, um enigma. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2013.  

EHRENBERG, Victor. Fron Solon to Socrates: greek history and 

civilizationduring to 6th and 5th centuries B.C. London and 

New York: Routledge Classics, 2011.  

FINLEY, Moses I. Política no Mundo Antigo. Lisboa: Ed.70, 1997.  

GARLAND, Robert. The Piraeus: from de fifth to the first century 

B.C. London: Duckworth,1987. 

GLOTZ, Gustav. História econômica da Grécia: desde o 

período homérico até a conquista romana. Tradução, notas e 

prefácio de Vitorino Magalhães Godinho. Lisboa – Portugal: 

Edições Cosmos, 1920. 



133 
 

GRAS, Michel. O Mediterrâneo arcaico. Lisboa: Teorema, 1995.  

HALBWACHS, Maurice. La mémoire collective. Paris, PUF, 1968. 

HALL, Jonathan M., Ethnic Identity in Greek Antiquity. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1997. 

HAMMOND, N. G. L. A History of Greece to 322 B.C. Oxford: 

Clarendon, 1986.  

HANSEN, Mogens Herman and NIELSEN, Thomas Heine. An 

Inventory of Archaic and Classical Poleis: An Investigation 

Conducted by the Cpenhagen Polis Centre for the Danish 

National Research Foundation. Oxford, New York: University 

Press, 2004. 

HORNBLOWER, Simon (edit). Greek Historiography. New York: 

Oxford University Press, 1996. 

ISER, Wolfgang. O ato da leitura: uma teoria do efeito estético. 

Vol.1. São Paulo: Editora 34, 1996.   

_____________. O ato da leitura: uma teoria do efeito estético. 

Vol.2. São Paulo: Editora 34, 1999. 

JAEGER, Werner. Paidéia – a formação do homem grego. 

Tradução de Artur M. Parreira. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

JAUSS, Hans Robert et alli. A literatura e o leitor: textos de 

estética da recepção. Coordenação e tradução de Luiz 

Costa Lima. 2.ed. rev. e ampl. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2002.  

KAGAN, Donald. A Guerra do Peloponeso: Novas perspectivas 

sobre o mais trágico confronto da Grécia Antiga. Rio de 

Janeiro: Record, 2006.  

KRISTEVA, Julia. Introdução à Semanálise. São Paulo: 

Perspectiva, 1974.  

LACERDA, S. Metamorfoses de Homero. Brasília: UnB, 2003. 

LESKY, Albin. História da Literatura Grega. Trad.: Manuel Losa. 

Lisboa: Calouste Gulbenkian, 1995. 

LÉVEQUE, Pierre. O mundo helenístico. Lisboa: Edições 70, 1987.  

LÉVI-STRAUSS, Claude. Cru e o cozido: mitológicas. São Paulo: 

Brasiliense, 1991. 



 

134 
 

LIMA, Alexandre Carneiro Cerqueira. Cultura Popular em 

Atenas no V Século a.C. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2000. 

LORAUX, Nicole. Invenção de Atenas. Rio de Janeiro: Editora 

34, 1994. 

MALKIN, Irad. Greek and Roman Networks in the 

Mediterranean, 2009.   

___________. A Small Greek World: Networks in the Ancient 

Mediterranean, 2012.  

MOLINA, Luis. Solon and the evolution of the Athenian agrarian 

economy. New York:  

Pomoerium, 1998. 

MOMIGLIANO, Arnaldo. Philippe de Macédoine: Essai sur 

l‟histoire grecque au quatrième siècle. Combas: Editions de 

l‟éclat, 1992.  

_____________. La historiografía griega. Barcelona: Editorial 

Crítica, 1984.  

_____________. Os limites da helenização: a interação cultural 

das civilizações grega, romana, céltica, judaica e persa. Rio 

de Janeiro: Zahar, 1991.  

MOSSÉ, Claude. A Grécia Arcaica de Homero a Ésquilo. 

Lisboa: Edições 70, 1989. 

MURRAY, Oswyn; PRICE, S. R. F. La cité grécque : d‟Homére a 

Alexandre. Paris: La Decouverte, 1992. 

OBER, Josiah; HEDRICK, Charles (ed). Demokratia: a 

conversation on democracies, ancient and modern. New 

Jersey: Princeton University Press, 1996.  

___________. Mass and elite in democratic Athens: rhetoric, 

ideology, and the power of the people. Princeton: Princeton 

University Press, 1989. 

OLSON, S. Douglas; SENS, Alexander. Matro of Pitane and the 

Tradition of Epic Parody in the Fourth Century BCE. American 

Classical Studies 44. Atlanta: Scholars Press, 1999. 



135 
 

ORLANDI, Eni Pucinelli. Discurso e leitura. São Paulo: 

Cortez/Campinas/Edunicamp, 1988. 

_________. A linguagem e seu funcionamento: as formas do 

discurso. 4.ed. São Paulo: Pontes, 1996. 

PANTEL, Pauline Schmitt; POLIGNAC, François de (orgs.). 

Athènes e le politique. Paris: Albin Michel, 2007. 

 

3. ENTRE A MACEDÔNIA, A HÉLADE E O ORIENTE: OS VÍNCULOS 

DO BASILEUS HELENÍSTICO 

 

DOCUMENTOS 

ADLER, Ada (Ed.). Suidae lexicon: volumen I. Lipsiae: 

Cantabrigie, 1928. 

DIODORO DA SICÍLIA. Biblioteca Histórica (XX). Tradução de 

Russel Geer e Francis Walton. London: Harvard University Press, 

2006. 

HERÓDOTO. História. Tradução de Mário da Gamakury. 

Brasilia: UNB, 1985. 

PLUTARCO. Lives, IX: Demetrius and Antony. Pyrrhus and Caius 

Marius. Tradução de Bernadotte Perrin. London: Harvard 

University Press, 1996. 

SEAR, David. Greek coins and their values: volume II. London: 

Seaby, 1979. 

BIBLIOGRAFIA  

BELLINGER, Alfred R. Essays on the coinage of Alexander the 

Great. New York: The American Numismatic Society, 1963. 

BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. Rio de Janeiro: Bertrand, 

1998. 

BRIANT, Pierre. Antigone le Borgne: les débuts de sa carrière et 

les problèmes d l‟assamblée macédonienne. Paris: Les Belles 

Lettres, 1973. 

BROGAN, Thomas M. Liberation honors: Athenian monuments 

from Antigonid victories in their immediate and broader 



 

136 
 

contexts. In: PALAGIA, Olga; TRACY, Stephen V. (Orgs.). The 

Macedonians in Athens: 322-229 B.C. Oakville: Oxbow Books, 

2003. 

CÂNDIDO, Maria Regina. Demétrios de Falero: no limiar da 

política e da magia. Phoînix, Rio de Janeiro, n. 10, p. 213-228, 

2004. 

CHANIOTIS, Angelos. War in the Hellenistic World: a social and 

cultural history. London: Blackwell Publishing, 2005. 

DROYSEN, Johann Gustav. G. Geschichte des Hellenismus. 

Hamburg: Bei Friedrich Perthes, 1836. 

HAMMOND, Nicholas G. L. The Macedonian State: Origins, 

Institutions, and History. Oxford: Claredon Press, 2001. 

LANG, Mabel. The Athenian citizen: democracy in the 

Athenian agora. Athens: American School of Classical Studies 

at Athens, 2004. 

MAIRS, Rachel. Hellenization. In BAGNALL, R., BRUDERSEN, K., 

CHAMPION, C., ERSKINE, A. HUEBNER, S. (orgs.) The 

Encyclopedia of Ancient History. Oxford: Oxford University 

Press, 2011. 

MOSSÉ, Claude. Alexandre, O grande. São Paulo: Estação 

Liberdade, 2004. 

MORKHOLM, Otto. Early Hellenistic coinage: from the 

accession of Alexander to the Peace of Apamea (336-188 BC). 

London: Cambridge University Press, 1991. 

THOMPSON, Margaret. The coinage of Philip II and Alexander 

III. In: BARR-SHARRAR, Beryl; BORZA, Eugene. Macedonia and 

Greece in Late Classical and Early Hellenistic times. 

Washington: National Gallery of Art, 1982.  

THONEMANN, Peter. The Hellenistic World: using coins as 

sources. Cambridge: Cambridge University Press, 2015.    

WALBANK, F. W. Monarchies and monarchic ideas. In: 

WALBANK, F. W.; ASTIN, A. E.; OGILVIE, R. M. (Orgs.). The 

Cambridge Ancient History: the Hellenistic World. London: 

Cambridge University Press, 1984.     



137 
 

4. OS GREGOS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA COM A APOIKIA 

DE LÓCRIS EPIZEFIRI 

 

DOCUMENTOS 

ESTRABÃO. The Geography of Strabo. London: George Bell & 

Sons, 1903. 

HERÓDOTO. Histórias. Volume I. Tradução A. D. Godley. 

Cambridge. Harvard University Press. 1920. 

HESÍODO. Origem dos Deuses: Teogonia. Tradução de Jaa 

Torrano. São Paulo: Editora M. Ohno-R. Kempf, 1981. 

PLATÃO. O Banquete. 3ª Edição. Clássicos de bolso. Bauru, SP: 

EDIPRO, 2009. 

Trono Ludovisi. Museo Nazionale Romano, no Palazzo Altemps, 

Coleção Boncompagni-Ludovisi – Roma, Itália. 

BIBLIOGRAFIA 

AUGÉ, Marc. Não-lugares: introdução a uma antropologia da 

supermodernidade. Campinas, SP: Papirus, 2012. 

BARASH, Jeffrey Andrew. O lugar da lembrança. Reflexões 

sobre a teoria da memória coletiva em Paul Ricoeur. In: 

Revista Memória em Rede, Pelotas, v.2, n.6, Jan / Jun. 2012 – 

ISSN- 2177-4129 

BORGES, João Carlos de Freitas, JUNIOR, Idelmar gomes 

Cavalcante. Território, identidade e memória: tramas 

conceituais para pensar a piauiensidade. X Simpósio de 

Produção Científica e Seminário de Iniciação Científica da 

UESPI. 01 a 03 de dezembro de 2010. Campus Poeta Torquato 

Neto. Teresina-PI. 

BURKERT, Walter. La religione greca, II. Rito e santuario, 

Editoriale Jaka Book: 2003 

BURKERT, Walter. Religião Grega na época clássica e arcaica. 

Lisboa: Editoria Fundação Calouste Gulbenkian, 1993. 

CANDIDO, Maria Regina. Novas perspectivas sobre aplicação 

metodológica em História Antiga. In: A busca do antigo. 



 

138 
 

Claudia Beltrão da Rosa (org.) [et. al]. Rio de Janeiro:NAU, 

2011. 

COSTAMAGNA, Liliana; SABBIONE, Claudio. Una città in Magna 

Grecia Locris Epizefiri. Guida Archeologica. Reggio Calabria, 

ITALY: Laruffa Editore, 1990. 

CURRIE, Bruno. Euthymos of Locri: a case study in heroization in 

the Classical period. In: Journal of Hellenic Studies 2002, 

volume 122.  

DIASI, Carolina Kesser Barcellos. Colonização grega e contato 

cultural na Magna Grécia: o testemunho dos vasos lucânicos. 

Aedos: Revista do corpo discente do PPG-História da UFRGS, 

Rio Grande do Sul, Num. 5, vol. 2, Julho-Dezembro 2009. 

DONNELAN, L. Conceptualizing early Greek colonization. In: L. 

Donnelan, V. Nizzo e Burgers, G.-J. Conceptualizing early 

Greek colonization Roma, Inst. Histórico Belga de Roma, 2016. 

GRAS, M. Avant les réseaux. Les stratigraphies conceptuelles 

de La Mediterranée archaique. In: L. Capdetry e J. Zurbach. 

Mobilités Grecques. Mouvements, reseaux, contacts en 

Mediterrannée, de l‟époque archaique à l‟époque 

hellénistique. Paris, Ausonius, 2006. 

GRECO, E.; Magna Grecia: Guide archeologique Laterza 

HALL, J. Quanto c‟è di „greco‟ nella „colonizzazione greca‟? In: 

L. Donnelan, V. Nizzo e Burgers, G.-J. Roma, Inst. Histórico Belga 

de Roma, 2016.  

HAWES, Harriet,. A Gift of Themistocles: The “Ludovisi Throne” 

and the Boston Relief. In: American Journal of Archaeology. 

Vol. 26, Nº 3 (jul-sep, 1922). pp.278-306. 

JOLY, Martine. Introdução à análise da imagem. Campinas, 

SP: Papirus, 2012. 

LAKY, Lilian de Angelo. Olímpia e os olimpiéia: a origem e 

difusão do culto de Zeus Olímpio na Grécia dos séculos VI e V 

a.C. Universidade de São Paulo. Museu de Arqueologia e 

Etnologia. Programa de pós-graduação em arqueologia. São 

Paulo: 2011. 



139 
 

LARSON, Jennifer. Ancient Greek Cults: A Guide. Nova Iorque: 

Routledge, 2007. 

LE GOFF, Jacques. História e Memória. SP: Editora da Unicamp, 

2013.  

LEE, Mireille M. Body, dress, and identify in ancient Greece. 

USA: Cambridge University Press, 2015. 

MALKIN, I. Greek colonization: the right to return. In: L. 

Donnelan, V. Nizzo e Burgers, G.-J. Conceptualizing early 

Greek colonization. Roma, Inst. Histórico Belga de Roma, 2016.  

MARCONI, Clemente. Two New Aulos Fragments from 

Selinunte: Cult, Music and Spectacle in the Main Urban 

Sanctuary of a Greek Colony in the West. In: Musica, culti e riti 

nell‟Occidente greco, ed. A. Bellia. Pisa and Rome: Fabrizio 

Serra (Studia Erudita 18) 

MELANDER, Torben. The import of attic pottery to Locri 

Epizephyrii. A case of reinterpretation. In: Pots for the living, 

pots for the dead. Museum Tusculanum Press. University of 

Copenhagen: 2002; MIRTI, Piero; GULMINI, Monica; PERARDI, 

Alessandra; DAVIT, Patrizia; Elia, Diego. Technology of 

production of red figure pottery from Attic and southern Italian 

workshops. In: Analytical and Bioanalytical Chemistry. 

Dipartimento di Scienze Archeologiche, Antropologiche e 

Storico-territoriali, Universita` di Torino. Italy: 2004. 

MONEDERO, Adolfo J. Domínguez. La Organización Simbólica 

Del Espacio En El Mundo Griego: El Caso Locrio. In: Topos-

Chôra L‟espai a Grècia I: perspectives interdisciplinàries. 

Homenatge a Jean-Pierre Vernant i Pierre Vidal-Naquet. 

Tarragona, 2010: Universidad Autónoma De Madrid. Institut 

d‟Estudis Catalans. Institut Català d‟Arqueologia Clàssica: 

2010. 

_______________________________. Los griegos de occidente y 

sus diferentes modos de contacto con las poblaciones 

indigenas. El momento de fundacion de la colônia. In: Revista 

CuPAUAM, Volume 18. MADRID, 1991: Universidad Autónoma 

de Madrid. Departamento de Prehistoria y Arqueología. 



 

140 
 

5. HÉRACLES E A APOIKIA DE RHAECELUS: O TIRANO PISISTRATO 

COMO OIKISTES 

 

Aloni, A. “L´ intelligenza de Ipparco. Osservazioni sulla política 

dei Pisistratidi”. Quaderni di Storia 19, 109-48. 

Boardman, J. HerakIes, Peisistratos and sons. Revue 

Archéologique, 1:57, 1972, 72. 

Boardman, J.. Herakles, Peisistratos and EIeusis. JHS, 1975, 95: 1-

12. 

Candido, M. R. A presença do agon na narrativa mítica de 

Medeia de Euripedes, LIMES, Revista de Estudios Classicos, 

CECGGA/UMCE, 2016.  

Cavalier, K. Did not potters portray Peisistratos posthumously as 

Heracles?, ElAnt.,v.2., n. 5, march 1995. 

Cook, R.M. "Pots and Pisistratan Propaganda", JHS 107, 1987. 

Connor, W. R. "Tribes, Festivals and Processions; civic 

cérémonial and political manipulation in archaic Greece", JHS, 

107, 1987, pp. 40-50 

Ferrari, G. Heracles, Pisistratus and the Panathenaia. Metis, 

Année, 1994, vol. 4, n. 1., 219-226. 

Finley, M. I. O legado da Grecia. UNB, 1998. 

Dillon & Garland. Ancient Greece: Social and Historical 

Documents from Archaic Times to the Death of Alexander. 

Routledge, Taylor & Francis, 2010. 

Dover, K. et ali. A historical commentary on Thucydides, vol. 4. 

Oxford, 1970. 

Duarte, J. Heracles, o heroi civilizador. 

(www.janduarte.com.br)  

Guia, M. V. Los Teseidas y la colonizacion de Sigeo y el 

Quersoneso tracio. Stud. Hist. H. Antiga, 27, 2009, 57-72. 

Harnecker, J. Oltos. Lang, 1992. 



141 
 

Hirata, E. O espaço do herói e do tirano nas colonias gregas. 

LABECA, 2008 (tese de livre docência) 

Jacqmin, Cl. “Woman between the tyrant the polis”, CHS, 

2010, 1-23. 

Lavelle, B. M. The Sorrow and the Pity. A prolegomenon to a 

history of Athens under the Peisistratids c.560-510 BC, Historia 

Einzelschriften 80, Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1993. 

Lavelle, B. M. Fame, Money and Power. The rise of Peisistratus 

and “Democratic” tyranny at Athens. Ann Arbor, UMPress, 

2005. 

Moreno, A. Feeding the Democracy. Oxford, OUPress, 2007. 

Moon, W. "The Priam Painter: Some Iconographic and Stylistic 

Considerations", Ancient Greek Art and Iconography, Warren 

Moon, ed., Madison, 1983, 97-118. 

Mosse, Cl. La tyrannie dans la Grece antique, Paris, PUF, 1969. 

Ober, J. “Wealth Hellas”. JEA vol.8, n.1. June 2011.   

Osborne, R. "The Myth of Propaganda", Hephaistos, 5-6, 1983-

84, pp. 65-70.  

Placido, D. Tucidides, sobre a tirania. Anejos de Gerion II, 

educ, Madrid, 1989, 155-164. 

Sealey, R. Regionalism in archaic Athens, História 9, 1960, 155-

180.   

Sear, M. A. Athens, Thrace and the shaping of Athenian 

Leadership. Cambridge, CUPress, 2013.   

Scafuro, M. La cerâmica a figure rosse dai contesti dell‟agora 

di Atene, U. Salerno, 2011. 

Shapiro, H. A. Hippokrates, son of Anaxileos, Hesperia, vol. 49, 

n. 3.,1980.  

Smith, H. R. W. New Aspects of the Menon Painter, CPCA I, i, 

Berkeley 1929. 

Tamm, J. A. Heracles in Attic vase-painting of the Peisistratean 

period. Ontário University, 1995. 



 

142 
 

Vaquero, C. F. Delfos y Delos em la tirania arcaica ateniense y 

samia. POLIS 4, 1992, 79-91. 

Webster, T.B.L., Potter and Patron in Classical Athens, London, 

1972. 

  

6. CAESAREA STRATONIS: UMA ANÁLISE PRELIMINAR DA 

PRODUÇÃO HISTORIOGRÁFICA SOBRE REDE DE CONECTIVIDADE 

EM CESAREIA MARÍTIMA 

 

DOCUMENTOS 

JOSEPHUS, Flavius. Jewish Antiquies. Cambridge: Harvard 

University Press, 1954 (Loeb Classical Library, book 14). 

________________. The Jewish War. Cambridge: Harvard 

University Press, 1997 (Loeb Classical Library, book 1). 

BIBLIOGRAFIA 

ALFÖDY, Gëza. A história social de Roma. Lisboa: Editorial 

Presença, 1989. 

ANDERSON, James D. The impact of Rome on the periphery: 

the case of Palestina – roman period (63 BCE - 324 CE) in: LEVY, 

Thomas Evan. The Archaeology of Society in the Holy Land: 

new approaches in anthropological archaeology. London: 

Continuum, 2003.  

AUGÉ, Marc. Não-lugares: introdução a uma antropologia da 

supermodernidade. São Paulo: Papirus. 2007. 

____________ O sentido dos outros: atualidade da 

antropologia. Petrópolis: Vozes, 1999. 

____________ Por uma antropologia dos mundos 

contemporâneos. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1997. 

COHEN, Shaye J. D. Josephus in Galilee and Rome: his vita and 

development as a historian. Boston: Brill Academic Publishers, 

2002. 



143 
 

COLLINS, John J. Between Athens and Jerusalem: jewish 

identity in the hellenistic diaspora. Cambridge: Wni. B. 

Eerdmans Publishing Co., 2000. 

_______________ e GREGORY, E. Sterling (ed.). Hellenism in the 

Land of Israel. Indiana: University of Notre Dame Press, 2000. 

COULANGES, Fustel de. A cidade antiga. São Paulo: Martim 

Claret, 2009. 

DEGAN, Alex. A identidade incômoda: um estudo das 

identidades étnicas no Bellum Judaicum de Flávio Josefo. São 

Paulo/Limeira: USP, 2006. 

DIRVEN, Lucinda. The imperial cult in the cities of the 

Decapolis, Caesarea Maritima and Palmyra: a note on the 

develop´ment of imperial cults in the Roman Near East. ARAM, 

n. 23, p. 141-156, 2011. 

DOBRORUKA, Vicente. Historiografia helenística em roupagem 

judaica: Flávio Josefo, história e teologia in: JOLY, Fábio (org.). 

História e retórica. Ensaios sobre historiografia antiga. São 

Paulo: Alameda / FAPESP, 2007. 

EINSENSTADT, Shauel Noah. The Political Systems of Empires. 

Nova Jersey: Transaction Publishers, 1969. 

EDWARDS, Douglas R.;  MCCOLLOUGH, C. Thomas. 

Archaeology and the Galilee: Texts and Contexts in the 

Graeco-Roman and Byzantine Periods. Atlanta, Ga:, 1997. 

FREY, Jörg;  SCHWARTZ, Daniel R.; GRIPENTROG, Stephanie. 

Jewish identity in the greco-roman world. Boston: Brill, 2007. 

FRITSCH, Charles T. The joint expedition to Caesarea Maritima. 

Bulletin of the Americam Schools of Oriental Research: 

Supplemental studies, v. 1, n. 19, 1975.  

FUNARI, Pedro Paulo A. SILVA, Maria Aparecida de Oliveira 

(org.). Política e identidades no mundo antigo. São Paulo: 

Annablume: Fapesp 2009. 

_________________; FOGOLARI, Everson Paulo. Estudos de 

arqueologia histórica. Rio Grande do Sul: Erechim, 2005.  



 

144 
 

GOODMAN, Martin. Jews in a graeco-roman world. Oxford: 

Oxford University Press, 2004. 

________________ Rome and Jerusalem: the clash of ancient 

civilizations. New York: Vintage Books, 2008. 

GRIMAL, Pierre. A civilização romana.  Lisboa: Edições 70, 1988. 

HADAS-LEBEL, Meirelle. Weapons of the Weak. Everyday Forms 

of Peasant Resistence. Haven/ London: Yale University Press, 

1990. 

______________________ Flávio Josefo: o judeu de Roma. Rio de 

Janeiro: Imago, 1994. 

HADRILL, Andrew Wallace (ed.). Patronage in Ancient Society. 

London: Routledge, 1988. 

HENGEL, Martin. Judaism and Hellenism: studies in their 

encounter in Palestine during the early Hellenistc period. 

London: SCM Press, 1981. 

HOLUM, K. G.; RABAN, A.; PATRICH, J. Caesarea papers 2: 

Herod‟s temple, the provincial governor‟s praetorium, and 

granaries, the later harbor, a gold coin hoard, and other 

studies. Portsmouth, Rhode Island: Journal of Roman 

Archaeology, 1999. 

HORSLEY, Richard. Arqueologia, história e sociedade na 

Galileia: o contexto social de Jesus e dos rabis. São Paulo: 

Paulus, 2000. 

________________; HANSON, John S. Bandidos, profetas e 

messias: movimentos populares no tempo de Jesus. São Paulo: 

Paulus, 1995. 

JOLY, Martine. Introdução à análise da imagem. Lisboa: Ed. 

70, 2007. 

KESSLER, Reiner. História social do antigo Israel. São Paulo: 

Edições Paulinas, 2009. 

KIPPENBERG, Hans. Religião e formação de classes na antiga 

Judéia. São Paulo: Edições Paulinas, 1988. 



145 
 

KOVELMAN, Arkady. Between Alexandria e Jerusalem: the 

dynamic of jewish and hellenistic culture. London: Brill, 2005. 

LAQUEUR, Richard. The jewish historian Flavius Josephus: a 

biographical investigation based on new critical sources. 

Toronto: York University, 2005. 

LEVY, Thomas Evan. The Archaeology of Society in the Holy 

Land: New approaches in anthropological archaeology. 

London: Continuum, 2003. 

MASON, Steve. Josephus and New Testament. Massachussets: 

Hendrickson Publishers, 1993. 

MORDECHAI, Aviam. Jews, Pagans and Christians in the 

Galilee: 25 Years of 

Archaeological Excavations and Surveys: Hellenistic to 

Byzantine Periods. Rochester: N.Y., 2004. 

MEYERS, Eric M. Galilee Through the Centuries: Confluence of 

Cultures. Winona 

Lake, IN: Eisenbrauns, 1999. 

ORLANDI, Eni. Análise do discurso: princípios e procedimentos. 

Campinas: Fontes, 2003. 

OTZEN, Benedikt. O judaísmo na antiguidade. São Paulo: 

Edições Paulinas, 2003. 

PATRICH, Joseph. Studies in the archeology and history of 

Caesarea Maritima: caput judaeae, metropolis palaestinae. 

Boston: Brill, 2011. 

_______________ Archaelogical excavations at Caesarea 

Maritima areas CC, KK and NN: final reports, volume 1 – the 

objects. Oxford: Israel Exploration Society, 2008. 

RABAN, Avner;  HOLUM, Kenneth G. Caesarea Maritima: a 

retrospective after two millennia. Boston: Brill, 1996. 

RAJAK, Tessa. The Jewish dialogue with Greece and  Rome: 

studies in cultural and The evidence of social interaction. Koln: 

Brill, 2000. 



 

146 
 

RÉMOND, René. Por uma história política. Rio de Janeiro: FGV, 

2010. 

ROCHA, Ivan Esperança. A vida cotidiana na Palestina do 

século I na visão de Flávio Josefo. São Paulo: Annalube, 2014. 

RODGERS, Zuleika. Making history: Josephus and historical 

method. Boston: Brill, 2007. 

ROLLER, Duanne  W. The Building Program of Herod the Great. 

London: University of California Press, 1998.  

ROSANVALLON, Pierre. Por uma história do político. São Paulo: 

Alameda, 2010. 

ROSENDAHL, Zeny. Espaço e Religião: uma abordagem 

geográfica. Rio de Janeiro: UERJ, NEPEC, 1996. 

__________________; CORRÊA, Roberto Lobato. Economia, 

cultura e espaço. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2010. 

__________________; CORRÊA, Roberto Lobato. Espaço e 

cultura: pluralidade temática. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2008. 

__________________; CORRÊA, Roberto Lobato. Introdução à 

geografia cultural. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2011. 

ROULAND, Norbert. Roma democracia impossível? Os agentes 

de poder na urbe romana. Brasília: Editora Universidade de 

Brasília, 1997. 

SAID, Edward W. Orientalismo: o oriente como invenção do 

ocidente. São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 

SAND, SHLOMO. The invention of the jewish people. New York: 

Maple Vail, 2009. 

STEGEMANN, Ekkehard W.; STEGEMANN, Wolfgang. História 

social do protocristianismo. São Leopoldo: Sinodal, 2004. 

VERMES, Geza. The true Herod. New York: Bloomsbury T&T 

Clark, 2014. 

 

 

 



147 
 

7. ATENAS E A CONECTIVIDADE MARÍTIMA ENTRE O 

MEDITERRÂNEO ANTIGO E O MAR NEGRO 

 

DOCUMENTOS 

ARISTOTLE. Constitution d'Athènes. Trad. G. Mathie. Paris: Les 

Belles Lettres,1996. 

___________. Politics. Trad. H. Rackham. Cambridge: The Loeb 

Classical Library, 1990. Ed. bilíngue.  

EURIPIDES. Medeia. Trad. Jaa Torrano. São Paulo:HUCITEC,1991 

Ed. Bilíngue grego-portugues. 

HERODOTUS. History. Trad. A. D. Godley. London: Willian 

Heinemann, vol.1 (1990), vol. 2 (1995), vol. 3 (1994), vol. 4 (1981) 

– Ed. bilíngue. 

PAUSANIAS. Description of Greece. Books I and II. Trad. W. H. S. 

Jones. Cambridge: Harvard University Press, 1992. 

PLUTARCH. Biography. Bernadotte Perrin. Harvard University 

Press, 1989.  

PSEUDO-SKYLAX‟S PERIPLOUS: The Circunanvegation of the 

Inhabited World. Trad.Shipley Grahan.  Exeter: Bristol Phoenix, 

2011. 

STRABON. Geographie. Tomes VI. Trad. Raoul Baladié. Paris: Les 

Belles Lettres, 1978. 

THUCYDIDES. History of The Peloponnesian War. London: 

William Heinema. Vol. 1 (1991); vol. 2 (1998); vol. 3 (1992); vol. 4 

(1976). Ed. bilíngue. 

VELHO OLIGARCA. A Constituição dos Atenienses. Trad. Neyde 

Theml e André Chevitarese. Vitória: EDUFES, 2002. 

BIBLIOGRAFIA  

AGUIRRE, Victor H.M.(eds)Mujeres em Grecia y Roma y su 

Transcendencia:diosas,heroínas y esposas.Mexico:Universidad 

National Autonoma de Mexico,2015 



 

148 
 

BERARD,Claude et ali. A City of Image: iconography and 

society in ancient Greece. Princeton: Princeton University 

Press,1989. 

BOTHMER,Dietrich von. Painted Greek Vases. The Metropolitan 

Museum of Art Bulletin, vol. 21, 1962. 

www.jstor.org/stable3258463  acesso em 23/11/2013. 

BURSTEIN, Stanley M.  The Greek Cities of the Black Sea.in: A 

Companion to the Classical Greek World. 

Oxford:Blackwell,2006, p.137-152. 

CANDIDO, Mª Regina. A Feitiçaria na Atenas Clássica. Rio de 

Janeiro: Letra Capital/FAPERJ, 2004. 

CANDIDO, Mª Regina. Atenas, liderança unipolar no Mar Egeu 

(480-411ª.C). Rio de Janeiro: Letras e Versos/ NEA-UERJ, 2016. 

CANDIDO, Mª Regina. Medeia, Mito e Magia: A imagem 

através do tempo. 2ªed.Rio de Janeiro: Fabrica de 

Livros/NEA/UERJ, 2010. 

CANDIDO, Mª Regina. Novas Perspectivas sobre aplicação 

metodológica em História Antiga. IN:  Busca do Antigo. ROSA, 

Claudia Beltrão (eds). Rio de Janeiro: NAU, 2010, pp.13-23. 

CARPENTER, Thomas H. T.  Art and Myth in Ancient Greece. 

London: Thames and Hudson,   1985. 

CKONIA, A.M. A propos de I‟exportation de l‟or colchidien. 

Pont-Euxin et Polis?Polis hellenis et Polis Barbaron.Comtoises: 

Presses Université Franche-Comtoises,2005, p.263-272. 

COHEN, Beth. Not the Classical Ideal: Athens and Construction 

of the Other in Greek Art.Leiden: Brill, 2000. 

CSAPO,Eric et alii. The Origins of Theater in Ancient Greece 

and Beyond: from Ritual to Drama. New York: Cambridge 

University Press, 2007. 

DANA, Madalina.”Le Centre et la peripherie en question:deux 

concepts a revoir pour les disaporas”, Pallas, 89, 2012mpp.57-

76. 



149 
 

DIGGLE, James. On the Manuscripts and text of Eurípides: 

Medea. In: Classical Quarterly 33, p.339-357,Oxford: Oxford 

University Press,1983.  

DOUMAS, C. What Didi the Argonauts seek in Colchis? 

Hermathena nº 150. Dublin: Trinity CollegeDublin, 1991. 

EASTERLING, P.E. Greek Tragedy. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1997.  

FIGUEIRA, Thomas. Colonization in the Classical Period. 

Mnemosyne, Vol. II, Supplement 193, Leiden:Brill, 2008, pp.427-

522. 

FAUDOT, M.(eds)Pont-Euxin et Polis?Polis hellenis et Polis 

Barbaron.Comtoises: Presses Université Franche-

Comtoises,2005. 

FINLEY, Moses. I. A Economia Antiga. Porto: Afrontamento, 

1986. 

FRANCIS, E. D. Image and Idea in Fifth century Greece: Art and 

Literature after the Persian wars. London: Routledge, 1990. 

GABRIELSEN, Vicent. The Black Sea in Antiguity.Oakville:Arhus 

University Press,2007. 

GILL,David W. J.Positivism, pots and long-distance trade.in. 

MORRIS,Ian (ed). Classical Greece: Ancient Histories and 

Modern Archaeologies. Cambridge:Cambridge University 

Press, 1994,pp.99-107. 

GRIFFTHS, Emma.Medea.New York: Routledge,2006. 

HANSEN,Morgens Herman. Emporium:a study of the use and 

meaning of the term in the archaic and classical periods. 

In:Greek colonization:an account of Greek colonies and other 

settlements overseas. Leiden:Brill, 2006,p.1-39. 

HART, Mary Louise.The Art of Ancient Greek Theater.Los 

Angeles:Paul Getty Museum, 2010. 

HOPMAN, Marianne. Revenge and Mythopoiesis in 

Euripides‟Medea. In:Transactions of the American Philological 

Associations, 138 (2008)p.155-183. 



 

150 
 

JOHNSTON,Sarah Iles. Medeia: essay on Medea in myth, 

literature, philosophy and art. Princeton: Princeton University 

Press, 1997. 

KAKHIDZE, A., IASHVILI. I., Vickers, M. “Silver coins of Black Sea 

coastal cities from the fifth century BC necropolis at Pichvnari” 

Numismatic Chronicle 161, 2001, pp.282-288 

KVIRKVELIA, Guram.Polis Barbaron in the Black Sea area in 

archaic and classical periods. Pont-Euxin et Polis?Polis hellenis 

et Polis Barbaron.Comtoises: Presses Université Franche-

Comtoises,2005, p.33-40. 

LUSCHIMIG,C.A.E. Granddaugher of Sun:A study of 

Euripides‟Medea. Leiden:Brill, 2007. 

MCDERMONTT, Emily A. Euripides‟Medea:The Incarnation of 

Disorder. Pennylvania: The Pennsylvania State University 

Press,1989.  

MEHL,Andreas (eds) Ruthenia Classica Aetatis Novae: A 

Collections of Words by Russian Scholars in Ancient Greek and 

Roman History. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2013. 

NOOMAN,Thomas S. The Grain Trade of the Northern Black Sea 

in Antiguity. The American Journal of Philosophy.vol.94, nº 03, 

1993, pp. 231-242.http://www.jstor.org. acessado em 

10/02/2016. 

NORA P. “História e Memória. Projeto História”. Revista de 

Programa de Estudos Pós-Graduação em História e do 

Departamento de História da PUC-SP. São Paulo: PUCSP, 1981, 

p. 7-28. 

PEBARTHE,Christophe. Emigres d‟Athenes, Clerouques et 

Colons aux temps de la Domination Athenienne sur L‟Egeu au 

V siecles a.C. in: Le Monde de L‟Itinerance en Mediterranée 

de L‟Antiquitw a L‟ Epoque Moderne. Paris:DE Boccard, 2009, 

pp.367-390. 

ROBERTSON, Martin. The Art of vase-painting in Classical 

Athens. Cambridge: Cambridge University Press,2000. 



151 
 

SARTI,Susanna. Griechische und Römische 

Kunst.Florence:SCALA Group, 2010.  

SECHAN,L., Etudes sur la Tragedie Grecque dans sés rapports 

avec la  ceramique, Paris:Champion,1926. 

TAPLIN,Oliver. Pots & Plays: interations between Tragedy and 

Greek Vase-painting of the four century BC.Los Angeles: Paul 

Getty Museum.2005. 

TROFINOVA, Anna et J.Paul Getty Museum. Greek on the Black 

Sea: Ancient Art from the Hermitage. Los Angeles: Getty 

Publications,  2007. 

TSETSKHLDZE, Gocha. Pichvnari and its environs. 

Paris:Universitaires Franc-Camtoise, 1999. 

TSETSKHLDZE, Gocha.Greek Penetration of the Black Sea.in:The 

Archaeology of Greek Colonization. Oxford:Oxford University 

Press,2004, p.111-131. 

VICKERS, M., Kakhidze, A. 2001: „The British-Georgian 

excavation at Pichvunari 1998: the „Greek‟ and „Colchian‟ 

cemeteries‟ Anatolian Studies 51: 65-90 

VICKERS, M., Kakhidze, A. 2004: Pichvnari 1: Greeks and 

Colchians on the East Coast of the Black Sea: Results of 

Excavations Conducted by the Joint British-Georgian 

Expedition 1998-2002. Batumi. 

VLASSOPOULOS,Kostas. Greeks and 

Barbarians.Cambridge:Cambridge University Press,2013. 

WALTERS, H.B. Corpus Vasorum Antiquorum. London: British 

Museum, 1927 

WEBSTER,T.B.L. et ali. Illustrations of Greek Drama.London 

:Phaidon Press, 1971. 

WILES, David. Tragedy in Athens, performance space and 

Theatrical meaning. Cambridge: Cambridge University Press, 

1997. 

WILLIAMS,Dyfri. Greek Vases. London: The British Museum 

Press,1999. 



 

152 
 

8. FASE ORIENTALIZANTE NA ETRÚRIA: TRANSFORMAÇÕES NA 

CULTURA E ARTE 

 

ARRUDA, José Jobson de Almeida. História antiga e medieval. 

São Paulo: Editora Ática, 1996. 

BANDINELLI, Ranuccio Bianchi. L‟arte etrusca. Parte prima: 

Storia i problemi dell‟arte etrusca- Arte Etrusca. Milão: Edizioni 

Ghibli, 2013. 

_____________; GIULIANO, Antonio. Les étrusques et l‟Italie 

avant Rome. Paris: Gallimard, 2008.  

 BAYET,Jean. Idéologie et plastique- Hercule funéraire. Roma: 

Collection de L‟Ècole Française de Rome, Palais Farnèse, 1974.  

BEAZLEY, John Davidson. CVA- Corpus Vasorum Antiquorum. 

Disponível em: http://www.cvaonline.org/cva/ 

BONAUDO, Raffaella. La culla di Hermes, iconografia e 

imagginario delle hydriai ceretane. Roma: L‟Erma di 

Bretschneider, 2004. 

CALLIPOLITIS, V. Les hydres de Caeré. Essai de Classification.  

L‟Antiquité Classique, T. 24, Fasc. 2 (1955), pp. 384-411 

Published by: L‟Antiquité ClassiqueStable 

http://www.jstor.org/stable/41644392    

CAMPOREALE, Giovannagelo (a). Gli etruschi. Milão: UTET 

Libreria, 2011. 

________________. (b). Il territorio dell‟Etruria interna lungo le valli 

del Tevere e dell‟Arno: economia e cultura. In: BRUSCHETTI, P; 

GAULTIER, F; GIULIERINI, P; HAUMESSER, L. Gli etruschi dall‟Arno 

al Tevere. Le collezione del Louvre a Cortona. Cortona: Skira, 

2011. 

CRISTOFANI, Mauro. L‟arte degli etruschi, produzione e 

consumo. Turim: Giulio Einaudi, 1978. 

DONNELLAN, Lieve, NIZZO, Valentino. Conceptualising early 

Greek colonisation: introduction to the volume. In: 



153 
 

DONNELLAN, L; NIZZO, V; BURGERS, G. Conceptualising early 

colonization. Roma: Instituto Histórico Belga de Roma, 2016.  

FLACELIÈRE, Robert. La vie quotidienne em Grèce au siècle de 

Péricles. Paris : Hachette, 1959.   

GIORDANI, Mario Curtis. História da Grécia: Antiguidade 

Clássica I. Petrópolis: Vozes, 1984.  

HEURGON, Jacques. The daily life of the etruscans. Londres: 

Phoenix Press, 2002. 

PALLOTINO, Massimo. Etruscologia. Milão: Editore Ulrico Hoepli, 

1975.  

___________. Civiltà Aristica Etrusco- Italica. Florença: Sansoni 

Editore Nuova SpA, 1985.  

___________. The etruscans. Middlesex: Penguin Books,1978. 

PLAOUTINE, Nicolas. La reprèsentation de Thersite par le 

paintre des hydries dites de Caerés et les sources littéraires qui 

ont inspiré cet artist. IN: Revue des Études Grecques, tomo 55, 

fascículo 261-261, julho- dezembro 1942, p. 161-189.  

http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/reg_

00352039_1942_num_55_261_2955. 

PRAYON, Friedhelm. Gli etruschi. Bolonha: Società Editrice il 

Mulino, 2ª edição, 2015.  

TORELLI, Mario. Storia degli etruschi. Roma: Editori Laterza, 

2001. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 



155 
 

AUTORES 

 

1. Alair Figueiredo Duarte 

Doutor em História Comparada (2017), pela Universidade 

Federal do Rio de Janeiro (UFRJ). Mestre em História 

Comparada (2011), UFRJ e Graduado em Filosofia (2008), 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ). Tem 

experiência na área de História Antiga, com ênfase em 

Guerra e Teatro Grego. Possui estágio de pesquisa 

supervisionado pelo Centro de Estudos Clássicos e 

Humanísticos da Universidade de Coimbra (2014) e pela École 

Française D Athenes (2015). Dentre suas atividades 

acadêmicas é pesquisador do Núcleo de estudos da 

Antiguidade da Universidade do Estado do Rio de Janeiro 

(NEA/UERJ); pesquisador no Núcleo de Estudos da História 

Medieval Antiga e Arqueologia Transdisciplinar da 

Universidade Federal Fluminense (NEHMMAT/UFF); Pesquisador 

do Laboratório de Simulações e Cenários da Escola de Guerra 

Naval da Marinha do Brasil (LSC-EGN/MB). Atua como 

professor nos Cursos de Especialização em História Antiga e 

Medieval da Universidade do Estado do Rio de Janeiro 

(CEHAM/UERJ) e, Curso de Especialização em Patrimônio 

Educação e Cidadania (CEPEC-CMCN/NEA-UERJ). 

 

2. Alessandra André 

Mestrado em História pela Universidade Federal do Espírito 

Santo (2009), graduação em Licenciatura em História pela 

Universidade Federal do Espírito Santo (2005) e graduação em 

Bacharelado em História pela Universidade Federal do Espírito 

Santo (2005). Foi professora, e coordenadora, do curso de 

História da Faculdade Saberes entre os anos de 2010 e 2013. 

Atualmente, é aluna do doutorado do programa de pós-

graduação de História da Universidade Federal do Espírito 

Santo, e aluna bolsista da FAPES. Principais áreas de atuação: 



 

156 
 

história antiga/ Grécia políade; desestruturação da pólis; 

Macedônia; período helenístico. 

 

3. Alessandra Serra Viegas 

Doutora em Teologia pela PUC-Rio. Doutoranda em História 

Comparada pelo PPGHC-UFRJ. Mestre em História 

Comparada pelo PPGHC-UFRJ. Mestre em Teologia pela PUC-

Rio, na área de Teologia Bíblica. Possui graduação em Letras - 

Português/Grego - pela UERJ e bacharelado em Teologia pela 

PUC-Rio. Atualmente é professora-coordenadora de Sala de 

Leitura e Biblioteca do Colégio Estadual José Leite Lopes - 

NAVE (Núcleo Avançado em Educação) - SEEDUC, e 

professora do Seminário Metodista César Dacorso Filho, 

lecionando Grego Koiné, Literatura e Teologia, Teologia 

Feminina (Teologia na perspectiva da mulher), Leitura e 

Produção Textual, Métodos de Estudo Universitário e 

Orientação de TCC. É pesquisadora colaboradora do NEA-

UERJ (Núcleo de Estudos da Antiguidade). Participa do grupo 

de pesquisa TIAT (Tradução e Interpretação do Antigo 

Testamento). É membro efetivo de Letras do Núcleo 

Académico de Letras e Artes e Lisboa (N.A.L.A.L.),e da 

Academia de Letras e Artes de Paranapuã (ALAP), titular da 

cadeira n. 24, patronímica de Adolfo Caminha. É membro-

embaixador da Divine Académie Française des Arts, Lettres et 

Culture. 

 

4. Andrea Magalhães da Silva Leal 

Mestranda bolsista CAPES em História Política e Cultura na 

UERJ; pesquisadora do Núcleo de Estudos da Antiguidade 

(UERJ); especialista em História Antiga e Medieval pela 

Universidade Estadual do Rio de Janeiro (2013); licenciada em 

História pela Universidade Veiga de Almeida (2009); 

especialista em Docência no Ensino Superior pela 

Universidade Cândido Mendes (2006); bacharel em 

Comunicação Social pela Unesa (2005). Tem experiência nas 



157 
 

áreas de História, com ênfase em História Antiga e Medieval, 

atuando principalmente nos seguintes temas: colonização 

grega, dinâmica ritual e hibridismo cultural. 

 

5. José Roberto de Paiva Gomes 

Doutorado em 2015 pelo PPGHC/UFRJ e o Mestrado 

(2004)pelo PPGH/UFRJ e. Pesquisador colaborador do 

NEA/UERJ. Co-editor do Jornal Philia, Fórum de Debates, 

Nearco e Enea com a Profª. Drª. Maria Regina Candido 

(NEA/PPGH E PPGHC/UFRJ). Em seu Currículo Lattes os termos 

mais frequentes na contextualizacão da producão científica, 

tecnológica e artistico-cultural são: Grécia Antiga, História das 

Mulheres, literatura grega (Homero, Hesiodo, Anacreonte e 

Alceu e Safo de Lesbos), atividade ritual, Antropologia 

Cultural, Cultura Material e Numismática greco-romana. Possui 

estágio de pesquisa supervisionado pelo Centro de Estudos 

Clássicos e Humanísticos da Universidade de Coimbra (2012) e 

pela École Française DAthenes (2012). Atua como professor 

nos Cursos de Especialização em História Antiga e Medieval 

da Universidade do Estado do Rio de Janeiro (CEHAM/UERJ) e 

Curso de Especialização em Patrimônio Educação e 

Cidadania (CEPEC-CMCN/NEA-UERJ). 

 

6. Junio Cesar Rodrigues Lima 

Pesquisador do Núcleo de Estudos da Antiguidade - UERJ e faz 

parte da linha de pesquisa CNPq; Discurso, Narrativa e 

Representação; Integra também o grupo de pesquisadores 

do Núcleo de Estudos em História Medieval, Antiga e 

Arqueologia Transdisciplinar da UFF - NEHMAAT, fazendo parte 

da linha de pesquisa CNPq; Cultura, Economia, Sociedade e 

Relações de Poder na Antiguidade e na Idade Média; e, 

ainda; Usos do Passado no Mundo Moderno e 

Contemporâneo. É professor da SEEDUC/RJ, lecionando no 

Colégio Estadual Francisco Assumpção. Foi docente da 

disciplina Metodologia da Pesquisa no Curso de Formação de 



 

158 
 

Oficiais da Academia de Polícia Militar D. João VI. É professor 

de Estudos Romanos do Curso de Especialização em História 

Antiga e Medieval da UERJ (CEHAM) e foi docente 

colaborador no Curso de Especialização em Patrimônio, 

Educação e Cidadania (CEPEC – Cruzeiro -SP / UERJ); é 

mestre e doutorando em História Política, com a linha de 

pesquisa Política e Cultura, pelo Programa de Pós-graduação 

em História da Universidade do Estado do Rio de Janeiro. 

Possui graduação em teologia pelo Seminário Teológico 

Presbiteriano do Rio de Janeiro (1997), no qual atua como 

professor de História do Pensamento Cristão, Metodologia 

Científica, Educação Cristã e Prática do Ensino; possui 

Licenciatura Plena em História pelo Centro Universitário 

Augusto Motta (2009). Já atuou como professor de Teologia 

Sistemática e Hermenêutica em 2001/2002. Tem experiência 

na área de Teologia, Religião, História e na aplicação de 

conceitos da Antropologia Histórica, Psicologia Social, 

Sociologia, Teoria Literária, Cultura Material, Geografia 

Cultural e Linguística com ênfase nas sociedades antigas 

judaica e romana e em Teoria e Metodologia aplicada a 

construção do conhecimento em História, principalmente nos 

seguintes temas: mitologia, análise de discursos, relações 

socioculturais, práticas sociais, políticas, religiosas. 

 

7. Maria Regina Candido 

Possui como formação Doutorado em História Social pela 

Universidade Federal do Rio de Janeiro (2001) com estágio na 

EFA: Escola Francesa de Atenas/Grécia, Mestrado em História 

Social pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (1995), 

Graduação em História/UFRJ e Comunicação Social e 

Jornalismo na Faculdade Estácio de Sá. Atualmente é 

Professor Associado da Universidade do Estado do Rio de 

Janeiro/UERJ, coordenadora do Núcleo de Estudos da 

Antiguidade/NEA/UERJ (P.710/SR-3) e coordenadora do Curso 

de Especialização de História Antiga e Medieval/CEHAM da 



159 
 

UERJ (Lato Sensu). Atua como avaliadora do INEP/MEC na 

área de comunicação Social e História. Participa do 

programa de Pós-Graduação da História/PPGH da UERJ e da 

Pós-Graduação de História Comparada/PPGHC/UFRJ. Tem 

experiência na área de História, Filosofia, Antropologia e 

Arqueologia com ênfase em sociedades antigas grega e 

romana. Interage com a área de Teoria e Metodologia na 

construção do conhecimento em História aplicados 

principalmente nos temas sobre: rituais, práticas mágicas, 

análise de discursos, práticas sociais, política e na recepção 

dos estudos clássicos. Atua na orientação de alunos de 

Graduação, da Especialização e da Pós-Graduação em 

História Antiga, participa ativamente de congresso Nacionais 

e Internacionais relacionado as Ciências Humanas e, detêm 

publicações de artigos em revistas e coletâneas de livros 

internacionais como no Coimbra, Chile, México e Cuba. 

 

8. Nancy Maria Antonieta Braga Bomentre 

Bacharel em História da Arte pela Universidade Federal de São 

Paulo- UNIFESP. Participou do Programa de Pós-Graduação da 

mesma universidade como aluna especial. Foi bolsista de 

Iniciação Científica pela FAPESP, no período de dez/2014 a 

dez/2015, com pesquisa sobre Arte da Antiguidade- arte 

etrusca. Pesquisa em arte parietal etrusca. Tem experiência na 

área de História, com ênfase em história da arte, atuando 

principalmente nos seguintes temas: Arte da Antiguidade, arte 

etrusca, hídrias ceretanas, mito de Héracles, arte parietal, 

coleções brasileiras de arte etrusca. Atualmente é mestranda 

em História da Arte pela UNIFESP, Universidade Federal de São 

Paulo. Bolsista de mestrado pela FAPESP- Fundação para o 

amparo à pesquisa do Estado de São Paulo, com a pesquisa; 

O feminino etrusco revisitado: a questão de gênero na arte 

parietal. 

 

 



 

160 
 

9. Norberto Luiz Guarinello 

Possui graduação em História pela Universidade de São Paulo 

(1981), mestrado em Antropologia Social (Arqueologia 

Clássica) pela Universidade de São Paulo (1986), doutorado 

em Antropologia Social (Arqueologia Clássica) pela 

Universidade de São Paulo (1993) e dois estágios de pós-

doutoramento (Brown University (EUA - 1998) e Oxford 

University (2003). Atualmente é Professor Doutor da 

Universidade de São Paulo, líder do Grupo de Pesquisa ´LEIR 

no CNPq e coordenador nacional do Laboratório de Estudos 

sobre o Império Romano. Tem experiência nas áreas de 

História Antiga, Arqueologia Histórica e Teoria da História 

atuando principalmente nos seguintes temas: história romana, 

cultura e sociedade no mundo antigo, Mediterrâneo clássico, 

teoria da história e cultura clássica. 

 



REDE DE CONECTIVIDADE  

NO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

Múltiplos olhares sobre as relações socioculturais, 

comerciais e políticas em sociedades mediterrâneas 

 
 

1ª Edição – Dezembro de 2017 

Copyright © 2017 por NEA/UERJ 

Projeto Antiguidade 

 

 

 

Todos os direitos reservados e protegidos pela Lei 

9.610 de 19/02/98. Nenhuma parte deste livro, sem 

autorização prévia por escrito do Núcleo de Estudos 

da Antiguidade – UERJ,  poderá ser reproduzida ou 

transmitida sejam quais forem os meios 

empregados: eletrônicos, mecânicos, fotográficos, 

gravação ou quaisquer outros. 

 

TODOS OS DIREITOS RESERVADOS POR 

 

NEA – Núcleo de Estudos da Antiguidade - UERJ 

Rua São Francisco Xavier, 524, Pav. João Lyra Filho, 

9º andar, Bloco A, Sala 9030, Maracanã 

Rio de Janeiro – RJ - Brasil - CEP 20550-900 

Tel.: (21) 2334-0227 – E-mail: neaeventos@gmail.com 

www.nea.uerj.br  

 

 

 

 

 

 



 


