
 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

 
 
 
 

UNIVERSIDADE DO ESTADO DO RIO DE JANEIRO 
INSTITUTO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE HISTÓRIA 
NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 

 

Memórias  
Do  

Mediterrâneo Antigo 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Rio de Janeiro 
NEA/PPGH/UERJ 

2010 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

2 

Copyright©2010: todos os direitos desta edição estão reservados ao 
Núcleo de Estudos da Antiguidade – NEA, da Universidade do Estado 
do Rio de Janeiro, 2010. 
Capa: Junio César Rodrigues 
Diagramação: Carlos Eduardo da Costa Campos 
 
Estatua Vênus de Milo – Museu de Istambul 
Istanbul - Museo archeol. - Afrodite - sec. III-II a.C. - da Priene - Foto 
G. Dall'Orto  
Afresco Mar Mediterrâneo - Puteoli harbour 
Blackman, C. P. 1982, MNRAS, 200, 407 
 

Editoração eletrônica: Equipe NEA 
www.nea.uerj.br 

 

Ficha eletrônica 
CANDIDO, M. R. (Org.); Memórias do Mediterrâneo Antigo. Rio de 
Janeiro: NEA/UERJ, 2010. 
 
 
 
 
 

 
Núcleo de Estudos de Antiguidade 
Site: www.nea.uerj.br / e-mail: nea.uerj@gmail.com 
Tel: (021) 2334-0227 
 
 

 
 
 
 

http://www.nea.uerj.br/


              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 3 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro 
 
Reitor: Ricardo Vieiralves de Castro 
Vice-reitor: Christina Maioli 
Extensão e cultura: Nádia Pimenta Lima 
 
Instituto de Filosofia e Ciências Humanas 
José Augusto Souza Rodrigues 
 
Departamento de História 
André Luiz Vieira de Campos 
 
Programa de Pós-Graduação em História (PPGH/UERJ) 
Maria Teresa Toribio  
 
Conselho Editorial 
Alexandre Carneiro Cerqueira Lima 
Ana Lívia Bomfim Vieira 
Fábio de Souza Lessa 
José Roberto de Paiva Gomes 
Maria do Carmo Parente Santos 
Maria Regina Candido 
 
Acessória Executiva 
Alair Figueiredo Duarte 
Carlos Eduardo da Costa Campos 
Junio César Rodrigues Lima 
Luis Felipe Bantim Assumpção 
Tricia Magalhães Carnevale 
 

 
 
 
 
 
 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

4 

Sumário 

 

6         Apresentação  

          André Luiz Vieira de Campos 

8         Prefácio  

       Pedro Paulo de Abreu Funari 

10       Uma Reflexão em Prol de Etnicidade e Cultura        

entre os Povos Helenos do Século V a.C.  

 Alair Figueiredo Duarte  

28       Origens e percepções das festas romanas antigas 

       Ana Thereza Basilio Vieira  

42       Interações religiosas no Mediterrâneo romano:  

Práticas de acclamatio e de interpretatio 

Claudia Beltrão da Rosa 

61       O Cristianismo e o Mundo Romano no Século IV 

Cláudio Umpierre Carlan 

 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 5 

72       Os Vasos Anacreonticos: Interações Culturais 

entre Antenienses e Lídios  

José Roberto de Paiva Gomes  

80       A presença egípcia no Mediterrâneo antigo: 

deuses e símbolos  

Margaret M. Bakos    

100      Relaciones espaciales y temporales en Hesíodo: 

las tensiones en el Mediterráneo. 

María Cecilia Colombani 

127      Interações culturais através da Memória do  
            Mediterrâneo Antigo 

        Maria Regina Candido  
 
136      Influencias orientales en los filósofos 

neoplatónicos 

Patrizia Marzillo 

 

 

 

 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

6 

Apresentação 
 

André Luiz Vieira de Campos 

 
Foi com muita satisfação que recebi o convite da 

professora Maria Regina Candido, para escrever a apresentação 

do livro “Memórias do Mediterrâneo Antigo”, mais um fruto do 

produtivo Núcleo de Estudos da Antiguidade do Estado do Rio 

de Janeiro/NEA, sob sua coordenação. 

Esta coletânea reúne trabalhos de professores-

pesquisadores de Universidades brasileiras – a exemplo da 

UERJ e a PUC/RS – e do exterior, como a Universidad de Mar 

del Plata e a Universidad de Moron, na Argentina, e Ludwig-

Maximilians-Universitat, na Alemanha.  O conjunto de textos, 

embora diverso, tem – como apontado no Prefácio realizado 

pelo professor Pedro Paulo de Abreu Funari – no tema da 

memória, um ponto de encontro.  

A amplitude dos temas abordados: festas, religião e 

cultura material, entre outros, demonstra a pluralidade de 

temáticas e abordagens que se abrem para as pesquisas 

históricas sobre a antiguidade mediterrânea, graças à renovação 

historiográfica e ao crescimento do interesse pela História da 

Antiguidade Clássica, fato facilmente comprovado pelos centros 

de estudos clássicos espalhados pelo Rio de Janeiro e outras 

capitais do país.  

O livro, uma reflexão sobre um mundo tão distante 

temporalmente, nos sugere indagações sobre a nossa “herança 

clássica”. O Ocidente considera as culturas do passado grego-

romano como seu ponto de origem, e apropriou-se desta herança 

em diversos aspectos: língua, direito, política, arquitetura, 

filosofia, etc. Porém, sabemos que apropriar-se significa 

escolher uns aspectos e “esquecer” outros.  Assim, uma 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 7 

pergunta que nos fazemos ao ler esta coletânea é: o que 

selecionamos desta herança e atribuímos como “nosso”? E, por 

outro lado, que outros aspectos da “cultura clássica” são tão 

estranhos a nós?  Seja como for, por tantos aspectos que nos 

legaram e pelo estranhamento que provocam, vale a pena, 

através deste livro, vislumbrar um pouco do Mediterrâneo 

Antigo. 

 

 
Professor Doutor André Luiz Vieira de Campos 

Professor Adjunto de História do Brasil & Chefe do 

Departamento de História/UERJ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Referência da Imagem: 

http://www.theoi.com/Gallery/Z12.21.html 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

8 

Prefácio 

 

Memórias do Mediterrâneo Antigo: 

Considerações sobre a Memória 

 

Pedro Paulo A. Funari 

 

A memória é, talvez, a mais traiçoeira das nossas 

capacidades, a que mais nos faz humanos, para o bem e para o 

mal. O que caracteriza o ser humano é a sua capacidade de 

constituir-se para si mesmo, à diferença de outros animais, em 

tantos outros aspectos tão próximos de nós, com os quais 

podemos compartilhar quase todo o material genético. Os 

gregos antigos, sem tais conhecimentos genéticos, sabiam a 

importância da memória (mnemé) e da perpetuação da 

lembrança no monumento (mnema) como elementos centrais na 

constituição das identidades não apenas individuais, como 

coletivas. Tantos as pessoas, como as coletividades, constroem-

se em torno de recordações e esquecimentos. 

A memória é traiçoeira, todos o sabem e o dizem: 

memory betrays us, como nos contam os ingleses.  Ela é 

seletiva, oculta tanto quanto revela, distorce e retorce, constrói e 

destrói. Os latinos já relacionavam o monumentum a moneo, o 

monumento funerário à lembrança ou advertência, o alerta, uma 

espécie de voz que saía da tumba, como atestam tantas 

epígrafes. funerárias. Estas lembranças não são, contudo, senão 

narrativas sobre o passado, são contos sobre um personagem, 

sobre uma coletividade ou sobre uma abstração. O cenotáfio ou 

tumba em honra de alguém cujos restos não estão ali representa, 

de forma exemplar, essa caráter narrativo, uma construção de 

uma coletividade, em determinada época e circunstâncias, 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 9 

visando representar algo do passado, para forjar algo no presente 

e no futuro. Memória e usos do passado são termos 

indissociáveis e os contextos que dão forma a essas narrativas 

constituem a matéria de reflexão primeira do estudioso da 

História e do passado.  

As memórias sociais estão, pois, sujeitas a muitas 

demandas e interesses, daí que não possam deixar de trair tais 

imperativos e volições. A própria historiografia produz, no 

campo da ciência, memórias e esquemas narrativos que 

condicionam nossos olhares e percepções e que revelam nossas 

épocas, interesses e circunstâncias. Somos nós, com nossa 

humanidade, que estamos representados nas imagens sobre o 

passado.  

Este volume demonstra isto de forma muito apropriada, 

pois apresenta leituras muito ao corrente de nossas inquietações 

modernas, brasileiras e latino-americanas. Temas como 

identidades, religiosidades, interações culturais e conflitos 

sociais denotam nossas experiências e vivências em nossas 

construções de memórias sobre a Antiguidade. A leitura desta 

obra revela uma faceta dos nossos olhares e encantam o leitor 

com pequenas pérolas, resultantes de um esforço coletivo de 

pesquisa, sediado no Núcleo de Estudos da Antiguidade da 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Saímos mais ricos 

das suas páginas e satisfeitos. Boa leitura!  

 

Professor Doutor Pedro Paulo A. Funari 

Professor Titular de História Antiga & Coordenador do NEE / 

UNICAMP 

 

 
 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

10 

Uma Reflexão em Prol de Etnicidade e Cultura entre os 

Povos Helenos do Século V a.C. 

 

Alair Figueiredo Duarte  
 

 Tucídides na sua obra, A História da Guerra do 

Peloponeso, fomenta o debate envolvendo etnicidade e cultura. 

Tal  fato leva a refletir a Antiguidade Clássica e aponta que essa 

reflexão permite novas leituras sobre a temática. 

Nessa contextualidade se torna pertinente identificar o 

Soldado-Cidadão e o Soldado-Mercenário no século V a.C., 

pois as Guerras Greco-Persicas no início assim como a Guerra 

do Peloponeso ao final do século, tornaram-se um referencial 

para refletir o conceito de “Civilidade” versus o conceito de 

“Barbaro” no corte temporal citado. 

Numa sociedade onde a agricultura e a escravidão eram 

elementos fundamentais para a sobrevivência da polis, a idéia 

defendida por Platão tanto quanto por Aristóteles de que gregos 

não deveriam escravizar gregos
1
 pode até soar paradoxal aos 

interesses político-econômicos das Cidades-Estado helênicas. 

Contudo, isto também nos aponta como os helenos se julgavam 

diferentes dos demais povos mediterrânicos, seus hábitos 

distintos dos demais povos que habitavam aquela região os 

levavam a acreditar que de fato, os “bárbaros”, deveriam ser 

seus escravos por natureza
2
. 

Esta inferência trata-se, nada mais, de uma maneira de 

criar distanciamento. Uma diferenciação étnica e cultural entre 

eles, helenos, e outros povos da Antiguidade seus 

contemporâneos; helênicamente denominados de: ό, 

isto é: “Bárbaros
3
”.  

A guerra por possuir a peculiaridade de por grupos 

políticos com interesses culturais, econômicos e ideológicos em 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 11 

margens opostas; e fazer da violência física  uma regra 

constante, pode apresentar-se como um fenômeno representativo 

desta diferenciada identidade autoproclamada pelos helenos. 

Inclusive, a guerra quando analisada sob o contexto social de 

produção de determinados períodos históricos, podem 

possibilitar a compreensão das mudanças sociais intimamente 

relacionadas a cultura de determinado povo. Nesta 

particularidade, a guerra pode nos possibilitar compreender  

como os helenicos Soldados-Cidadãos  - apesar de se julgarem 

os únicos dotados de “Civilidade
4
” frente aos demais povos 

mediterrânicos-  “flexibilizaram” a rigorosa tradição identitária 

cultural dos seus ancestrais, e muitas vezes combateram como 

Soldados-Mercenários ao lado daqueles que julgavam 

“bárbaros”.  

Segundo Marcel Detienne, Civilidade é um inconsciente 

histórico que carrega tudo que as tradições representam; ela é 

capaz de dar forma as categorias coletivas manifestada em 

instituições sociais tais como: o direito, a política e as relações 

sociais. O veículo prático das Civilidades é a Linguagem, pois 

este é um elemento capaz de produzir interpretações, e produzir 

variações de Civilidades.  

Tucidides ao documentar a Guerra do Peloponeso
5
, já no 

primeiro livro, ressalta os hábitos helênicos frente às ações 

cotidianas das demais culturas mediterrânicas
6
 descrevendo 

como os gregos deixaram o estado de “barbárie”, para dotarem-

se de “Civilidade”.  

Ao fazer a descrição da “Civilidade helênica”, 

Tucidides com sua marcante iconoclastia, inaugura um método 

histórico que valoriza a análise cruzada entre testemunhos e 

fatos. Nos seus escritos, fica apreensível o desejo que o autor 

possui em estabelecer o início da Civilidade dos povos helênicos 

na era Clássica, onde a hegemonia econômica, política, 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

12 

intelectual e militar; vivenciavam o apogeu. Tal peculiaridade 

contribui para compreendermos porque helenos se envolveram 

num conflito mutuo de vinte e sete anos, a maior das ameaças 

não seria mais o “Bárbaro” persa, e sim o próprio heleno
7
.  

Ao descrever A Guerra do Peloponeso, Tucídides legou  

as gerações póstumas o mundo sob a visão helênica, a História 

do Mundial tornou-se a história dos gregos. Aos não gregos foi 

reservada a peculiaridade de serem meros expectadores de uma 

guerra helênica. É nesta particularidade que Tucídides deixa 

evidente a dicotomia entre seu método historiográfico e o 

utilizado por Heródoto, que não somente permite aos “bárbaros” 

participarem ativamente da História dos gregos, como também 

põe fé ao testemunho, sem que necessariamente estabeleça 

investigações cruzada de fatos
8
. 

A exposição desenvolvida pelo estratego historiador
9
, 

permite fomentar o debate em prol do inatismo das virtudes, e, 

nos deixa a seguinte reflexão: Alguns homens estão por natureza 

determinados a serem “Bárbaros”(desprovidos de 

“Civilidade”), ou, seria possível transformarem-se numa ou 

outra destas denominações conforme as experiências vividas e 

perspectivas de olhar?  

Na busca de elementos capazes de dar respostas a tal 

questionamento, somos  remetidos a observar o que diziam os 

próprios helenos a este propósito, e também, tecer uma breve 

análise do que viria a ser Etnia  e Cultura.   

A língua falada aponta a semelhança quanto às origens 

dos povos, ela é capaz de marcar um traço de unidade cultural. 

Vemos em tal peculiaridade, um fator comum entre as 

concepções de etnicidade e cultura. Como nos menciona 

Heródoto, os povos nativos da Ática ( os Pelasgos), quando 

obtiveram contato com os povos jônicos que migraram para 

aquela região, abandonaram sua língua de origem quando se 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 13 

tornaram Helenos
10

. Através desta observação vemos que a 

língua não é o único e o primordial fator para determinar uma 

cultura, nessa especificidade; ser um Heleno.  

Vemos que o conceito de Cultura, além da língua 

comum, também abarca os hábitos praticados e suas mutações. 

Veja o que nos diz Catherine Peshansk: “Mas os atenienses se 

transformaram em gregos e, ao fazerem isso, mudaram de 

língua. Assim, ou se nasce grego ou se torna um grego
11

”. 

Embora entre os helenos houvesse o discurso defensor de que 

eles eram por natureza civilizados ou os únicos dotados de 

Civilidade, podemos verificar que entre eles, também circulava 

o pensamento de que não há uma natureza da cultura. 

 A gênese da cultura, assim como a excelência das 

virtudes, seria proveniente de uma prática e não da gênese 

biológica. Se considerarmos a observação destacada por 

Catherine Peschanski na citação acima, veremos que de fato não 

há elementos suficientes para declarar que as qualidades 

excelentes, estão essencialmente restritas a fazer parte de 

determinada linhagem familiar, ou mesmo, por nascer em 

determinado território.  

Diante disso, a mera declaração do direito de domínio 

sobre determinado povo ou território como afirmou Eurípedes 

na dramaturgia, Ifigênia em Aulis
12

, não se sustentaria apenas e 

exclusivamente no âmbito do discurso. Pois, para se ter o direito 

de posse sobre algo é preciso existir princípios morais coletivos 

que estabeleçam o reconhecimento de um direito de domínio 

sobre aquilo que se deseja, ou daquilo que é possível dominar. 

Logo, para se manter o domínio sobre algo é preciso estar 

organizado socialmente detendo em comum: interesses 

políticos, linguagem e princípios morais que possam estabelecer 

regras legislativas. Não basta nos declararmos superiores ou 

proprietário daquilo que desejamos, para sustentar o domínio 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

14 

sobre algo é preciso antes de qualquer retórica, a existência de 

“Civilidade”.     

A gênese da “Civilidade helênica”, construída por 

Tucídides no primeiro livro da sua obra; demonstra-nos que as 

ações de Violência (agressividade e uso da força física sem um 

respaldo jurídico ou normativo)
13

, são ocorrências comuns 

quando não há um poder jurídico ou normativo capaz de garantir 

a segurança e a propriedade. 

 Assim, a Barbárie pode ser entendida como a falta de 

garantias de manter a propriedade sobre algo (elemento capaz de 

gerar a Violência), e não pelas ações consideradas grosseiras, ou 

hábitos diferenciados que caracterizam a distinção da cultura. A 

Barbárie, pré-existe a vida social e ao Estado de Belicosidade, 

que entendemos ser um ambiente iminente a concretização da 

guerra. 

No Estado de Belicosidade, os homens não apenas 

procuram os meios necessários para assegurar aquilo que julgam 

sua propriedade fazendo uso das armas, eles fazem das armas, 

extensão de seus corpos. E é neste estado de insegurança e 

desconfiança, no qual denominamos Estado de Belicosidade, 

que Tucídides demarca como a origem da Barbárie. É de onde 

ele parte, para apontar as dessimetrias entre aquilo que é 

“Barbaro” e aquilo que é dotado de “Civilidade”; vejamos: 
 

Na realidade, todos os helenos costumavam 

portar armas, porque os lugares onde viviam 

não eram protegidos e o contato entre eles 

eram arriscados; por isto em sua vida 

cotidiana eles normalmente andavam armados, 

tal como ainda fazem os bárbaros. 

 

O ato e a necessidade de viver constantemente armado é 

o elemento identificador do “Barbaro”! Tucídides prossegue na 

exposição e aponta que os atenienses estavam entre os primeiros 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 15 

helenos a dotarem-se de Civilidade, observemos a citação a 

seguir: 

 
   O fato de algumas regiões da Hélade ainda 

manterem esse hábito prova que, em certa 

época, modos de vida semelhantes prevaleciam 

por toda parte. Os atenienses, todavia, 

estavam entre os primeiros  a desfazerem-se  

de suas armas e, adotando um modo de vida 

mais ameno, mudaram para uma existência 

mais refinada14. 

 

 

Nas afirmações de Tucídides, podemos apreender e 

posteriormente inferir, que de fato houve uma construção da 

helenicidade, ou seja, a cultura helênica foi edificada passo-a-

passo não somente nos costumes e hábitos cotidianos 

diversificados ao dos “Bárbaros”, mas também no campo das 

idéias e do discurso. 

Nestas prerrogativas indagamos se a cultura é um 

fenômeno datado, pois pode ser construído se contrapondo a 

idéia de uma natureza da Civilidade helênica. Então; o que vem 

a ser Cultura e onde está a sua natureza? Será possível existir 

uma Natureza da Cultura? Vemos que as respostas aos 

questionamentos propostos não estão restritos à análise do que 

vem a ser Cultura, há necessidade de abordar, também, o que 

vem a ser Etnicidade.  

Heródoto define a etnicidade helênica, como a 

“semelhança de todos os helenos quanto ao sangue, à fala, os 

templos e os sacrifícios que nos são comuns e nossos costumes 

que são os mesmos...
15

”. Ciro Flamarion Cardoso utilizando-se 

da definição de T. Dragadze afirma que etnicidade está 

associada a:  
 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

16 

 

Um agregado estável de pessoas 

historicamente estabelecido num dado 

território possuindo em comum, 

particularidades relativamente estáveis de 

língua e cultura, reconhecendo também sua 
unidade e sua diferença  em relação a outras 

formações similares (autoconsciência) e 

expressando tudo isto mediante um nome auto-

aplicado (etnômio)16. 

 

 

Os apontamentos nos demonstram que a identidade 

étnica de um povo não se restringe a laços de sangue, mas, 

encontram-se próximo das similaridades dos costumes, da 

língua e do território de origem.  

Esta breve reflexão e análise quanto a Etnicidade nos 

permite ver que o conceito pode ser inserido a conceituação de 

Cultura, pois esta, não se restringe a costumes, mas também 

abarca os conhecimentos adquiridos pelo indivíduo; se opõe a 

algo que é imutável e naturalmente dado, possuí sentidos 

antropológicos que podem ser definidos como:     
 

 

O conjunto das representações e dos 

comportamentos adquiridos pelo homem 

enquanto ser social. Em outras palavras, é o 
conjunto histórico e geograficamente definido 

das instituições característicos de determinada 

sociedade, designando não somente as 

tradições artísticas, científicas religiosas e 

filosóficas de uma sociedade, mas também 

suas técnicas próprias, seus costumes políticos 

e os mil usos que caracterizam a vida 

cotidiana (Margaret Mead)17 

 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 17 

Neste primeiro momento a Cultura se assemelha a 

concepção de Etnicidade, porém trata-se de algo bem mais 

amplo, continuemos à análise: 
 

 

Trata-se também de um processo dinâmico de 

socialização pelo qual todos os fatos se 

comunicam e se impõem em determinada 

sociedade. Seja pelos processos educacionais 

propriamente ditos, seja pela difusão das 

informações em grande escala a todas as 

estruturas sociais mediante os meios de 

comunicação de massa18.  

 

 

Em um segundo momento, a Cultura interliga-se a 

concepção de informação e conhecimento adquirido permitindo 

criar uma opinião singular ao indivíduo, que agrupados a outros 

indivíduos por similaridades de pensamento, criam uma 

identidade social ou de grupos sociais. Em um terceiro estágio, a 

criação de ideais sociais acaba por refletir nas instituições 

comunitárias, permitindo a criação de Civilidades. Observemos 

a observação seguinte:     
 

 

 Tomada neste sentido, a cultura praticamente 

se identifica com o modo de vida de uma 

população determinada, vale dizer, com todo o 

conjunto de regras e comportamentos pelos 

quais as instituições adquirem um significado 

para os agentes sociais, e através dos quais se 

encarnam em condutas mais ou menos 

codificadas19. 

 

Como podemos verificar, não há uma Natureza da 

Cultura. Tal inferência toma relevância quando examinamos o 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

18 

que disseram eminentes personalidades que refletiram quanto a 

origem do conhecimento humano. Neste sentido Aristóteles 

declarou: “Nada há no intelecto, que primeiro não tenha 

passado pelos sentidos
20

”; sendo posteriormente referendado 

por Tomás de Aquino, que concluiu: “O intelecto humano é 

passivo, ou seja, precisa receber os inteligíveis, que enquanto 

não recorre aos sentidos, nada possui
21

”.  Através destas 

observações, podemos apreender como se dá a relação entre 

Cultura e Conhecimento, onde a partir do que percebermos 

pelos sentidos, podemos abstrair e definir.   

Em se tratando de documentos históricos e 

arqueológicos, podemos não somente perceber hábitos dos 

antigos gregos e da Cultura Helênica, mas, sobretudo, apreender 

como ela pôde ser construída; vejamos o que nos diz mais uma 

vez Tucídides: 
 

 

De fato, não faz muito tempo que os homens 

mais idosos nos segmentos mais privilegiados, 

na fase de transição para a vida mais 

agradável, deixaram de usar túnicas de linho 

rústico e abandonaram o hábito de prender os 

cabelos em um nó seguro por um broche de 

ouro com o formato de um gafanhoto [...]22 

 

 

O hábito de prender os cabelos pode ser associado a um 

hábito de “Barbaros”, contudo, vemos como mais importante 

desta afirmação a declaração: “os idosos do segmento mais 

privilegiado, na fase de transição para a vida mais 

agradável....”. Ela pode nos demonstrar o valor que o heleno 

daria as suas tradições, a Civilidade. O cidadão helênico bem 

nascido que estivesse em transição à uma vida mais agradável 

na velhice, seria aquele que: teria gerado filhos homens à polis, 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 19 

cultuado os deuses nas formas devidas, cumprido com todas as 

obrigações militares e, por tudo isso, deixado um exemplo aos 

seus descendentes. Continuemos a análise: 
 

 

Roupas mais simples, como as usadas 

atualmente, foram adotadas primeiro pelos 

lacedemônios, e em geral os homens mais ricos 

entre eles evoluíram para um estilo de vida que 

os aproximou mais do povo que em outras 

regiões23. 

 

 

O interessante na observação acima, é que Tucídides 

deixa transparecer que atenienses seriam mais dotados de 

Civilidade que os espartanos, isto, em razão de atenienses 

adotarem como forma de governo, um regime democrático. 

Afirmação implícita na citação; “homens mais ricos entre eles 

evoluíram para um estilo de vida que os aproximou mais do 

povo...”. Prosseguindo: 
 

Os lacedemônios foram também os primeiros a 

despirem-se e após tirar a roupa em público 

untarem-se com óleo quando iam participar de 

exercícios físicos; pois em épocas mais 

remotas - mesmo durante os jogos olímpicos - 

os atletas usavam panos enrolados em forma 
de cintos em volta dos quadris nas 

competições, e não faz muitos anos que esta 

prática cessou. 

Ainda hoje entre alguns bárbaros 

(especialmente na Ásia, onde há prêmios  para 

o luto e o pugilismo), os competidores usavam 

esses panos nos quadris. É “possível 

demonstrar que os helenos antigos tinham 

muitos outros costumes semelhantes aos dos 

bárbaros atuais.24 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

20 

Neste ultimo trecho, podemos apreender a valorização da 

estética corporal, uma virtude entre os princípios aristocráticos 

onde, somente teria um belo corpo e seria vitorioso nos Jogos 

Olímpicos, aqueles que tivessem tempo de dedicação ao ócio 

produtivo: intelectualidade,  tempo para se dedicar aos assuntos 

comunitários e treinar para competir nos Jogos Olímpicos. A 

nudez que expõe um belo corpo pode ser compreendida, neste 

sentido, como a ostentação desta capacidade social. 

 Ao verificarmos que Cultura se trata de uma construção 

e não de uma natureza humana, podemos melhor compreender 

as transformações sociais e políticas do final do século V a.C. 

Ao realizarmos uma análise comparativa entre a ação de 

Soldados-Cidadãos
25

 e Soldados-Mercenários neste período, 

torna-se possível ratificar a conceituação de Cultura e 

apontarmos que as metamorfoses sociais e políticas, não se 

encontram destacadas de um discurso que é estabelecido pelo 

Poder Ideológico
26

. 

Desde o surgimento do Soldado-Cidadão, em meados do 

século VII a.C., eles sempre fortemente ligados as tradições 

sociais e rituais: “o solo dos seus ancestrais não deveria ser 

violado
27

”. Este discurso foi capaz de unir rivalidades locais: 

tebanos, corintos, espartanos e atenienses, contra um inimigo 

comum durante as guerras Greco-Pérsicas ao início do século V 

a.C. Tal aliança adotou o seguinte discurso: gregos versus 

persas; Civilidade contra Barbarismo. 

Vencido o “Bárbaro”, os gregos, bons apreciadores do 

agon (combate, luta, disputa, competição), iniciaram uma 

contenda sobre aquém caberia a liderança política na Ática. O 

grande inimigo passava a ser o próprio heleno que colocavam 

em divergência de interesses políticos, atenienses e espartanos. 

Respectivamente, modelos: democrático e realeza aristocrática.  



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 21 

O que resultou deste confronto de interesses não foi à 

adoção deste ou daquele regime de governo, mas sim uma 

guerra que alterou dentro de determinadas especificidades, a 

ordem socialmente estabelecida. No final do século V a.C., com 

o fim da Guerra do Peloponeso, muitos dos Soldados-Cidadãos 

que juraram morrer defendendo o solo de seus ancestrais 

estavam coo Soldados-Mercenários, sangrando em guerras que 

muitas vezes não traduziam os interesses políticos da sua 

Cidade-Estado, nem o bem estar coletivo da sua comunidade. 

Na grande maioria das vezes isto se não ocorreu por opção, mas 

por uma necessidade de conseguir subsistência através do soldo 

pago, ou pela promessa de conseguir terras em novas colônias
28

. 

Neste momento da História, o discurso ideológico 

defensor de uma supremacia cultural helênica sobre os rudes 

“Bárbaros” entrava em colapso. Os antigos valores não eram 

mais suficientes para dar respostas a realidade socialmente 

vivida. Ao início do século IV a.C.,  o discurso que prezava pelo 

modelo ritualístico de guerra capaz de unir o combatente ao solo 

dos ancestrais não correspondia com a nova ordem política e 

social. Soldados-Cidadãos que acreditavam na Natureza da 

Cultura de uma Civilidade helênica, agora combatiam em 

lugares longínquos da sua terra natal, lado a lado de 

“Bárbaros”. Havia a necessidade de ações eficazes que 

reordenassem os valores da sociedade.     

A idéia de uma Natureza da Cultura começou a ser 

substituída pela potencialidade de exportá-la. Era chegado o 

momento de dar inicio ao Pan-helenismo
29

. Philipe da 

Macedônia após vencer uma aliança de polis helênica em 338 

a.C. na batalha de Queronéia mostrou habilidade em associar o 

Poder Ideológico ao contexto político social do período. 

Apresentou-se aos povos gregos, como o único capaz de liderá-

los e os unir para vencer os velhos inimigos persas.  



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

22 

Mais uma vez o discurso envolvendo a relação binária de 

oposição Civilidade versus Bárbaros, surgia. Seu filho 

Alexandre, o Grande, foi mais além ao perceber que uma nova 

ordem política, exigia um novo discurso, recorreu à palavra 

liberdade e expandiu os traços da vida helênica sobre a Ásia e o 

Egito
30

.   

A necessidade de manutenção do poder acabou por levar 

os helenos a reformularem o conceito daquilo que denominamos 

como Cultura Helênica. Muitos que outrora eram chamados de 

“Barbaros” foram incorporados como contingente no exército 

macedônico absorvendo a Cultura Helênica, tornando-se 

helenizados. 

 Toda a construção de uma Civilidade helênica; diante 

do assentimento  de Soldados-Cidadãos combaterem como 

Soldados-Mercenários ao lado de eles denominavam 

“Bárbaros”, assim como a incorporação destes no exército 

macedônico, nos mostra definitivamente de que não há uma 

Natureza da Cultura. Existe sim; discursos ideológicos, os quais 

criam identidades destacando aquilo que é diferente no outro. A 

procedência nesta comparação tem um único propósito: 

sustentar a ordem social e perpetuar o Poder. 

 
 

Notas: 

 

 GARLAN, Yvon. Guerra e Economia na Grécia Antiga. SP: Papirus, 1991, 

pp. 78-79. 
2 Referência a citação a EURÍPIDES. Ifigênia em Aulis, v. 1400. Apud. 

ARISTÓTELES. A Política.v. 1252b.   
3 A concepção de “Bárbaro”  entre outras especificidades pode ser   definido 

em linhas gerais por: um indivíduo inculto,  rude, que não fala a língua grega 

e nem vive em conformidade com os costumes helênicos. ( inclui-se dentre 

os costumes, o culto religioso). 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 23 

4 DETIENNE, Marcel Comparar o Incomparável. SP: Idéias e Letras, 2004. 

pp. 42-44. 
5 A História da Guerra do Peloponeso foi escrita pelo historiado Tucidides. 

A obra serviu como manual político e estratégico militar entre as elites da 

sociedade ateniense e descreve o conflito entre helenos na segunda metade do 

século V a.C.    
6 TÚCIDIDES. A História da Guerra do Peloponeso, I, passim. 
7 Referencia à Guerra do Peloponeso que durou de 431 a 404 a.C. E tinha 

como protagonistas do conflito, a polis dos Espartanos (uma potência militar 

terrestre) e a polis dos atenienses (uma potencia militar naval). Ambas as 

polis intentavam estabelecer através de força militar, a hegemonia política 

sobre o mundo helênico; o conflito findou com a vitória espartana.    
8 PESCHANSKI, Catherine. Os Bárbaros em Confronto com o tempo  

In: CASSIN, Bárbara. Gregos, bárbaros e estrangeiros, estrangeiros: a 

cidade e seus outros. RJ: ed. 34, 1993, pp. 63-64.  
9 Estratego, é como eram chamados os oficiais generais gregos na 

Antiguidade Clássica. Túcidides foi um estratego comandante das forças 

atenienses na Trácia quando no ano de 424 em Anfipolis, perdeu a estratégica 
posição para seu inimigo Brásidas  estratego espartano). Por tal razão foi 

degredado da polis dos atenienses por vinte anos, período no qual escreveu A 

História da Guerra do Peloponeso.  
10 HERÓDOTO. História, I: 57. 
11 PESCHANSKI, Catherine. Os Bárbaros  em confronto com o tempo 

(Heródoto, Tucídides e Xenofonte). In:  CASSIN, Barbara, LORAUX, Nicole 

e PESHANSKI, Catherine. Gregos Bárbaros  e Estrangeiros: a cidade e os 

outros. RJ: Editora 34, 1993, p. 62. 
12 EURÍPEDES. Ifigênia em Aulis, v. 1400. Apud. ARISTÓTELES. A 

Política, 1252b. 
13 BOBBIO, Norbeto. Teoria Geral da Política: a Filosofia Política e as 
lições dos Clássicos. RJ, Ed. Campus, 2000, pp. 173-263.  
14 TUCIDDIDES. A História da Guerra do Peloponeso, I: 6. 
15 HERODOTO. História, VIII: 144, Apud. CARDOSO, Ciro Flamarion. A 

Etnicidade Grega: uma visão a partir de Xenofonte. Revista Phoinix RJ: 

Mauad editora, 2002, pp. 75-76.  
16 T. Dragadze, In, CARDOSO, Ibidem. 
17 MEAD, Margaret. In: JAPIASSÚ, Hilton e MARCONDES, Danilo. 

Dicionário  Básico de Filosofia. RJ: Jorge Zahar Editor, 2001, p. 47. 
18

 JAPIASSÚ, Hilton e MARCONDES, Danilo. Dicionário  Básico de 

Filosofia. RJ: Jorge Zahar Editor, 2001, p. 47. 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

24 

19 Ibidem 
20

 ARISTÓTELES. Da Alma. III: 4, 430a 01. 
21 AQUINO, S. Tomás de. Suma Teológica. I: 79, 2, C. 
22 TUCIDIDES. A História da Guerra do Peloponeso,  I: 6. 
23 Ibidem. 
24 Ibidem. 
25 Soldados de infantaria pesada na Antiga Grécia denominados, Hoplita. 

Este corpo militar formado em 80% do seu efetivo por pequenos 

proprietários de terra que em um sistema de Milícia,  após um treinamento 

básico detinham seu armamento em suas residências e se mobilizavam em 

caso de necessidade. 
26 Como nos afirma o filósofo político Norberto Bóbbio: o Poder pode ser 

“entendido como a capacidade que um sujeito tem em condicionar, 

influenciar e determinar o comportamento de outro sujeito ou de um grupo”. 

(BOBBIO, Norberto. Teoria Geral da Política: a Filosofia Política e as 

Lições dos Clássicos. RJ: Editora Campus, 2000, p.216). Sendo assim, a 

macro concepção de Poder encontra-se estreitamente relacionada com uma 

das suas tipologias denominadas Poder Ideológico, visto que: O ideológico é 
uma ação da Ideologia, conceito que para N. Bobbio implica um elemento de 

falsa consciência. O único critério no qual podemos julgar uma Ideologia é o 

de sua eficácia prática e não o caráter de sua verdade. Ibidem, pp. 418-650. 
27 HANSON, Victor Davis. The Western Way of War: infantary battle in 

clasical Greece. Berkely and Los Angeles: University of Califórnia Press, 

1989, passim. 
28 GARLAN, Yvon. Guerra e economia na Grécia Antiga. SP: Ed. Papirus, 

1989, p. 143. 
29 Sistema político que tende a reunir num só Estado todos os gregos dos 

Balcãs, das ilhas do mar Egeu e da Ásia Menor e cessar as hostilidades entre 

as Cidades-Estados helênicas. 
30 HANSON, Victor Davis. Por que o Ocidente venceu: massacre cultura-da 

Grécia Antiga ao Vietnã. RJ: Ediouro, 2002, 118-119. 

 

 

 

 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 25 

Documentação e Bibliografia 

 Documentação 

ARISTÓFANES. A Paz. Versão do grego; Maria de Fátima de Souza e Silva. 

Coimbra: Edição Instituto   Nacional de Investigação Científica, 

1984. 

ARISTÓTELES. Da Alma (De Anima). Tradução. Carlos Humberto Gomes. 
Lisboa: Edições 70, 2001 

____________  Metafísica. Tradução de Leonel Vallandro. Porto Alegre: 

Globo, 1969. 

_____________ A Poética. Tradução de Eudoro de Souza. São Paulo: 

Editora; Ars Poética,  

___________ A Política. Tradução; Nestor Silveira Chaves. São Paulo: 

Editora Atena 1957. 

_____________Ética a Nicômacos. Tradução de Mario da Gama Kury. 

Brasilia: Editora UNB, 1985. 

HOMERO. A Ilíada. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Rio de Janeiro: 

Editora Ediouro, 2001. 

PLATÃO. A República. Tradução: Tradução introdução e notas de Maria 
Helena da Rocha Pereira. Lisboa: Editora, Fundação Calouste 

Gulbkien, 1980. 

TUCIDIDES. A História da Guerra do Peloponeso. Tradução do Grego 

Mario da Gama Kury. Brasília: Editora UNB, 1986. 

XENOFONTE. As Helênicas. Tradução para o Espanhol e notas de Orlando 

Guntinas Tunon. Madrid: Gredos S.A, 1985. 

 

Bibliografia 

AQUINO, TOMÁS DE. Suma Contra os Gentios. Trad. D. Odilão Moura e 

Ludgero Jaspers. Ver. Luis A. De Boni. Porto Alegre: EDPUCRS, 

1996. 
__________________  Suma Teológica. Trad. Aimom - Marie Roguet et al. 

São Paulo: Loyola, 2001. 

ARENDT, Hannah. On Violence. New York : Harcourt, Brace & World, 

1970. 

AYMARD, André. Mercenariet et L‟ histotorie grecque. Paris: Presses 

Universitaires de France, 1967. 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

26 

BAKER, Patrick. Les Mercenaires. In: PROST, Francis. Armées et societies 

de la Gréce Classique: aspects sociaux et politiques de La guerre 

aux V et IV s. av. J. C. Paris: Editions Errance, 1999. 

BOBBIO, Norberto. Teoria Geral da Política: a Filosofia Política e as lições 

dos clássicos. Tradução: Daniela Beccaccia Versiani. Rio de 

Janeiro: Editora Campus, 2000. 
BRIZZI, Geovani. O Guerreiro, o Soldado e o Legionário. Trad. De Silvia 

Massimini. São Paulo: Editora Masdras, 2003. 

BRULÉ, Pierre e OILHEN, Jacques. Esclavage, guerre économie en Gréce 

ancienne. Rennes: Editora Universitaires de Rennes, 1997. 

CARDOSO, Ciro Flamarion. A Etnicidade Grega: uma visão a partir de 

Xenofonte. Revista Phoinix RJ: Mauad editora, 2002. 

CLAUSEWITIZ, Carl Von. Da Guerra. São Paulo. Tradução de Maria 

Teresa ramos. São Paulo: Editora Martins Fontes, 2003. 

DETIENNE, Marcel. Comparar o Incomparável. Tradução de Ivo Stomiolo. 

SP: Editora Idéias e Letras, 2004. 

HANSON, Victor Davis. The Western Way of War: infantary battle in 

clasical Greece. Berkely and Los Angeles: University  of Califórnia 
Press, 1989.  

_____________________ Hoplites: The Classical Greek Battle Experience. 

Routledge. Lomdon and New York, 1993.  

_____________________ Warfare and Agriculture in classical Greece. Ed. 

Universit of California Press. Los Angeles, Califórnia, 1998. 

_____________________Por que o Ocidente Venceu: massacre e cultura - 

da Grécia Antiga ao Vietinã. Tradução de Fernanda Abreu. Rio de 

Janeiro: Editora Ediouro, 2002. 

GARLAN, Yvon. Guerra e Economia na Grécia Antiga. São Paulo. Ed. 

Papirus Campinas 1989. 

GRIFFITH, G. T. The Mercenairies of the Hellenistic Word. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1935. 

HOBBES, Thomas. O leviatã. Tradução; João Paulo Monteiro e Maruá 

Beatriz Nizza da Silva. São Paulo: Coleção os pensadores. Ed. Abril 

Cultural, 1974. 

JONES, Peter V. O Mundo de Atenas. Tradução; Ana Lia de Almeida. São 

Paulo, SP: Martins Fontes. 1997. 

KEEGAN, John. Uma História da Guerra. Tradução de Pedro Maia Soares. 

São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

MARINOVIC, Ludmila P. Le mercenariat Grec au IV siècle avant notre ère 

et La crise de La polis. Paris: L‟ Université de Bersaçon, 1988. 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 27 

MOSSÉ, Claude. Le role politique dês armées dans Le mond grec à l‟époque 

classique. In: VERNANT, Jean Pierre. ProbLèmes de La guerre em 

grèece ancienne. Paris: L‟École dês Hautes Études Sciences 

Sociales, 1999. 

MOSSÉ, Claude. Les mercenaires dans lês luttes internes de Syracuse au IV 

siècle: La témoignage dês viés de Dion ET de Timoléon de 
Plutarque. In: BRULÉ, Pierre. et OULLHEN, Jacques. Esclavage, 

guerre, economie en Grèce ancienne. Rennes: Universitaires de 

Rennes, 1997. 

MOSSÉ, Claude. O Cidadão na Grécia Antiga.Lisboa: Edições 70,  1999. 

NEGRI, Antônio. O Poder Constituinte: ensaio sobre as alternativas da 

modernidade. RJ: DP&A Editora, 2002. 

PARKE, H. W. Greek Mercenary Soldiers from Earliest times to the battle of 

Ipsus. Oxford: Oxford University Press, 1933. 

PESCHANSKI, Catherine. Os Bárbaros  em confronto com o tempo 

(Heródoto, Tucídides e Xenofonte). In: CASSIN, Barbara, 

LORAUX, Nicole e PESHANSKI, Catherine. Gregos Bárbaros e 

Estrangeiros: a cidade e os outros. RJ: Editora 34, 1993. 
_______________________Discurso sobre as origens e os fundamentos das 

desigualdades entre os Homens. Tradução de Lourdes Santos 

Machado. São Paulo: Coleção os pensadores, Ed. Abril Cultural, 

1978. 

TRUNDLE, Matthew. Greek mercenary from the Late Archaic Age to 

Alexander the Great. London and New York: Routledge, 2004. 

VERNANT, Jean-Pierre. As Origens do Pensamento Grego. Tradução de Isis 

Borges B. da Fonseca. RJ: Bertrand Brasil, 1994. 

____________________ Problèmes de La Guerre em Grèece anciene. Paris: 

Ed. École dês Hautes Études em Sciences Sociales, 1999. 

___________________ O Homem Grego. Trad. Maria Jorge Vilar de 
Figueiredo. Lisboa: Editorial Presença, 1994. 

 

 

 

 

 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

28 

Origens e percepções das festas romanas antigas 

Ana Thereza Basilio Vieira 

 

 Festas de casamento e aniversário, espetáculos, jantares 

suntuosos, encontros de familiares ou de negócio são atividades 

realizadas, de forma geral, em quase todas as sociedades antigas 

e modernas de forma semelhante. As festas são caracterizadas 

não só pela possibilidade de extravasamento de emoções 

pessoais e coletivas que elas proporcionam, como ainda podem 

fornecer sinais de religiosidade, alguns mais dissipados que 

outros, com o decorrer do tempo. Por que nos preocupamos, por 

exemplo, em receber bem nossos convidados para um jantar ou 

por que desejamos tanto celebrar as bodas de casamento? De 

onde será que incorporamos estas idéias? 

Se retornarmos à Roma Antiga, poderemos nos deparar 

com uma grande quantidade de comemorações incorporadas ao 

calendário romano, desde seus primórdios: festas em 

comemoração a batalhas bem sucedidas, celebrações de 

casamento, homenagens aos mortos, familiares, imperadores ou 

generais, espetáculos teatrais, representações de batalhas e 

caçadas ou banquetes estavam incluídos nos dias feriados 

romanos, dias esses em que cessavam todas as atividades de 

cunho não religioso ou que não estivessem propriamente ligadas 

a tais eventos, e que poderiam ser consideradas como festas 

móveis marcadas pelos magistrados (conceptivae) ou fixas 

(stativae). 

Havia uma divisão no calendário romano, que 

considerava, portanto, os dias propícios para se tratar de 

assuntos jurídicos, os chamados dias de trabalho ou dias fastos, 

os dias impróprios para reunião de negócios ou de comícios, 

considerados como dias de purificação e de culto aos deuses, 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 29 

mortos em batalhas ou ancestrais, os dias nefastos ou dias de 

festas, também conhecidos inicialmente como feriae publicae, e 

os comitiales, dias em que os comitia poderiam se reunir. Com o 

passar dos anos, os dias nefastos foram aumentando e chegavam 

a um número aproximado de 120 dias de festas fixas, mais 40 

dias de festas móveis, à época da República. Em fins do 

Império, essas festas aumentaram para 175 (cf. ROBERT, 1995: 

82), sobretudo por causa da assimilação de cultos e ritos 

estrangeiros, com seus respectivos mitos.  

Dividiremos, então, para uma melhor compreensão dessas 

celebrações, as festividades em banquetes, festividades de cunho 

religioso e espetáculos. 

 

Banquetes 

Uma das grandes e primeiras fontes de festividades era, 

naturalmente, o banquete, que não consistia tão somente na 

realização de uma refeição, mas num verdadeiro encontro de 

sociabilidade entre clientes, amigos e pessoas importantes, que 

jantavam, conversavam e, algumas vezes, poderiam assistir a 

espetáculos. Cada pessoa tinha o seu lugar devido, podendo 

ficar sentado, reclinado ou mesmo em pé, conforme a sua classe 

social. O banquete dividia-se em dois momentos: o primeiro, da 

comilança, sem a presença de bebida, e um segundo momento 

(comissatio), quando se começa a beber. 

 Durante tal período, os convivas poderiam portar flores 

numa espécie de coroa ou de chapéu, e untavam-se com óleos 

perfumados. Tal manifestação de prazer coletivo inspira um 

gênero literário, comum à Antiguidade, o dos banquetes, 

mencionados por Platão, e perpetuados por autores como um 

Marsilio Ficino, que também escreve o seu Banquete ou Livro 

do Amor, resgatando o gênero antigo em pleno século XVI, na 

Itália renascentista. O que podemos notar nesses livros nada 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

30 

mais é que um momento de reunião e troca de idéias, polêmicas, 

que suscitam o divertimento, a presença de espírito e também a 

tomada de consciência, a valorização do saber em detrimento de 

uma mera suposição ou devaneio, sendo o todo valorizado por 

uma boa refeição. Igualmente notamos a importância de 

realização de banquetes numa obra sublime da literatura latina 

intitulada o Satiricon, de Petrônio, espécie de romance que 

contém o célebre episódio da "Ceia de Trimalcião", onde um 

novo rico decide oferecer a seus convivas um banquete 

inenarrável na história da cidade, tamanho o fausto e a variedade 

ali descritos. 

 
 
O senhor Trimalquião, elogiado por causa de seu 
bom gosto, disse: “Marte aprecia a igualdade de 
direitos. Assim, ordenei que a cada um fosse 
demarcado um lugar à mesa. E, ao mesmo tempo, 

estes servos extremamente fedorentos nos causarão 
menos calor em função de sua proximidade”. 
Imediatamente, foram trazidas ânforas de vidro 
cuidadosamente cobertas de gesso, cujos rótulos 
tinham sido afixados no gargalo com a seguinte 
inscrição: “Vinho Falerno de cem anos, colhido 
durante o consulado de Opímio” (Pet. Sat. XXXIV).  

 

A reunião de confrarias ou collegia também garantiam a 

seus frequentadores momentos de sociabilização, em que pares 

conversavam e trocavam idéias a respeito de seus ofícios. 

Assim, um mercador se atualizava com outro mercador, de 

mesma categoria e importância, garantindo, assim, que os 

negócios fluíssem em num futuro próximo. Essa troca entre 

classes diferentes, no entanto, era um pouco mais rara, muito 

embora durante os banquetes se reunisse todo tipo de gente, 

desde escravos, comerciantes e até mesmo imperadores, mas 

cada qual respeitando a devida hierarquia dentro da sociedade. 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 31 

Por isso, em épocas imperiais, as reuniões das confrarias são 

vistas com certa desconfiança e temor pelo poder supremo, já 

que este poderia ser facilmente destituído mediante a força de 

uma classe revoltada. Não nos é muito diferente a memória que 

temos de tempos muito próximos, onde reuniões de três ou mais 

pessoas fossem consideradas como manifestações de revolta, 

veja-se a ditadura militar, ou a própria opressão de países 

taxados como em desenvolvimento, governados por mãos de 

ferro.  

Voltando aos encontros das confrarias romanas, é mister 

ressaltar que as mulheres raramente, senão jamais, participavam 

desses encontros.  

 

 

 

Fonte: http://www.gutenberg.org/etext12254 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

32 

Havia, ainda, um caráter religioso nesses banquetes ou 

reuniões de confrarias. Festa e devoção são sempre importantes 

aliados em todas as ocasiões festivas, ainda que isto já tenha se 

dispersado com o passar dos tempos e quase ninguém perceba o 

ritual de outrora. Assim, solenidade e divinização se integram, 

num mesmo momento, claramente perceptível na preparação e 

iniciação da festa, e na própria utilização das já mencionadas 

coroas e chapéus de flores pelos convivas, que eram, nada mais 

nada menos, que oferendas aos deuses daqueles dias. 

 

Festividades de cunho religioso 

A religiosidade, mesmo que por determinado tempo 

esquecida, postergada e alienada das mentes das pessoas, se faz 

presente a todo tempo na Antiguidade romana. O ano romano é 

eivado de celebrações em honra aos deuses, que por vezes dão 

continuidade a celebrações em honra a outros deuses. Foi assim 

que, por exemplo, as festividades de fim de ano e ano novo se 

integraram, passando dos cinco dias iniciais para dezessete dias 

no final do Império.  

É claro que a chamada vocação religiosa muitas vezes 

aparece confundida com a própria solenidade, dando margem a 

inúmeras e variadas interpretações de mitos e lendas, folclore e 

devoção.  

Uma festividade, qualquer que fosse o seu caráter, era 

sempre precedida por um sacrifício. Mas há que se atentar que 

este sacrifício não era visto simplesmente como um ato 

abominável, que poderia trazer à nossa lembrança momentos 

quiçá de crueldade para com a vítima sacrifical. Este era 

igualmente um momento de festa, haja vista que ele era seguido 

sempre por uma refeição, onde essa vítima era servida aos 

convivas, depois de ter sido cozida no altar. Assim, quando se 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 33 

sacrificava uma ave, a fumaça emanada do cozimento de suas 

carnes era oferecida aos deuses, e a sua carne aos convidados. 

Os mais ricos poderiam oferecer em sacrifício um leitão; os 

mais pobres, uma ave ou um bolo de trigo, depositado no altar 

de casa. Além disso, esse momento tão solene proporcionava 

ainda uma oportunidade de congraçamento das diferentes 

classes, posto que os escravos e mendigos poderiam recolher os 

restos da festança. Ora, foi um eco dessa Antiguidade pagã a 

atenção dispensada aos escravos até o século XVIII, quando os 

mais apreciados se sentavam no chão à cabeceira da mesa de seu 

senhor, ou ficavam de pé à espera dos restos deixados pelos 

donos. 

As festas romanas eram indício também de uma inversão 

de valores, mas não de ordem social, ocorrida naqueles dias, em 

que disfarces e máscaras eram utilizados pelos participantes, 

ensejando uma pequena oportunidade de igualdade de classes. 

Assim, muitas vezes o escravo utilizava as roupas e os 

acessórios de seus donos, imitando até mesmo seus trejeitos, e 

sendo servidos por seus senhores, temporariamente destituídos 

de suas funções. É o tempo do não-real, o tempo mítico, ao 

mesmo tempo sagrado e profano, fora do tempo real, histórico. 

O disfarce não é tão somente uma representação do caráter 

lúdico, mas de um fato religioso, pois que rememorava os dias 

de Saturno, os dias da Idade de ouro, em que não havia 

separação de classes e todos tinham um mesmo e único valor. 

Por isso, as Saturnais são, talvez, as festas mais conhecidas, são 

os dias de alegria, de festa e de liberdade, em honra a um deus 

que trouxe prosperidade e abundância para a região do Lácio, 

época em que os grãos eram recolhidos e armazenados no fim 

do ano, entre 16 e 23 de dezembro, e que tinham o poder de 

"afugentar" as forças negativas para que novas energias venham 

no ano que está por começar. Lembremos dos atuais ritos de fim 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

34 

de ano, com os banhos de mar, as oferendas, as superstições do 

reveillon para que nada de ruim chegue ao ano novo. A referida 

liberdade antiga, no entanto, fez com que a licenciosidade 

muitas vezes se fizesse presente nessas festas, quando até 

mesmo um rei fictício era nomeado para lembrar o próprio deus 

e a parte lúdica ultrapassava a medida das coisas, provocada por 

uma liberdade excessiva. Isso não nos lembra o nosso carnaval, 

em que um rei, Momo, é nomeado o governante da cidade e as 

demais autoridades são temporariamente "destituídas" de seus 

cargos? E que dizer das celebrações da Idade Média, quando 

eram celebradas as festas dos idiotas, quando também um rei era 

coroado? 

Mas, o que importava era o prazer coletivo, que revivia 

um tempo outrora sagrado, e que fazia com que ao menos 

durante um breve espaço de tempo as pessoas se sentissem 

valorizadas, ainda que fossem pobres ou escravas. As Saturnais 

se tornaram tão populares – recordemos igualmente que 

Macróbio compõe um livro com esse título, além de Catulo, 

Horácio, Ovídio, Marcial, Suetônio e tantos outros célebres 

escritores romanos acharem a festividade digna de menção em 

suas obras –, que em determinada época os imperadores se 

viram obrigados a proibi-las devido ao temor de que elas 

pudessem dar mais liberdade do que deviam. Porém, pela 

própria popularidade é que essas festas não são esquecidas, mas 

sim absorvidas por outras celebrações do novo calendário, 

incluindo ainda o uso de máscaras, em sua grande maioria feitas 

de peles de animais e que representavam a forças e o valor 

destes mesmos. Quem usa a máscara e a pele de um leão tem a 

sensação de ter a força e a coragem de um leão, e assim por 

diante. Lembremos que tais representações de animais não 

estavam restritas ao mundo romano, haja vista a quantidade de 

representações gráficas encontradas ao longo dos tempos em 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 35 

cavernas que remontam a era paleolítica, já contendo tais 

figurações de animais. 

No início do ano aconteciam as Matronálias, festividades 

realizadas no início de março, época do início do calendário 

romano antigo, que davam continuidade às Saturnais, quando as 

matronas serviam refeições a seus escravos e os maridos 

ofereciam flores a suas esposas.  

Em seguida ocorriam as festas em honra a Ana Perena 

eram igualmente comuns, muito embora não houvesse um mito 

propriamente dessa figura, mas apenas uma lenda, contada por 

Virgílio, na Eneida, e recontada por Ovídio, nos Fastos. Uma 

possível explicação seria a de que o nome Ana referia-se à 

palavra ano (annus ou anna, em sua forma feminina) e Perena 

ao adjetivo perene (perennis) ou ainda à própria junção da 

preposição com o substantivo per + annus, ou seja, que pode 

durar todo o ano. Havia quem associasse o nome de Ana Perena 

a uma velha que habitava o Monte Sagrado e que foi 

responsável pelo fornecimento de comida àqueles que nada 

tinham para se alimentar. A velhice é um sinal de longevidade, 

de eternidade; nada mais lógico que o desejo de celebrar uma 

figura que oferecesse às pessoas a possibilidade de se 

assemelhar a ela, de ter uma vida tão longa. As festas de Ana 

Perena realizavam-se a 15 de março, época da primeira lua cheia 

do ano, marcando definitivamente o início dos trabalhos. 

Rodrigues (2005: 239-240) alude a uma representação da lenda 

no período republicano, quando Ana representa uma figura 

amorosa e pacífica, associada à plebe romana, que se 

contrapunha a Marte, o deus da guerra, identificado com a classe 

dos patrícios. 

As Lupercalia, realizadas a 15 de fevereiro, eram 

consagradas ao deus Fauno, também chamado de Lupercus, para 

assegurar a fertilidade dos campos, rebanhos e do próprio povo. 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

36 

Alguns rapazes escolhidos - luperci - corriam em volta do monte 

Palatino com peles de bode e tiras de couro em suas mãos, com 

as quais açoitavam as mulheres expostas ao longo do trajeto 

como sinal de purificação e fertilidade. Essas correias eram 

chamadas de februa e, nos Fastos, Ovídio faz menção a elas - 

“Era crença robusta em nossos velhos, que não havia crime, 

horror, desgraça, que nessas purgações não se extinguisse” (Ov., 

Fast. II, 42-44). 

Bacanalia era o termo que designava as orgias do deus 

Baco ou Dioniso, celebradas por toda a Itália e banidas no séc. II 

a.C. pelo seu excesso. 

Talvez seja pouco plausível enumerar todas as festividades 

anuais recorrentes na Roma Antiga, sendo algumas delas: 

 

Em janeiro: Compitalia, em honra aos Lares; 

Em fevereiro: Lupercalia, em honra a Fauno; Quirinalia, em 

honra a Quirino; 

Em março: Liberalia, em honra a Líber ou Baco; Quinquatria, 

em honra a Minerva, com distribuição de dinheiro e trigo aos 

cidadãos; 

Em abril: Verticordia, em honra a Vênus; Megalensia, em 

honra a Cibele; 

Em maio: Floralia, em honra a Flora; Ambarualia, para 

purificar os campos; etc. 

 

 

 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 37 

Casamentos 

Outra ótima ocasião de celebrações poderia ser o 

casamento romano. Em geral estes ocorriam com um ritual 

bastante rico, em que o homem, em média com 35 a 40 anos, 

desposava uma moça, entre seus 12 e 15 anos. Eram variadas as 

formas de união: coemptio (compra e venda fictícia entre os 

noivos com a troca de moedas); usus (casamento por coabitação 

superior a um ano, com consentimento dos pais); nuptiae (as 

núpcias); a confarreatio (submissão da noiva à família do noivo) 

e a deductio (forma inicial de casamento, em que a noiva era 

arrancada à força dos braços da mãe, como alusão ao rapto das 

Sabinas, e levada em cortejo para a casa do noivo, após o jantar 

nupcial - cena nupcialis – quando outros jovens cantavam 

durante o cortejo); desta forma de união só tomavam parte as 

famílias abastadas.  

 

Jogos e representações teatrais 

Outro grande momento de sociabilidade era a época de 

realização de jogos, os chamados ludi, que estariam ligados à 

religião, tendo origens diversas, constando desde simples 

corridas de carros em honra a algum deus até representações 

teatrais, em geral patrocinados pelo Estado e pelos magistrados. 

Assim, os ludi eram praticados tanto no período republicano 

quanto no período imperial. No início a celebração dos jogos era 

breve, chegando em época posterior a sete dias de festejos. Em 

geral oferecidos por generais que voltavam vitoriosos de suas 

batalhas, sendo assim um tipo possível de festividade móvel, os 

jogos poderiam se tornam celebrações fixas, como os jogos 

romanos ou os jogos da plebe. 

Durante a República, ocorreram os Ludi Romani, 

celebrados em setembro, e, segundo consta, foi primeiramente 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

38 

celebrado por um general vitorioso em honra a Júpiter, a quem 

era feita uma grande procissão até o Capitólio, onde se situava o 

templo de Júpiter. Com o passar dos tempos, esses jogos 

passaram a ser anuais, entre 4 e 18 de setembro. 

Os Ludi Scaenici consistiam em representações teatrais, 

inicialmente duas tragédias e duas comédias, ocorridas 

anualmente, a partir do século III a.C. Ao longo dos tempos, o 

número desse tipo de celebrações aumentou, chegando a serem 

representadas em mais de 50 dias anuais. 

Eram igualmente representações dramáticas os Ludi 

Apollinares, realizados no mês de julho em honra a Apolo para 

afastar os perigos das guerras e de epidemias, iniciados após a 

segunda guerra púnica. 

Os Ludi Plebeii deveriam ser representações semelhantes 

aos Ludi Romani, realizados em novembro, para lembrar a 

tomada de Roma pelos gauleses. 

Os Ludi Megalenses têm sua origem na chegada a Roma 

de uma pedra sagrada da deusa Cibele, no mês de abril, quando 

ocorriam representações dramáticas e jogos circenses. Ainda 

nesse mês realizavam-se os Ludi Cereales, em honra à deusa 

Ceres. 

Para a deusa Flora foram criados os Ludi Florales, 

realizados entre abril e maio, quando homens e mulheres se 

enfeitavam com flores e vestes coloridas, com representações 

teatrais e um dia consagrado à caça de animais (venatio). A 

promiscuidade reinava durante essa festa.  

Já no período imperial, passaram a ganhar mais força os 

Ludi Saeculares, cuja causa remonta, provavelmente, a um 

perigo iminente de peste ou calamidade pública. O intervalo dos 

jogos era de cem ou cento e dez anos (saeculum), representados 

sob o governo de Augusto e cantados pelo poeta Horácio no 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 39 

célebre Carmen saeculare. Foram novamente celebrados por 

ocasião dos 800 anos de fundação de Roma. 

Havia, ainda, os Ludi Martiales, em honra a Marte; os 

Augustales e os Natalicii, para celebrarem, respectivamente, o 

retorno de Augusto do Oriente e seu aniversário. 

Ao tempo do Império, os jogos perdem cada vez mais o 

seu caráter religioso, ampliando aquele licencioso, instrumento 

de sociabilização e de pressão política, porque é capaz de 

mobilizar multidões, proporcionando-lhes prazer. Trata-se da 

famosa máxima panis et circenses, tão cara aos romanos antigos 

quanto a qualquer outra sociedade em qualquer tempo. Se há 

comida (ou trabalho) e diversão para o povo, todas as 

adversidades podem ser minimizadas e melhor toleradas no dia 

a dia; era preferível ser pobre e ter uma diversão do que ter 

fartura sem nenhum espetáculo. Estas celebrações, portanto, 

eram ansiosamente esperadas durante todo o ano, e aqueles 

governantes que poucos jogos fizessem eram malquistos; assim 

as pessoas acorriam às cidades, por mais distantes que fossem, 

para assistir a uma apresentação; dirigiam-se para as arenas ou 

teatros na véspera ou pela manhã bem cedo para ter certeza de 

sentar-se nos melhores lugares. As apresentações poderiam 

chegar a 15 horas de espetáculo, com as pessoas 

desconfortavelmente assentadas. A presença de vendedores 

junto às filas, vendendo de comida a almofadas, era inevitável. 

Portanto, os jogos eram também uma grande oportunidade de 

negócios, além da diversão.  

Além dos jogos já citados, havia ainda lutas de 

gladiadores, caçadas, corridas de carro, lutas de atletas, batalhas 

navais e as representações teatrais. Os jogos mais antigos são as 

corridas de carro, puxados por 2 ou 3 cavalos, carregando 4 

diferentes cores – azul, branco, verde e vermelho –, cada uma 

simbolizando uma estação do ano e uma divindade. 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

40 

As lutas de gladiadores, inicialmente realizadas durantes 

cortejos fúnebres, tiveram grande popularidade com o tempo. Os 

lutadores eram sacrificados para homenagear o morto, 

caracterizando o lado sagrado da apresentação, que foi sendo 

esquecido para dar lugar a um caráter mais prazeroso, sobretudo 

no fim da República, quando estas eram realizadas já numa 

arena. Primeiramente prisioneiros de guerra ou escravos, os 

lutadores contavam com poucos homens livres em busca de 

fama ou de fortuna. As lutas não eram consideradas atos cruéis, 

pois que poderiam assegurar a liberdade dos participantes, que 

muito provavelmente não teriam nenhuma oportunidade de 

escapar com vida se fossem prisioneiros. Ao contrário, esse era 

um momento de busca da sobrevivência, de uma segunda 

chance. Não raro algumas pessoas, homens e mulheres, se 

sentirem atraídas pelos gladiadores, símbolo de determinação, 

força, temeridade. Muitos chegavam até mesmo a deixar suas 

casas para seguir a programação das lutas, abandonando a casa, 

filhos, marido. Às vezes, as lutas eram tão acirradas que os 

espectadores se empolgavam tanto a ponto de brigarem eles 

próprios na torcida por seu lutador. 

As batalhas navais, ou naumaquias, também atraíam 

multidões. Realizadas até mesmo em lagos, essas batalhas 

poderiam reconstituir uma batalha famosa ou apenas apresentar 

uma disputa entre dois grupos formados especialmente para as 

festividades. 

As caçadas, realizadas em geral na parte da manhã em 

algum anfiteatro, igualmente poderia se instalar uma selva, para 

tornar o espetáculo mais real. Havia a possibilidade de animais 

lutarem entre si ou de se fazer uma exibição com animais 

domesticados. 

O que vale ressaltar é que em todas as celebrações 

descritas religiosidade e prazer estão intrinsecamente ligados, 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 41 

ainda que em determinado tempo um sobrepuje ao outro. A 

maioria dessas festividades encontra ecos em nossos dias, seja 

numa festa de carnaval, na exibição de uma luta livre ou de 

boxe, de uma corrida de carro e mesmo de determinadas 

celebrações religiosas como as festas de Natal ou de ano novo. 

Resta-nos pensar bem e fazer as ligações. 
 

Documentação e Bibliografia 

Documentação textual: 

PETRÔNIO. Satyricon. Tradução de Sandra Braga Bianchet. Belo Horizonte: 

Crisálida, 2004. 

Referências bibliográficas 

BALSDON, J. P. V. D. (Org.). O mundo romano. Trad. de Victor M. de 

Morais. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1968. 

ROBERT, Jean-Noël. Os prazeres em Roma. São Paulo: Martins Fontes, 

1995. 

RODRIGUES, Nuno Simões. Mitos e lendas. Roma Antiga. Lisboa: Livros e 

Livros, 2005. 

VEYNE, Paul (dir.). História da vida privada I. Do Império Romano ao ano 

mil. Trad. Hildegard Feist. São Paulo: Companhia das Letras, 1990. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

42 

Interações religiosas no Mediterrâneo romano:  

Práticas de acclamatio e de interpretatio 

 

Claudia Beltrão da Rosa 

 

Em artigo publicado na Revista Phoînix, intitulado 

Religiões e as Questões de Cultura, Identidade e Poder no 

Império Romano, Norma Mendes e Uiara Otero (2004) 

analisaram práticas de integração de ritos, cultos e divindades 

estrangeiras pelos romanos, destacando-se a interpretatio, que 

definiram como “a identificação dos deuses nativos com 

equivalentes romanos, seja pela associação do nome do deus 

nativo à divindade romana, seja pela latinização pura e simples 

do nome da divindade indígena” (MENDES; OTERO, 2004: 

202). 

As autoras apresentaram exemplos de interpretatio 

(Zeus/Júpiter; Hera/Juno; Dadga/Júpiter; Lug/Mercúrio, dentre 

outros) e de adoção de divindades estrangeiras, além de 

exemplos provenientes da epigrafia, nos quais são representados 

romanos – milites ou não – prestando homenagens a divindades 

locais, como a seguinte: 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                  Dedicatória votiva do século II d.C. 

                  à deusa germânica Vagdavercutis  por 

     Tito Flavio Constans, prefeito do pretório, 

 na qual vemos o celebrante queimando 

        incenso no altar, ladeado por dois romanos, 

    um músico e uma criança, provavelmente 

                  carregando a caixa de incenso (fonte: 

                  MENDES, OTERO, 2004: 204,apud  

                   HUSKINSON, 2000, p.248). 

 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 43 

Observando que a integração de novas divindades, cultos e 

festivais “não se fundamentava na benevolência, mas no temor e 

na precaução em não desafiar os deuses dos „outros‟, os quais 

poderiam ser úteis aos romanos”, as autoras apresentaram tais 

práticas definidas como um realismo de ação, como partes 

integrantes da política religiosa romana e importantes estratégias 

do poder imperial (MENDES, OTERO, 2004). 

Por sua vez, Greg Woolf (2009), afirma que, apesar de 

ser consenso o fato de que, nos séculos em que o Império 

Romano dominou o Mediterrâneo, houve grandes 

transformações de natureza religiosa em toda esta vasta região, o 

Império Romano, enquanto elemento congregador de diversos 

povos e culturas, desempenha um papel muito reduzido nas 

análises das transformações religiosas no Mediterrâneo antigo, 

pois para o autor, 

    
     É curioso, posto que historiadores da cultura 
buscam contextos pós-coloniais para a maior parte 
das esferas da atividade humana, da sexualidade à 
escrita de textos médicos, que o fato do Império seja 
tão pouco relevante nas análises de um dos maiores 

debates da história religiosa (WOOLF, 2009: 24).  

 

O Mediterrâneo romano surge nessas abordagens como 

um sistema de trocas e comunicações entre distintas regiões e 

povos, desenvolvendo-se um “mercado de religiões”, segundo a 

metáfora advinda da antropologia econômica utilizada por J. 

North (1992) e, segundo R. Gordon,  há diversas questões que 

podem ser levantadas sobre a religião cívica romana, sugerindo 

que esta é tratada, em geral, como algo criado por e servindo a 

interesses de determinadas classes políticas e sociais, sendo 

mais do que uma manifestação social orgânica (GORDON, 

1990).  



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

44 

 Ritos e rituais religiosos eram seqüências complexas de 

ações e gestos que deviam seguir uma ordem estrita. Eram ações 

e gestos cujo significado era reconhecido por todos: saudações, 

honrarias, agradecimentos, vestuário para cada ocasião, etc. 

Todo romano comum era capaz de compreender o significado 

desses rituais, particularmente porque, em família, ele mesmo 

executava ritos semelhantes àqueles celebrados em público 

pelos magistrados e sacerdotes. E, com o passar do tempo, 

quando os rituais antigos, transmitidos pela tradição, se 

tornavam obsoletos ou incompreensíveis, eram 

„ressemantizados‟ por aqueles que o executavam e por aqueles 

que os observavam. O mesmo vale para rituais importados de 

outras culturas. 

Os eruditos romanos escreveram sobre os rituais, e as 

discrepâncias entre eles são muito interessantes, pois constituem 

evidências vivíssimas da prática da exegese ritual e de sua 

reinterpretação através dos tempos. Essas especulações, porém, 

muitas vezes nada nos dizem sobre a história do ritual. Segundo 

Michel Foucault (1971: 41): 

 
  O ritual define a qualificação que devem possuir os 
indivíduos que falam (e que, no jogo de um diálogo, 
devem ocupar determinada posição e formular 
determinado tipo de enunciados); ele define os 
gestos, os comportamentos, as circunstâncias e todo 

o conjunto de signos que deve acompanhar o 
discurso; fixa, enfim, a eficácia suposta ou imposta 
quanto às palavras, seu efeito sobre aqueles aos 
quais se dirigem, os limites de seu valor repressivo. 

 

 Através dos diversos rituais, a sociedade romana era 

ordenada. Eram os rituais que garantiam a distinção e as 

relações entre os dois grupos, homens e deuses. Eram dois 

espaços, a princípio separados, que eram relativizados quando 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 45 

era praticado o ritual, e o profano podia penetrar no sagrado sem 

que houvesse contaminação. Ao mesmo tempo em que separava, 

o ritual favorecia a solidariedade dos grupos. O ser humano 

cultuava as forças divinas e as divindades, e ao mesmo tempo, 

cultuava a sua própria sociedade, simbolicamente representada.  

Para uma boa compreensão dos rituais, devemos observar 

os vestígios das ações e das atitudes neles. Devemos notar a 

organização espacial do culto, a posição dos celebrantes em 

relação ao altar, seu nível social, os objetos que manuseiam, os 

elementos verbais e extraverbais que colocam em prática, e 

situar todas essas informações no contexto físico e, mesmo, 

arquitetônico, na estrutura do calendário, num ritmo sacral de 

celebrações. O que os celebrantes pensavam, pode ser 

importante para uma compreensão das sensibilidades religiosas 

romanas, mas para um estudo do que era a religião romana, o 

mais adequado é examinar os próprios rituais e seu contexto. 

Contudo, um procedimento deste tipo só pode ser profícuo se 

somos cuidadosos na decodificação das informações sobre ações 

e atitudes num ritual, a fim de determinar seu significado. 

Se assim for, consideramos pertinente ver o sistema 

religioso romano como o resultado de esforços repetidos para 

apropriar, reger e mobilizar o poder de cultos e divindades 

particulares, tradições rituais, símbolos e crenças que os 

acompanhavam. Vista por este ângulo, a religião romana se 

torna um instrumento de poder dessas elites cívicas e elemento 

de fundamental importância para a criação e a manutenção da 

unidade imperial. 

A fim de discernir alguns aspectos das interações e 

transformações religiosas no Mediterrâneo antigo, trataremos 

aqui de duas práticas institucionais romanas inter-relacionadas: 

a acclamatio, um componente ritual que instituía a comunicação 

religiosa entre seres humanos e seres divinos, e a interpretatio, 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

46 

prática que instituía o que podemos denominar, grosso modo, o 

“sincretismo religioso”.  

 

- Acclamationes, ou “atraindo as divindades”. 

 

 Num ermo, onde a terra romana encontrava-se com a terra 

de outro povo latino, legados do povo romano, sacerdotes de 

cabeça velada, exigiram reparação pela violação de um tratado. 

O líder da comitiva, o pater patratus, exclamou: “Ouça, Júpiter! 

Ouçam, Confins! Ouça, Justiça! Eu sou o núncio do povo 

romano e estou devidamente investido para tal; que a Boa-fé 

esteja em minhas palavras!”. Declarando-se núncio legítimo do 

povo romano, apelava à Fides, garantia da sua palavra, recitando 

os termos da demanda e chamando a Júpiter como testemunha: 

“Se peço a rendição desses homens ou desses deuses de modo 

contrário à justiça e à religião, que eu jamais reveja minha terra 

nativa”. A seguir, nomeou também a Jano Quirino, invocando os 

deuses dos céus, da terra e do submundo para que o ouvissem: 

“Ouça, Júpiter, e também Jano Quirino, e todos os deuses 

celestes, e os deuses terrestres, e os deuses infernais, ouçam-me! 

Eu vos chamo por testemunhas de que este povo é injusto e não 

cumpriu suas obrigações sagradas!” O grupo retornou, então, ao 

Forum romanum, repetindo as mesmas frases a todos que 

encontravam. No prazo de trinta dias, em não havendo resposta 

do povo inimigo, o Rei consultou o Senado, e uma guerra foi 

declarada. O pater patratus retornou à fronteira, levando três 

cidadãos romanos como testemunhas, e lançou um dardo na 

terra do povo declarado inimigo, pronunciando uma fórmula 

ritual. 

É assim que Tito Lívio narra, em seu Ab urbe condita, I, 

32, o ritual que iniciava a guerra na “Roma dos Reis”. Seu relato 

permite entrever alguns elementos do principal ritual deste 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 47 

grupo de sacerdotes, os fetiales, um colégio sacerdotal composto 

por vinte membros, encarregado dos ritos de declaração de 

guerra e paz: uma delegação de fetiales, conduzida pelo pater 

patratus e acompanhada pelo um condutor da erva sagrada (a 

verbena) colhida na Arx, demanda ao inimigo a reparação de um 

dano. Ao fim de trinta ou trinta e três dias, em não havendo a 

satisfação (independentemente de o inimigo ter ou não ciência 

das demandas romanas), o pater patratus retornava à fronteira, 

acompanhado pelo verbenarius, e lançava um longo dardo no 

território inimigo, pronunciando a fórmula da declaração de 

guerra. Percebemos, com clareza, que este ritual de guerra, 

composto por gestos e fórmulas jurídico-religiosas arcaicas, 

mobilizava as mencionadas potências divinas a serviço da urbs.  

Deusas e deuses eram partes integrantes da urbs, e os 

calendários instituíam dias regulares para festivais (BELTRÃO, 

2006), mas a presença da divindade não era algo previamente 

garantido. As divindades romanas, como na maior parte dos 

povos mediterrânicos antigos e ao contrário do deus judaico-

cristão, respeitavam algumas leis físicas relativas ao tempo e ao 

espaço. Sua presença num ritual não podia ser considerada certa 

de antemão, por mais importante que fosse o grupo humano que 

as invocava, ou mais digno de gloria seu ministrante. A 

divindade tinha de ser convidada a participar de um ritual, de 

um festival, ou convidada a vir em socorro ou a ser testemunha 

dos pleiteantes, e isso implicava um esforço por parte dos seres 

humanos para atrair seu interesse
1
. Um dos principais recursos 

para atrair as divindades era a acclamatio, como a que Tito 

Lívio nos diz ter sido feita pelo pater patratus.   

O termo acclamatio, derivado de clamo/clamare, bem 

como outras derivações (exclamo, proclamo, reclamo etc.) 

remete à vocalização, com o sentido de “criar versos”, “pedir em 

voz alta em favor ou contra alguém” (ERNOUT-MEILLET, 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

48 

2001: 124-125). As acclamationes eram elementos 

fundamentais nos rituais, ou seja, nas ocasiões de comunicação 

institucional entre seres humanos e seres divinos. Outros 

elementos importantes dos rituais, desta feita extra-verbais, 

eram as roupas brilhantes, coroas e guirlandas, belos animais 

com chifres ornados, altares decorados, mesas enfeitadas etc. 

Tais sinais visuais eram complementados por sinais auditivos 

como hinos, preces, performances musicais, e sinais aromáticos 

de perfumes e incensos, vinho e carnes queimando no altar.   

Segundo J. Scheid, o ritual é performativo, e o discurso 

verbal é inseparável da ação. Geralmente, os rituais incluíam 

fórmulas imperativas, seguindo a linguagem oficial dos 

magistrados romanos. Seus atos eram, então, complementados 

com fórmulas verbais e, muitas vezes, os oficiantes liam os 

textos, ou estes eram lidos por um assistente – uerba praeire – 

para que não houvesse erros, pois uma vez pronunciada a 

fórmula ritual, não se podia voltar atrás (SCHEID, 2003: 98). 

Assim, os celebrantes eram cuidadosos, por exemplo, ao 

pronunciarem os nomes das divindades que invocavam. Esses 

cuidados eram especialmente relevantes nas acclamationes.  

As acclamationes podem ser definidas, portanto, como 

fórmulas rituais vocalizadas por um grupo ou um indivíduo, na 

presença de uma audiência, esperando ou solicitando não apenas 

a aprovação da divindade, mas também a aprovação verbal desta 

audiência. A mesma aclamação podia ser, por vezes, repetida, e 

geralmente adotava-se fórmulas estereotipadas, apesar de haver 

registros de variações e elaborações estilísticas, tanto na 

estrutura rítmica, quando no uso de neologismos, de figuras 

como a hipérbole e outras, contribuindo para aumentar seu 

impacto emocional na audiência.  

As acclamationes visavam, pois, a emocionar sua 

audiência durante a realização de rituais, sendo um importante 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 49 

meio de comunicação no mundo romano, e desempenhavam 

várias funções: davam testemunho público do poder de uma 

divindade, confirmavam a crença de seus fiéis, propiciavam o 

favor da divindade, contribuíam para criar o elemento 

emocional durante uma cerimônia ou ritual, expressavam a 

solidariedade e a identidade de um grupo, invocavam o poder 

protetor da divindade para este grupo etc.  

A acclamatio pressupunha, logicamente, a ausência da 

divindade, desempenhando a função de convidá-la a comparecer 

ao ritual. Angelos Chariotis, remetendo-se a rituais religiosos 

gregos, define as acclamationes como sinais acústicos 

multifuncionais em comunicações assimétricas. Eram sinais 

acústicos usados em situações nas quais a comunicação com o 

divino era frágil e insegura, ou era motivo de disputa. Chariotis 

chama a atenção para os termos euphemein/ euphemia e 

eulogein/ eulogia, que considera cruciais para a compreensão 

deste tipo de comunicação. A euphemia – o uso piedoso da voz 

– era uma dos sinais usados pelos organizadores de sacrifícios e 

festivais, para atrair a atenção das divindades (CHARIOTIS, 

2009: 200). 

Segundo Chariotis, euphemia é um termo freqüentemente 

traduzido por “silêncio ritual”, mas, mesmo que houvesse tal 

silêncio em alguns rituais, este não é o sentido original do termo 

no interior do ritual religioso grego. Se os gregos antigos 

quisessem prescrever o silêncio num ritual, provavelmente 

teriam usado outro termo que não um composto que significa a 

“boa fala” (CHARIOTIS, 2009: 201). O autor analisa os 

elementos de euphemia do “Hino a Apolo”, de Calímacos, que 

descreve a ansiedade dos participantes do ritual, antecipando a 

iminente chegada do deus a Delos. Nos primeiros versos, o 

poeta observa o movimento da palmeira sagrada e o vôo dos 

pássaros, sinais costumeiros da aproximação do deus, e pede 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

50 

que os fieis pronunciassem apenas palavras piedosas, evitando 

proferir qualquer som, articulado ou não, que pudesse perturbar 

a chegada do deus, representando um obstáculo à sua vinda.  

Diversas fontes literárias e epigráficas sugerem que a 

euphemia grega era um correlato do termo latino acclamatio
2
. 

Sua principal distinção radicava no fato de que as acclamationes 

romanas eram, em geral, fórmulas pronunciadas pelo celebrante, 

com a platéia apenas respondendo ao seu comando, se e quando 

solicitada.  

Aclamações seculares – a imperadores, a benfeitores, ao 

Senado, a cidades etc. – atraíram há muito a atenção dos 

pesquisadores, especialmente porque sua monumentalização em 

inscrições tornou-se comum no período imperial, chegando até 

nós. As aclamações seculares realizavam uma série de funções: 

elogios, honrarias, expressões de gratidão ou lealdade, títulos, 

aprovações, solicitações, demandas etc., podendo ser reunidas, 

segundo E. Stavarianopoulos, em dois grupos: as que competem 

entre si, e as que tentam persuadir um poder superior 

(STAVARIANOPOULOS, 2006: 297-315).  

 As aclamações religiosas, contudo, vem recebendo pouca 

atenção dos especialistas em estudos da antiga prática ritual. 

Além dos estudos do já citado A. Chariotis, que se dedica ao 

estudo de rituais em cidades helênicas, temos os estudos de H. 

S. Versnel (2000) e N. Belayche (2005), também dedicados às 

práticas rituais gregas.  

 O estudo da acclamatio torna-se difícil devido ao fato de 

que são pouco mencionadas em leis ou decretos concernentes a 

assuntos religiosos (VAN HAEPEREN, 2002). Certamente, 

aclamações espontâneas ocorriam diversas vezes no quotidiano, 

e nosso interesse radica nas fórmulas tradicionais de acclamatio 

no contexto de rituais públicos.  



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 51 

Pelos relatos e narrativas que nos chegaram, podemos 

entrever três funções das acclamationes em rituais religiosos 

públicos: a) a função propiciatória, em rituais como a euocatio, 

atraindo a atenção das divindades, b) a função testemunhal, 

atestando o poder da divindade e/ou convidando-a para 

testemunhar em favor do celebrante, como no caso citado dos 

fetiales, e c) a função de instauratio (repetição), ou seja, de 

reconciliar alguém com uma divindade ou, mais 

freqüentemente, de propiciar a retomada de um rito que tenha 

sido conspurcado por alguma falha em sua execução.  

 Um bom exemplo da terceira função da acclamatio, ou 

seja, a instauratio, foi o que se seguiu à irrupção de Clódio
3
 na 

casa do então pretor e pontifex maximus Júlio César, durante a 

cerimônia da Bona Dea, celebrada pro populo pelas Vestais e 

por matronas em 13 de dezembro de 62 a.C. Os ritos da Bona 

Dea eram interditos aos homens, e o caso provocou um 

escândalo e uma discussão no Senado (Cícero. Att. 1. 13.3; 

MOREAU, 1982: 58-62; TATUM, 1999: 62-86). Este, 

imediatamente, teria remetido a questão aos pontifices e às 

Vestais que, decidindo que o caso fora nefas, indicaram a 

repetição da celebração que fora interrompida pela invasão. 

Segundo Cícero, contudo, as Vestais realizaram a instauratio 

logo após a expulsão de Clódio da casa, e J. Scheid considera 

que a instauratio realizada tinha a intenção de restaurar 

imediatamente a pax deorum (SCHEID, 1981: 130-133), ou 

seja, as boas relações entre seres humanos e seres divinos, 

abaladas pelo sacrilégio.   

 As acclamationes podem ser vistas, portanto, como 

performances orais endereçadas às divindades, decerto visando 

atraí-las para o ritual ou a ação que se desejava realizar, mas é 

importante ressaltar que também serviam para impressionar uma 

audiência, ou público, de um ritual em espaços cerimoniais. 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

52 

Podemos considerar que as acclamationes eram parte integrante 

e importante da criação/consolidação da identidade coletiva do 

grupo que o realiza/assiste. Sua performance levava à ilusão de 

um contato direto com a divindade, de uma relação privilegiada 

com uma deidade. Realizadas em público, em festivais e outras 

ocasiões solenes, diante de uma audiência, contribuíam para a 

disseminação de fórmulas similares ao longo do Mediterrâneo 

imperial. É possível que a disseminação das fórmulas de 

acclamatio tenha se constituído como um meio pelos quais 

divindades, epítetos divinos e conceitos religiosos foram 

disseminados pelo Império, contribuindo para a interpretatio 

romana.  

 

- A interpretatio romana, ou o “efeito do império”. 

 

Poucos temas da pesquisa sobre a antiguidade foram tão 

transformados pela descoberta de novas evidências nos últimos 

anos que os estudos de religião romana, especialmente sob o 

principado augustano. A religião romana pode ser vista como 

um sistema comunicativo entre grupos humanos, e concordamos 

com A. Bendlin, que crê ser necessário estudar as 

transformações religiosas sob o principado como um efeito do 

império (BENDLIN, 1997: 38). Por sua vez, Clifford Ando 

chama a atenção para a necessidade de se analisar os reflexos da 

prática religiosa romana na linguagem e no ritual das províncias, 

na arte e no culto, de modo mais intenso (ANDO, 2009). Ando 

sugere que o principal mecanismo pelo qual a cultura romana 

negociou as novas realidades culturais, políticas e geográficas 

foi a lei e, além disso, sugere que, como uma conseqüência da 

assimilação romana do culto religioso pela lei, o estudo da 

doutrina da lei civil sob o império seja um caminho propício 

para a análise dos mecanismos da inovação religiosa no 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 53 

principado (ANDO, 2008). Dentre esses mecanismos, destaca-

se a interpretatio.  

Interpretatio, derivado de interpres, cujo sentido nos 

negócios, designando a intermediação entre romanos e 

estrangeiros nas transações comerciais, é o mais antigo atestado, 

é um vocábulo que tem sua origem na língua do direito 

(ERNOUT-MEILLET, s.v. interpres: p. 320), e a expressão 

interpretatio romana surge na Germania de Tácito (Germ. 

43.3). Este termo enfatiza a integração, e é certamente preferível 

a sincretismo, que ganhou um sentido disfórico na modernidade. 

Mas o termo também tem seus limites, especialmente em 

tempos de Teoria Pós-Colonial, pois destaca tão-somente o 

papel de Roma no processo. 

Neste ponto, reiteremos a importância do ritual arcaico da 

euocatio, como um dos elementos geradores da interpretatio 

romana. Os inimigos também tinham seus deuses e, através 

deste rito, os romanos convidavam as divindades de seus 

adversários para virem à Roma, apoiando a causa romana. Para 

lhes convidar (euocare), o celebrante realizava a acclamatio, 

oferecia sacrifícios e fazia promessas solenes à divindade que se 

queria atrair. A euocatio era um antigo ritual, realizado no 

acampamento militar romano, que prometia domicílio e/ou 

culto, em Roma, a divindades de povos inimigos. Era, portanto, 

era um dos ritos relacionados à guerra em Roma, cuja condução 

era plena de rituais e fórmulas religiosas (BASANOFF, 1947; 

LE BONNIEC, 1969)
4
.  

Segundo J. Bayet, este ritual “revela uma concepção indo-

européia totalmente oposta à dos semitas: o deus adversário não 

é um inimigo que tem de morrer com seu rei e com seu povo; é 

disponível e assimilável” (BAYET, 1984: 122). E, apesar de H. 

Le Bonniec demonstrar que a euocatio era um ritual excepcional 

(1969: 109), cremos que este rito de exceção, reservado a 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

54 

situações de extremo perigo para Roma, tornou-se um dos 

fundamentos da interpretatio.   

Um dos mais famosos ritos de euocatio foi narrado por 

Tito Lívio (Ab urb cond. V, 21, 1-3) e por Plutarco (Camil. 6)
5
. 

Trata-se da euocatio de Uni (BLOCH, 1973; WARDEN, 2009: 

113 ss), deusa etrusca de Veios, que tornou-se Juno Regina, em 

396 a.C.. O general Camilo, após a acclamatio, teria 

pronunciado a fórmula para que a divindade deixasse seu templo 

de Veios e aceitasse ser levada a Roma. Seu sacrifício obtivera 

signos favoráveis, o que, para os romanos, era um indício de que 

a deusa aceitara o convite. Obtida a vitória, havia de cumprir a 

promessa, e 
... com seus corpos limpos e vestidos de branco, 
jovens que tinham sido escolhidos para transportar 
Juno Regina a Roma, respeitosamente entraram em 
seu templo (...). Como depois, movido pela 
inspiração divina ou por uma broma juvenil, um 

deles lhe disse: “Quer vir a Roma, Juno?”, os outros 
declararam que a deusa dissera que sim com a 
cabeça. (...) o certo é que diz-se que foi movida de 
seu lugar (...) como se os estivesse seguindo (T. 
Livio, V, 22, 4-6). 

 Se a euocatio foi um mecanismo pelo qual houve a 

introdução, e a necessária interpretação e adaptação de novas 

divindades e novos cultos na religião pública romana, não era, 

porém, o único. O papel dos Livros Sibilinos precisa ser 

destacado neste processo. Um exemplo, o caso da introdução do 

culto da Magna Mater cujo título oficial era Mater Deum Magna 

Idaea (Grande Mãe dos Deuses do Monte Ida)
6
, à época da II 

Guerra Púnica, permite entrever o modo como se processava a 

introdução de uma nova divindade e/ou culto em Roma, e sua 

interpretatio.  

Os Livros Sibilinos e o Oráculo de Delfos teriam, segundo 

a tradição, recomendado o culto de Cibele aos romanos, a fim de 

que pudessem vencer Aníbal e os cartagineses, e Tito Livio 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 55 

(XXIX, 14, 5-14) narra o transporte de sua imagem (uma pedra 

negra) de Pessinus, na Frigia, e o cerimonial que acompanhou a 

incorporação da nova deusa por Roma. A deusa teria vindo 

acompanhada por seus sacerdotes, os galli, e recebeu um templo 

no Palatino, e seus rituais foram gradativamente incorporados ao 

calendário dos festivais.  

Apesar de seu caráter radicalmente estrangeiro, Cibele 

passou à lista das maiores divindades públicas a partir desta data 

(BELTRÃO, 2006: 146). Pela documentação, percebemos que, 

quando chegou a Roma, sua imagem e seu culto foram 

cuidadosamente controlados, além de ter sido equiparada a 

Ceres e denominada Magna Mater, dado que alguns rituais e 

práticas exóticas do culto de Cibele não eram aceitáveis para os 

romanos, a começar pela autocastração de seus sacerdotes, sua 

autodenominação no gênero feminino, dentre outros elementos 

que dificilmente seriam compatíveis com a notória “falocracia” 

romana (cf. Dion. Hal. Ant. Rom. 2.19; Ovídio, Fasti 4.247-72).  

Desse modo, a introdução do culto era uma inovação 

dramática, mas o título que recebeu em Roma e a localização do 

novo templo fizeram com que ela não parecesse uma deusa nova 

e estrangeira, mas simplesmente a “Mãe do Monte Ida”, uma 

montanha próxima de Tróia. O Monte Ida teria sido o local para 

onde se dirigiu Enéas após a destruição de Tróia, e dali ele 

iniciou seu périplo que o levaria ao Lácio, onde seu filho 

fundaria Alba Longa, a predecessora de Roma. Então, se o culto 

era novo e, de certo modo, inaceitável para a tradição romana, a 

interpretatio garantiu-lhe um estreito contato com as mais 

profundas raízes da identidade romana. 

As duas deusas “estrangeiras”, Ceres e Cibele, foram 

associadas, e dois sacerdócios especiais foram introduzidos em 

Roma: a sacerdotisa pública de Ceres (em teoria, nativa da 

Magna Grécia), de baixo extrato social, que celebrava os rituais 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

56 

das matronas introduzidos com o culto de Ceres, no fim do 

século III a.C., e a grande sacerdotisa/grande sacerdote da 

Magna Mater, em tese não-romana(o), de baixo status social, 

que, com os galli (cujo presidente era o archigallus) celebrava 

os “ritos frígios” de Cibele (SCHEID, 2003: 35). 

Segundo J. Scheid, o recrutamento da sacerdotisa pública 

de Ceres, sob a República, era feito entre as estrangeiras 

residentes em Roma, provenientes de famílias que gozavam de 

direitos políticos, mesmo limitados. Não há notícias sobre regras 

que governavam este sacerdócio. Do mesmo modo, pouco se 

sabe sobre os sacerdotes da Magna Mater, ou sobre a 

organização dos galli (SCHEID, 2003: 143).   

O estudo de inovações religiosas, como a inovação do 

culto da Magna Mater e a associação entre Cibele com Ceres e o 

Monte Ida pode, então, nos ajudar a responder a questões como: 

até que ponto as novas divindades mantinham suas 

características originais após a interpretatio? Qual é o tipo de 

equilíbrio nesta “mistura”? Até que ponto a interpretatio teria 

obliterado as características das divindades apropriadas por 

Roma? 

  Como afirmam Beard, North e Price, tais sinais de 

interpretatio precisam ser “interpretados”, tanto na urbs quando 

alhures, chamando a atenção para um aspecto desta prática que 

consideramos particularmente importante: a ligação entre 

religião e a cidadania romana. Esperava-se que, ao receber os 

direitos de cidadania, os “novos romanos” reconhecessem e 

adotassem as divindades e cultos romanos, assim “...aqueles que 

contavam como “romanos” em termos cívicos, também 

contavam como “romanos” em termos religiosos” (BEARD, 

NORTH, PRICE: 1998, vol. 1: 317).   

 A expansão de Roma no Mediterrâneo fez multiplicarem-

se os casos de interpretatio, a partir da intensificação do contato 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 57 

dos conquistadores com as divindades e cultos dos 

conquistados. Seus fundamentos e mecanismos eram arcaicos, 

radicando em rituais como a euocatio, e, especialmente, na 

crença de que as divindades eram cooptáveis e podiam ser 

atraídas por fórmulas rituais como as acclamationes, mas o 

Império Romano fez com que o processo de apropriação e 

transformação das divindades e cultos ganhasse uma magnitude 

desconhecida até então A interpretatio romana fez surgirem 

novas e distintas divindades “interpretadas”, bem como gerou 

novas e diferentes tradições, alterando o mapa religioso do 

Mediterrâneo antigo.  
 

Notas: 
1 Quando os atenienses cortaram as asas da deusa Niké, a nova deusa sem 

asas (Niké Ápteros) não poderia mais deixar o território da polis. Por sua vez, 

os efésios, ao declararem que Apolo e Ártemis nasceram em sua cidade, 
automaticamente negavam o nascimento dos deuses gêmeos em Delos (cf. 

Tácito. Ann. 3.61.1). 

 
2 cf. Menandro, Rhet. 2. 381. 10-14; I Ephesus 1391 l. 5; Fl. Jos. Ant. Iud. 

16.14; Plut. Brutus, 24.7; Tim. 38 
 

3 Públio Clodio Pulcher, futuro tribuno da plebe, agente de César, é notório 

por suas ações populares, mas também por suas paixões e seus escândalos. O 

mais famoso foi o caso ocorrido no festival da Bona Dea: segundo consta, 

Clodio tinha um caso amoroso com a mulher de César e, estando o marido 

em Roma, tinha dificuldades de vê-la. Como César era o pontifex maximus, 
em sua casa ocorriam as celebrações da Bona Dea, cujos rituais eram 

interditos aos homens. César e os outros homens da casa saíram para que o 

ritual ocorresse. Clodio aproveitou a oportunidade e se vestiu de mulher, 

conseguindo entrar na casa de César. Mas uma escrava estranhou a voz grave 

daquela «moça» coberta com um véu. Se a mulher de César sabia ou não que 

aquela moça era Clodio, ninguém nunca saberá, mas o fato é que as 

mulheres, furiosas porque a celebração fora profanada, queriam matar o 

rapaz, que conseguiu fugir, saltando o muro que dava para uma viela ao lado 

da casa. Procuraram, então, Clodio que, a esta altura, já tinha buscado um 

álibi forte, pedindo a Cícero que jurasse que jantaram juntos. Cícero, 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

58 

contudo, não confirmou o jantar. Clodio foi a tribunal, acusado de sacrilégio. 

Amigos de Clodio foram testemunhas de defesa, incluindo César, que 

garantiu que sua mulher era honesta, pedindo sua absolvição, pois fora vítima 

dos desmandos de Cupido. Se César acreditou na história de Clodio, de que o 

motivo do sacrilégio era uma jovem escrava grega, não sabemos, o fato é que 

César pediu o divórcio, mas manteve o rapaz, que foi perdoado após pagar 
uma pesada multa e cumprir alguns ritos expiatórios. 

 
4 Além da euocatio, os ritos de guerra incluíam o uotum (promessas solenes) 

e outras fórmulas e ritos de consagração após o encerramento das 

hostilidades, como as supplicationes (sacrifícios solenes nos quais se 

agradecia aos deuses), e o triumpho, a honra máxima reservada aos 

imperatores. Em todos esses casos, estamos diante de rituais que garantiam o 

caráter sagrado das ações dos generais e seus exércitos. 

 
5 Cf. mais informações sobre euocationes em Macróbio, Saturnalia, III, que, 

em III, 9, nos apresenta uma formula, apontando para a ligação essencial 

entre a euovatio e a deuotio, rito no qual um general, em momento de grave 
perigo, entregava a si mesmo, ao exército inimigo ou a um de seus soldados 

às divindades infernais. 

 
6 Sobre a conexão mítica com Ida, ver os Fasti 4.247-72 de Ovídio; cf. tb. 

Wiseman, T.P. “Cybele, Virgil and Augustus”, Poetry and Politics in the Age 

of Augustus e Gruen, E.S. “Studies in Greek Culture and Roman Policy”.   

 

 

Referências bibliográficas:  
ANDO, C. The matter of the Gods. Religion and the Roman Empire. 

Berkeley: University of California Press, 2008. 
ANDO, C. Diana in the Aventine. In: CANCIK, H; RÜPKE, J. Die Religion 

des Imperium Romanum. Tübingen: Mohr Siebeck, 2009: 99-113. 

BASANOFF, V. Evocatio: Étude d'un rituel militaire romain. Paris : PUF, 

1947. 

BAYET, J. La religion romana, historia política e psicologica. Madrid: Ed. 

Cristandad, 1984 

BEARD, M. & NORTH, J. A. (ed.) Pagan Priests. Religion and Power in the 

Ancient World. London: Routledge and Kegan Paul, 1990 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 59 

BEARD, M.; NORTH, J.A.; PRICE, S.R.F. Religions of Rome. vol 1 (A 

History); vol. 2 (A Sourcebook). Cambridge: Cambridge University Press, 

1998 

BELAYCHE, N. Hypsistos. Une voie de l‟exaltation des dieux dans le 

polythéism gréco-romain. Archiv für Religionsgeschichte 7. Stuttgart, 

2005 : 34-35 
BELTRÃO, C. A Religião na urbs. In: MENDES, N.M.; SILVA, G.V.(orgs.) 

Repensando o Império Romano. Rio de Janeiro: Mauad X, 2006. 

BENDLIN, A. Peripheral centres – central peripheries: religious 

communications in the Roman empire. In: CANCIK, H; RÜPKE, J. 

Römische Reichsreligion and Provinzialreligion. Tübingen: Mohr Siebeck, 

1997: 35-65. 

BLOCH, R. Uni, Junon in Italie centrale. Académie des Inscriptions et 

Belles Lettres. 116e anné, n. 2, 1972 : 384-396. Capturado do site: 

http://www.persee.fr/web/revues/home/prescript/article/crai_0065-

0536_1972_num_116_2_12770 

BOUCHÉ-LECLERCQ , A. Manuel des instituitions romaines.  Paris :E. 

Leroux, 1931 
CHARIOTIS, Angelos. Acclamations as a form of religious communication. 

In: CANCIK, H; RÜPKE, J. (edd.) Die Religion des Imperium Romanum. 

Tübingen: Mohr Siebeck, 2009: 199-218. 

ERNOUT, A.; MEILLET, A. Dictionnaire étymologique de la langue latine. 

Histoire des mots. Paris: Klincksieck, 2001. 

FOUCAULT, M. A ordem do discurso. São Paulo: Editora Loyola, 1996. 

Disponível em: http://vsites.unb.br/fe/tef/filoesco/foucault/ordem.pdf 

GORDON, R. Religion in the Roman Empire: the civic compromise and its 

limits. In: BEARD, M. & NORTH, J. A. (ed.) Pagan Priests. Religion and 

Power in the Ancient World. London: Routledge and Kegan Paul, 1990:235-

255 
GRUEN, E. S. “Studies in Greek Culture and Roman Policy”. Cincinnati 

Classical Studies, 7 : Leiden, 1990: 15-19.  

HUSKINSON, J. (ed.) Experiencing Rome. Culture and Power in the Roman 

Empire. London: Routledge, 2000. 

LE  BONNIEC, H. Aspectos religieux de la guerre à Rome. in : BRISSON, 

Jean-Paul (org.). Problèmes de la guerre à Rome. Paris: Mouton & Co., 

1969. 

MENDES, N.M.; OTERO, U. Religiões e as Questões de Cultura, Identidade 

e Poder no Império Romano. Phoînix, 11: Rio de Janeiro, 2005: 196-220 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

60 

MOREAU, Ph. Clodiana religio. Un procès politique en 61 av. J.-C.(Coll. 

D »Etudes anciennes, 17) Paris: Les Belles Lettres, 1982. 

NORTH, J. The development of religious pluralism. In: LIEU, J; NORTH, J; 

RAJAK, T. (ed.) The Jews among Pagans and Christians. London-New 

York: Routledge, 1992: 174-193. 

SCHEID, J. Le délit religieux dan la Rome tardo-républicaine. In : Le délit 
religieux dans la cité antique (Table Ronde – Rome, 6-7 avril 1978) Coll. de 

l‟École Française de Rome. Paris : Palais Farnese, 1981: 177-171.  

_______. An introduction to Roman Religion. Bloomington, Indianapolis: 

Indiana University Press, 2003.  

STAVARIANOPOULOU E. (ed.). Rituals and Communication in the 

Graeco-Roman World. Kernos Suppl. 16. Liège, 2006. 

TATUM, W. J. The Patrician Tribune Publius Clodius Pulcher. Chapel Hill-

London: University of North Carolina Press, 1999. 

VAN HAEPEREN, F. Le Collège Pontifical (3ème s.a.C.-4ème s.p.C.) 

Contribuition à l‟étude de la religion publique romaine. Bruxelles-Rome : 

Institut Historique Belge de Rome, Brepols Publishers, 2002.  

VERSNEL, H.S. Thrice One. Three Greek Experiments in Oneness. In: 
PORTER, B.N. One God or Many? Concepts of Divinity in the Ancient 

World. Transaction of the Casco Bay Assyriological Institute, vol.1, 2000. 

WARDEN, P. G. Remains of the Ritual at the Sanctuary of Poggio Colla. In: 

GLEBA, M; BECKER, H. Votives, Places and Rituals in Etruscan Religion. 

Leiden-Boston: Brill, 2009: 107-165. (Coll. Religions on the Graeco-Roman 

World, vol. 166).  

WISEMAN, T.P. Cybele, Virgil and Augustus. In: WOODMAN, T.P.; 

WEST, D (ed.) Poetry and Politics in the Age of Augustus. Cambridge 

University Press, 1984: 117-28. 

WOOF, G. World Religion and World Empire in the Ancient Mediterranean. 

In: CANCIK, H; RÜPKE, J. Die Religion des Imperium Romanum. 
Tübingen: Mohr Siebeck, 2009: 19-35.  

 

 

 

 

 

 

 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 61 

O Cristianismo e o Mundo Romano no Século IV 

 

Cláudio Umpierre Carlan 

 

A Última Perseguição 

 

Depois da grande perseguição do século III, encerrada no 

ano de 260, o cristianismo passou a gozar de uma paz externa de 

aproximadamente quarenta anos, da qual tirou grande proveito. 

Essa suposta tranquilidade vai acabar durante o governo 

de Diocleciano (301), que organizaria a última grande 

perseguição.  Uma mudança brusca, acerca da qual a maioria 

dos historiadores tem sua explicação pessoal.  Mas, como não é 

o nosso objetivo discutir as várias correntes que analisaram este 

período, ficaremos com a tradição cristã, segundo a qual 

Diocleciano cedeu às insistências de seu genro e César, Galério 

(LACTÂNCIO: 1954, 32). 

Através dos relatos de Lactâncio, podemos dividir essa 

perseguição em três etapas: depuração no palácio, no exército e 

nas funções administrativas; e, finalmente, afastamento de todos 

os funcionários graduados que se recusavam a praticar o 

sacrifício aos deuses.  Pois a meta da tetrarquia era um retorno 

aos bons tempos do Principado, a começar pelo culto religioso.   

Depois vieram os editos. Quatro deles sucederam-se, no 

decorrer do ano de 303 e no início de 304, cada um assinalando, 

em relação ao precedente, um agravamento.  E, por último, a 

atribuição aos cristãos do incêndio do palácio imperial de 

Nicomédia, por ocasião de uma estada na cidade de Diocleciano 

e Galério. Como acontecera meio século antes, todos os 

cidadãos do império foram obrigados a realizar os sacrifícios, 

sob pena de condenações à morte na fogueira. 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

62 

A tradição cristã considera essa perseguição como mais 

violenta e cruel do que as anteriores.  Dodds, na sua obra 

Paganos y Cristianos en una Epoca Augustia (DODDS: 1975, 

55), não concorda com está opinião.  Para ele, tanto a 

brutalidade quanto a duração dependiam muito da região do 

império a que estivermos nos referindo.  Na parte de Constâncio 

Cloro, Gália e Bretanha, as pessoas foram poupadas e os bens só 

foram atingidos no mínimo exigido pelo respeito para com a 

autoridade do Augusto mais importante; ocorreram também 

casos em que os magistrados obrigavam os cristãos, amarrados a 

cavalos, a entrarem nos templos e fazerem o juramento, para 

logo depois libertá-los.  

No resto do Ocidente a perseguição foi violenta, mas 

breve, porque Maximiano, o outro Augusto, abdicou em 305, 

juntamente com Diocleciano, pois existia um acordo entre os 

tetrarcas de que, após vinte anos de governo, ambos se 

afastariam de suas funções. Porém, no Oriente irá se prolongar 

até a vitória de Constantino sobre Licínio, em 324. Entre os anos 

de 313 a 320, foi interrompida. 

Essas variações da política religiosa foram dirigidas ao 

mesmo tempo pela paixão e pelo cálculo, que se refletem nas 

diversas moedas, demonstrando que a atuação do cristianismo 

era sentida e passava a ser incorporada, durante esse longo 

período. O lábaro cristão de Constantino aparece tanto nas 

moedas de seu filho e sucessor, Constâncio II, como na de 

outros imperadores, como Joviano e Valentiniano I, 

acompanhadas da legenda, contida no reverso, FEL TEMP 

REPARATIO, ou seja, um ressurgimento da grandeza romana 

através do baluarte cristão. 

Notamos também o reaparecimento, mais tarde, dessa 

influência nas moedas cunhadas durante o reinado de dom 

Manuel I (1469-1521), rei de Portugal, e nas moedas de 60 réis 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 63 

de D. Pedro I e D. Pedro II, no Brasil. Nessas peças aparecem o 

símbolo cristão de Constantino, a letra X, virada 

transversalmente e cuja ponta superior era inflectida (presente 

no labarum imperial de Constâncio: ), acompanhado da frase: 

IN HOC SIGNO VINCES (POR ESTE SINAL VENCERÁS). 

Chevitarese acrescenta que representações de cavalos, 

cavaleiros, carros de combates, são atributos de autoridade e 

poder. O fascínio, que a figura do cavaleiro exercia no 

imaginário das culturas mediterrânea (CHEVITARESE: 2003, 

130). 

 
...cavalo armado, submetendo o inimigo caído, 
caracterizava um símbolo natural de 
vitória...constituem um esquema iconográfico por 
demais conhecido nas culturas helênicas, ou que 

estavam em contato com essa. Podem ser 
estabelecidos alguns exemplos, nos relevos 
funerários e, principalmente nas moedas, 
perpassando tempo e espaços distintos. 
(CHEVITARESE: 2003, 128). 

 

Esse esquema imagético nos faz recordar a imagem de São 

Jorge e o dragão, santo até hoje muito questionado, patrono da 

Catalunha, personagem principal dos Juegos Florais. Importante 

festa catalã, cujo primeiro registro data do século XIII, durante o 

reinado de Jaime I de Aragão (1213 – 1276). Pela tradição, além 

de leituras de poemas, os homens oferecem uma rosa para as 

mulheres, recebendo em troca um livro. 

É importante ressaltar que os símbolos cristão surgem nas 

moedas de Constantino, a partir do ano de 315, associado aos 

pagãos. Esse tipo de associação simbólica irá sobreviver nas 

cunhagens medievais, modernas e contemporrâneas. A inovação 

no período ocorreu durante o governo de Juliano II, o apóstata. 

Adépto ao culto de Mitra, Juliano cunhou moedas com o touro, 

http://es.wikipedia.org/wiki/Imagen:Labarum.svg


Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

64 

símbolo pagão do sacrifício no mitraísmo, pronto para ser 

imolado, nesse caso, substituindo o lábaro cristão. 

 

A Conversão de Constantino 

 

Segundo os relatos de Eusébio de Cesareia, amigo e 

biógrafo oficial de Constantino, o cristianismo está ligado 

diretamente à ascensão do novo imperador. 

 Funari define essa suposta conversão de Constantino como 

um jogo político. Segundo o autor: 

 
(...) Assim o imperador Constantino concedeu aos 

cristãos, por meio do chamado Edito de Milão, em 
313, liberdade de culto. Em seguida, esse mesmo 
imperador, procurou tirar vantagem e interveio nas 
questões internas que dividiam os próprios cristãos e 
convocou um concílio, uma assembléia da qual 
participavam os principais padres cristãos. Nos 
Concílios foram discutidas as diretrizes básicas da 
doutrina cristã. Depois Constantino cuidou 

pessoalmente para que as determinações do concílio 
fossem respeitadas, ou seja, passou a ter um controle 
muito maior dos cristãos e suas idéias. Antes de 
morrer, o imperador resolveu batizar-se 
também.(FUNARI: 2002, 131) 

 

Não é nossa intenção analisar os fatores que fortaleceram 

a conversão de Constantino, se foi a revelação divina que nos 

narram os historiadores cristãos, diante da ponte Mílvia, ao 

norte de Roma, à espera do exército de Maxêncio, ou 

simplesmente um frio cálculo de oportunismo político.  Mas o 

que devemos deixar claro é que a tolerância, herança de seu pai 

Constâncio Cloro, para muitos chefes é a única solução.  Mesmo 

Galério, irredutível adversário do cristianismo, aceitou este 

ponto de vista.  Algum dia antes de sua morte, gravemente 

enfermo, na primavera de 311, publicou o Edito de Tolerância, 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 65 

reconhecendo o malogro da perseguição.  Tal edito nunca foi 

ab-rogado. 

No início de 313, antes de entrar em campanha contra 

Maximino Daia, que não era favorável à tolerância aos cristãos 

no Oriente, Licínio encontrou-se com Constantino, já senhor do 

Ocidente, em Milão.  Dessas conferências resultaram, ao menos, 

algumas instruções, às quais podemos manter, por convenção, o 

nome tradicional de Edito de Milão. 

 Após derrotar a Licínio que, por sua vez, tornara-se 

perseguidor, em 324, Constantino procurando tranquilizar os 

pagãos do Oriente, reafirmou a tolerância religiosa.  Eusébio de 

Cesareia, em sua obra De Vita Constantini, além de mudar a sua 

opinião sobre Licínio, pois, antes dessa perseguição promovida 

pelo então senhor do Oriente, o havia elogiado em seus escritos, 

sublinha essa política constantiniana (EUSEBIUS PAMPHILI: 

1902, 21). 

 Seria exagero falarmos de uma perseguição ao paganismo, 

mas Constantino proibiu certos sacrifícios.  O domingo tornou-

se o dia de repouso legal, interditando-se a realização de 

qualquer ato oficial, exceto a alforria de escravos.  Os bispos 

conseguem o direito de jurisdição sobre os membros do clero, e 

sua arbitragem foi reconhecida como inapelável para os 

processos civis entre os leigos.  Existe um desejo de fazer da 

Igreja um organismo oficial, de associá-la à vida e ao 

funcionamento do Estado. 

 O paganismo, entretanto,  ainda conservava posições 

muito sólidas. Em sua grande maioria, o exército ainda lhe era 

fiel. Geralmente, os “mistérios de Mitra”, importante culto de 

mistério, que prometia a imortalidade aos iniciados, era adotado 

pelos soldados. Tanto que Juliano, quando foi iniciado nestes 

mistérios por Máximo de Éfeso, se faz acompanhar por dois 

membros da sua escolta que respeitassem e acreditassem em tal 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

66 

culto. Na ocasião, o futuro imperador ainda estava sob o cetro 

de Constâncio. 

Grande parte dos intelectuais com um certo renome eram 

pagãos, como Libânio, muito requisitado por alunos pagãos 

(Juliano), como também por cristãos (Gregório de Nissa, 

Gregório Nazianzo, João Crisóstomo). E, principalmente em 

Roma, eram também pagãs as antigas famílias senatoriais, de 

riqueza considerável e que forneciam importantes funcionários 

ao império.  Apesar disto, salvo alguns breves interlúdios, a 

autoridade, a partir de Constantino, sempre esteve nas mãos dos 

cristãos.  Momigliano acrescenta, ainda, que a tentativa de 

renascimento pagão chegou tarde, e desapareceu muito 

rapidamente para que tivesse êxito (MOMIGLIANO: 1988, 79). 

 Alguns imperadores voltaram à idéia de tolerância.  

Valentiniano I e seu irmão Valente proclamaram-na numa lei de 

364, renovando-a sete anos mais tarde.  Nesse caso, o imperador 

ainda mantém o título de sumo-pontífice, numa tentativa de 

melhor vigiar e controlar o paganismo.  Teodósio foi o primeiro 

que não o assumiu, por ocasião de seu advento, afirmando assim 

a separação entre o Estado e aquilo que Maximino Daia e 

Juliano haviam procurado organizar como Igreja pagã, dotada 

de uma hierarquia sacerdotal.  Já Constâncio II mandara retirar 

da sala das sessões do senado romano o altar colocado diante da 

estátua da Vitória, no qual os senadores pagãos queimavam 

alguns grãos de incenso; Juliano o havia restabelecido, mas 

voltou a desaparecer em 382 e, a despeito de inúmeros protestos, 

só iria reaparecer, de maneira efêmera, no tempo, de Eugênio 

(392-394).  Apesar disso, o símbolo da Vitória, uma mulher 

alada e, em alguns casos, de dorso nu, foi muito representado 

nas peças de vários imperadores, tanto cristãos, como 

Constâncio, quanto pagãos, como Juliano. 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 67 

 O grande golpe dado no paganismo foi o estrangulamento 

econômico, por meio de confiscos, interdição de sacrificar, de 

consultar oráculos, de visitar templos, ou seja, do que lhe 

proporcionava rendimentos ocasionais.  Aliado a promulgações 

de leis violentas e precisas, como a de 356, na qual era proibido, 

sob pena de morte, celebrar sacrifícios, adorar os ídolos, entrar 

nos templos.  Mas coube a Teodósio, em 392, promulgar uma lei 

que, finalmente aplicada com rigor, continha minuciosas 

especificações, atingindo com pesadas multas os recalcitrantes e 

os funcionários negligentes, proibindo qualquer ato do culto, 

embora não sangrento, mesmo no interior das casas e 

propriedades privadas.  Assim sendo, o já alquebrado paganismo 

irá desaparecer, praticamente, nos séculos vindouros. 

 Com o apoio do braço secular, a Igreja tratou de eliminar 

os seus inimigos internos, os heréticos.  Para isto, foram 

realizados vários concílios, desde o reinado de Constantino 

numa tentativa de definir uma ideologia a ser seguida.  Neles, a 

intervenção do imperador em defesa de um ou outro bispo era 

comum.  Podemos citar, por exemplo, o antagonismo existente 

entre os irmãos Constâncio, ariano, e Constante, defensor do 

Credo de Nicéia.  Com a morte deste, Constâncio impõe a sua 

vontade nos Concílios de Arles (353) e Milão (355), 

condenando os nicenianos de Atanásio. 

 Podemos dividir essa querela em dois grandes grupos: o 

dos nicenianos, ou homoousianos, que acreditavam na 

consubstancialidade entre pai e filho; e os arianos, partidários da 

doutrina defendida por Ário, que, por sua vez, dividiam-se em 

três grupos: os moderados ou homoiousianos, que acreditavam 

numa similitude substancial, os homeos, segundo os quais não 

existia similitude substancial; mas todas tinham em comum, a 

diminuição da divindade de Jesus Cristo. Já os radicais ou 

anomeos, indiretamente, negavam a divindade de Cristo.  



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

68 

Juliano, numa tentativa de enfraquecer o cristianismo, irá 

chamar os nicenianos exilados por Constâncio, restituindo seus 

antigos bispados. A esperança do imperador-filósofo era que as 

discussões recomeçassem, desestruturando os galileus.  

Ambrósio, bispo de Milão no governo de Teodósio, iria atrair os 

arianos moderados para o Credo de Nicéia. 

 Concordamos com Rémondon, o qual afirma que desde o 

Concílio de Sírmio (351), ocorrera uma anarquia teológica 

(RÉMONDON: 1973, 79);  o que, fica bem claro através da 

citação de Hilário de Poitiers, contemporâneo dos fatos, 

niceniano exilado por Constâncio, ao dar a sua visão geral das 

controvérsias: “Cada ano, cada mês, damos uma nova definição 

da fé” (ZÓSIME: 1979,  119). 

 Assim, associando-se à Igreja, o Estado penetrou nas 

querelas religiosas e a história do século IV mostra uma 

sociedade que, submetida a esses acontecimentos, aumentou as 

perturbações que agitavam o império. 

 

Considerações Finais 

 

 A obra religiosa de Constantino é de fundamental 

importância, pois levou o estabelecimento de um Império 

Cristão. As mudanças religiosas se aprofundaram na parte 

Oriental do Império, sobretudo na cidade de Constantinopla. 

Entre os anos de 315 e 326, Constantino em uma visita a cidade 

de Roma, segundo Eusébio de Cesareia, teria se  recusado a 

assitir um sacrifício pagão no Capitólio. Uma ofensa ao Senado 

e a população romana. Durante o século IV a corte imperial deu 

um impulso decisivo ao processo de cristianização do Império. 

A conversão, ainda que fosse um ato pessoal, não exerceu sua 

influência no vazio, mas dentro de um entorno em que o 

cristianismo se converteria na principal religião do Império. 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 69 

 Porém, coube a Teodósio I, promulgar o edito, em 28 de 

fevereiro de 380, que declarava o cristianismo como religião 

oficial do Império Romano. Desde então fecharam os antigos 

templos pagãos, suspenderam os jogos aos antigos deuses, entre 

eles os Jogos Olímpicos. Esse último só retornaria a vida 

cotidiana em 1896, graças à visão do Barão de Cobertin. 

 É através desse diálogo que procuramos dar conta, 

limitadamente, das interações políticas e religiosas que se 

processaram entre o governante, na figura dos imperadores do 

século IV, e os governados. Uma legitimação do poder através 

das moedas encaradas como monumentos constituidores de um 

tipo específico de “texto”: um discurso que não é vazio, pois em 

cada leitura dos símbolos contidos no reverso das moedas 

encontramos uma diferente visão. 

Uma das atribuições da Arqueologia moderna é fazer uma 

leitura, ou releitura, da iconografia. Analisa-se o papel das 

imagens na construção do conhecimento histórico e 

arqueológico. Assim sendo, podemos inserir a moeda nessa 

última fase, que, durante muito tempo, ficou confinada a 

reservas técnicas dos museus, sendo apenas um objeto de 

conservação, não de pesquisa. Funari afirma que para 

conhecermos melhor o mundo romano, dispomos de diversas 

fontes de informações como: documentos escritos, objetos, 

pinturas, esculturas, edifícios, moedas, entre outros (FUNARI: 

2002, 78). 

 A análise realizada dos tipos monetários das peças de 

ouro, prata e bronze que estudamos permitiu delinear algumas 

conclusões relativas aos objetivos propostos em nossa pesquisa. 

 A questão política, permeada de religiosidade e 

misticismo, manteve-se no reinado. O caso mais evidente de 

auto-afirmação política foi comprovado através da emissão de 

numerosas séries monetárias com representações da victoria, do 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

70 

cavaleiro derrotando um inimigo e mais geral, com os tipos 

militares. 

Em suma, as moedas configuravam significados, 

mensagens, do emissor para seus governados. Continham 

símbolos que deveriam ser entendidos ou decifrados pelo 

receptor. 
 

Agradecimentos: 
Aos colegas do NEA, em especial a amiga Maria Regina Cândido pela oportunidade 
de trocarmos idéias; a Pedro Paulo Funari, Júlio César Gralha, Margarida Maria de 
Carvalho, Ciro Flamarion Cardoso, Norma Mendes, Maria Beatriz Florenzano, André 
Leonardo Chevitarese, Vera Lúcia Tostes, Rejane Vieira, Eliane Rose Nery. 

 

Documentação e Bibliografia 

Documentação Numismática: 

Moedas dos Imperadores Diocleciano, Constantino I, o grande e Constâncio 

II. Acervo do Museu Histórico Nacional, Rio de Janeiro, Medalheiro 

3, gaveta 19, lâmina 3, fotografadas em março de 2005. 

 

Documentação Textual: 

EUSEBIUS PAMPHILI, Bispo de Cesaréa. De Vita Constantini. V. 7. Lib. I. 
Leipzig: Texto da Edição I. A. Heikel, 1902. 

LACTÂNCIO. De Mortibus Persecutorum. Paris: Ed. J. Moreau, 1954. 

SYMMAQUE. Lettres. Texte établi, traduit et commenté par Jean-Pierre 

Callu. Paris: Société D´Éditions “Le Belle Lettres”, 1982. 

ZÓSIME. Histoire Nouvelle. III. 18. éd. Paris: F. Paschoud, 1979. 

 

Catálogos: 

 

MUSEU NACIONAL D´ARTE DE CATALUNYA. Guia del Gabinet 

Numismàtic de Catalunya. Dirigida por Marta Campo. Barcelona: 

MNAC, 2007. 

THE ROMAN IMPERIAL COINAGE. Edited by Harold Mattingly, C.H.V. 
Sutherland, R.A.G. Carson. V. VIII. London : Spink and Sons Ltda, 

1983. 

 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 71 

Referências Bibliográficas: 

 

BROWN, P. O Fim do Mundo Clássico. De Marco Aurélio a Maomé. 

Tradução de Antônio Gonçalves Mattoso.  Lisboa: Editorial Verbo, 

1972. 

BRUUN, Patrick. Studies in Constantinian Numismatics. Papers from 1954 
to 1988. Acta Instituti Romani Finlandiae. V. 12. Rome: Illus, 1991. 

CHEVITARESE, André Leonardo. Salomão e Cultura Helenística. In: 

Fragmentos de Cultura n. 13. Revista da Pontifícia Universidade 

Católica de Goiânia. Goiás, 2003, p.p. 117-135. 

DODDS, E. R. Paganos y Cristianos en una Epoca Augustia. Madrid: 

Cristiandad, 1975. 

FLORENZANO, Maria Beatriz Borba. “O Outro Lado da Moeda” na Grécia 

Antiga. In: “O Outro Lado da Moeda”. Livro do Seminário 

Internacional. Rio de Janeiro: Museu Histórico Nacional, 2001. 

FUNARI, Pedro Paulo Abreu e CARLAN, Cláudio Umpierre. Arqueologia 

Clássica e Numismática. Coleção Textos Didáticos n. 62. Campinas: 

IFCH / UNICAMP, 2007. 
FUNARI, Pedro Paulo Abreu. Grécia e Roma: vida pública e vida privada. 

Cultura, pensamento e mitologia, amor e sexualidade. 2ª ed. São 

Paulo: Contexto, 2002. 

MOMIGLIANO, Arnaldo. Saggi di Storia della Religione Romana. Studi e 

lezioni 1983-1986. A cura de Riccardo di Donato. Brescia: 

Morcelliana, 1988. 

RÉMONDON, Roger. La Crisis del Imperio Romano. De Marco Aurelio a 

Anastasio.  Segunda Edición. Barcelona: Editorial Labor, 1973. 

SILVA, Gilvan Ventura. MENDES, Norma Musco (org.). Repensando o 

Império Romano. Perspectiva Socioeconômica, Política e Cultural. 

Rio de Janeiro: Mauad Editora, 2006. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

72 

Os Vasos Anacreonticos: Interações Culturais entre 

Antenienses e Lídios 

 

José Roberto de Paiva Gomes  

 

 Os vasos anacreonticos são artefatos cerâmicos ligados ao 

banquete, mais especificamente ao kómos dionisíaco. As 

imagens do kómos recriam o festival dedicado a Dionisos e a um 

ritual aristocrático. As cenas de vasos anacreonticos demarcam 

uma das faces do modo de vida aristocrático grego. Nos 

festivais e concursos incluíam desempenho de poesias. Os 

cidadãos mais abastados participavam como poetas e musicistas 

para contribuir nos simpósios, principalmente nos festejos das 

Panatheneías, Grandes Dionisíacas e nas Anthesterias. 

Destacamos o papel do poeta Anacreonte que se apresenta como 

um modelo social de conduta aristocrática que expressou e 

exaltou o consumo e a prática constante do consumo de vinho, o 

amor e a musica no simpósio dionisíaco com o qual os gregos se 

identificavam. O modelo anacreontico de vida foi criado no 

período helenístico por Aristaco que torna o poeta uma figura 

literária e um gênero musical (as odes Anacreonticas).  

 A fama e o talento de Anacreonte também foram refletidos 

pelos artesãos e pintores no VI a. C. Identificamos os vasos com 

personagens vestidos como komastes. Este costume era uma 

evidência da atividade ritual do travestimento masculino na 

Atenas arcaica e clássica. O deus que preside está prática é 

Dionisos travestido por excelência. Os komastes estão vestidos 

de forma extravagante. Os especialistas Kurt e Boardman (1986) 

e Miller (2000) argumentam que esse tipo de traje faz parte da 

influência do Oriente grego – Ásia Menor – trazido por 

Anacreonte para a cultura ateniense por volta de 450 a. C. A 

vestimenta era uma adaptação usada pelos habitantes da Lídia  e 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 73 

das colônias gregas da Ásia Menor. A roupa será composta por 

um chiton, himation, sakkós e botas, às vezes acompanhados de 

brincos e parasol (chapéu, estilo sombrinha). Entre 520 a 500 a. 

C., o estilo é uma importação do modelo da Ionia para Atenas 

que era bastante popular.  

 Esse ato de imitar faz parte da educação dos jovens 

atenienses e dos rituais de bissexualidade. O travestimento era 

uma das construções eróticas no mundo grego antigo (Ducroix e 

Lissarague, 1989). Conforme Mark Griffith (2006, 312) o 

cabelo escorrido pelo pescoço e os ombros e perfumado era um 

sinal de masculinidade. O visual poderia estar complementado 

por coroas, brincos, jóias e outros adereços, sendo uma marca da 

elite anacreontica do VI a. C. Outro adereço que tem uma 

função social simbólica era o parasol caracterizado com 

símbolo de virtude e um adereço que protege a beleza. O uso do 

parasol demarca um contexto simbólico de quem era ou não um 

cidadão. O portador do parasol era descrito como um cidadão 

aristocrata.   

 Em diversos vasos cerâmicos, Anacreonte é simbolizado 

como um komastes (Rosemmeyer: 2006, 31). Além do vinho e 

do amor, a inspiração de Anacreonte era o jovem, mas não 

aquele que tem um temperamento grosseiro, mas gracioso, 

elegante e belo. O ser amado deveria ter a moderação e o auto 

controle de si. Anacreonte nos seus poemas e nos vasos 

anacreonticos vislumbram o mundo ideal (habrosyne) da 

aristocracia. A pratica do kómos anacreontico servia para 

preservar a condição de um indíviduo como bem-nascido e que 

estava associado à política e as questões militares, destacando 

sua identidade e a coesão enquanto grupo (Percy III, 1996).   

Descrevemos a função das imagens nos vasos 

anacreonticos como a introdução do jovem na sociedade adulta 

e suas respectivas responsabilidades. O simpósio era uma das 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

74 

diversas ocasiões para que a sociedade pudesse se relacionar 

culturalmenete. Caracterizamos o kómos anacreontico com uma 

função política e pedagógica. O erastes na sua função de mentor 

deveria passar sua sabedoria e valores ao amado. 

A prática do kómos anacreontico é exclusivamente 

masculina. A mulher e a sua figura serão usados somente como 

acessórios cênicos. Os homens por essa criam a figura do 

“outro” através do sexo ou pela origem se comparados aos 

bárbaros (trácios, citas e persas). Os homens envolvidos nestes 

festejos nunca ultrapassariam as barreiras da decência e da 

lisura.   

Observamos em Atenas durante a tirania dos Pisistratidas, 

Pisistrato e seus filhos Hipias e Hiparcos, a emergência dos 

festivais anacreonticos promovidos pelo poeta Anacreonte e que 

envolvia os aristocratas dos atenienses. Anacreonte formulou 

canções para o komós dionisiaco e foi trazido a Atenas por 

Hiparco durante uma sublevação a tirania de Policrates de 

Samos. O poeta foi o educador musical de Policrates, o jovem 

enquanto este ainda era um efebo. Anacreonte de Teos e 

Seminodes de Ceos foram trazidos para Atenas para estabelecer 

um clima de alta cultura, que de acordo com Lisle Kurke (1992) 

se subvencionar chamar de habrosyne, caracterizado como um 

modo particular de viver estabelecido em torno de um circulo 

aristocrático. Como um apreciador da cultura de cunho oriental 

baseado nos hábitos imperiais do reino da Lídia, Hiparco 

introduziu em Atenas os recitais homéricos nos jogos 

panathenaicos com o objetivo de tornar os cidadãos súditos leais 

(Pseudo-Platão, Hiparchus, 228b). Na concepção aristocrática, 

um homem culto pertence ao grupo dos kalé te kagathós (belos 

e bem-nascidos). 

 A partir disso podemos supor que Anacreonte veio a 

Atenas organizar com suas canções os simpósios da sociedade 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 75 

aristocrática no final do séc. VI e início do V a. C. Podemos 

observar esta prática social nos chamados vasos anacreonticos 

datados da tirania dos Pisistratidas onde a aristocracia de Atenas 

demonstram a habrosyne através do kómos e ao culto a 

Dionisos. Conforme Ateneo (XIII, 600), Anacreonte era 

reconhecido como animador de simpósio, amante de mulheres, 

rival dos auletas (tocadores de flauta) e virtuoso pela lira, de 

som sempre suave e alegre. Assim, podemos identificar 

Anacreonte como o poeta do amor, das questões de amor e de 

Eros como aquele que desperta o desejo (eros paidikos).      

Anacreonte, nos simpósios gregos instituirá uma política 

do adorno, muitas cenas de vasos gregos o simpósio 

paraphernalia acompanhado de música e dança. Os vasos 

anacreonticos no período dos Pisistratidas demonstram a 

obsessão dos aristocratas atenienses pelos hábitos do reino da 

Lydia (lydopatheia), o modo de vida luxuoso (habrosyne) e o 

habito de se vestir bem (askesis). 

 O ritual do travestimento masculino em feminino pode 

estar relacionado em se transcender o sexo que Dionisos tem em 

si mesmo. Essa transformação esta relacionada com o 

estabelecimento do terceiro sexo (Lissarague, 1989; Miller, 

2000). Os participantes assumiriam uma performance passiva e 

efeminada, por intermédio dos vestidos (Price, 1990). O 

aparecimento deste ritual está relacionado com uma sociedade 

que se encontra em uma crise étnica e que a mesma caminha 

para algo diferente, como é o caso da passagem da tirania para a 

democracia. Euripedes nas Bacantes descreve Penteu travestido 

como uma menade, caracterizando este habito como uma 

brincadeira. Essa atitude revela a reminiscência de grupos bem-

nascido que ainda se identificam com o modo de vida 

estrangeiro.    



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

76 

Desta forma a aristocracia recria a idéia a partir dos 

festivais e rituais a noção de ambigüidade social a partir da 

formulação e do desenvolvimento do “outro”. De acordo com 

Ateneu, Anacreonte recria os festivais e os komoi a pedido de 

Hipias e Hiparcos (Ath. 12.532F). Outro poeta contratado pelos 

Pisistratidas foi Artemon que inventou a comédia como uma 

outra forma de criar a ambigüidade na polis. Clistenes na Atenas 

clássica se reapropria e reconceitua o teatro quando exige 

prática da isonomia nos simpósios.  

 O kómos Anacreontico apesar de ser um ritual da região 

da Ática no VI a. C. acabou sendo importado para a área da 

Chalcidia e adotada pela colônia de Cumas, por intermédio dos 

seguidores do Dionisismo. Observamos a adoção das práticas 

culturais anacreonticas para glorificar a tirania de Aristodemus 

na região da Apulia. A mesma linguagem pictórica aparecem em 

outras regiões da Magna Grécia, como as poléis da Lucania, 

Campânia e Paestum (Casadio e Johnston: 2009, 39). O 

travestimento se volta para a atividade sexual masculina ou 

pelas formas do corpo masculina atribuídas pela imagem de 

Eros vencedor. Neste tipo de imagem se torna unipresente ou às 

vezes indispensável porque o mundo das colônias eram 

dominados pelas mulheres. O modelo andrógino de acordo com 

Plutarco deveria ter o jovem representado com cabelos 

compridos ornado com jóias e as jovens com cabelos curtos.   



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 77 

 O processo de orientalização acontece a partir do VII ao 

VI a. C. Os atenienses adotar objetos corporais orientais como 

efetivamente o estabelecimento de um elitismo. O uso do vinho 

se torna agente de libação. O vinho transmite uma libertação dos 

sentidos experimentar o outro (alteridade).  
Importação dos costumes asiáticos – política do adorno 

 

Komós anacreontico é um festival ao deus Dionisos onde 

o conviva pode conviver com a ambiguidade ou com a 

automodificação, personificado no travestimento visualizado no 

corpo e nas vestimentas a moda dos lídios. Quando o cidadão no 

simpósio ou komós bebe o vinho, este ato lhe proporciona se 

tornar o outro. Usando chiton e himation longos plissados, 

parasol (sombrinha) e um turbante ou sakkós mitraico 

 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

78 

Os vasos anacreonticos configuram o modo de vida da 

aristocracia (a habrosyne) do luxo e da ostentação (lydopateía) 

que se estende de 530 a 470 a. C. Existirá uma pratica de 

elitismo caracterizado pela demonstração de poder e cultura. 

 

 

Nos vasos anacreonticos, os cidadãos adultos realizaram 

uma performance pública denominada de efeminização ou 

travestimento (bonner). Classificamos tal ação social como um 

dos ritos de passagem dos gregos e da relação de homophilia, 

entre o erastes (iniciador) e o eromenos (iniciado) que existe 

entre os aristocratas políades. 
 

Referências Bibliográficas: 

 

CASADIO,G & JOHNSTON, C. Mystic cults in Magna Graecia. Austin: U. 

Texas Press, 2009.  

FRONTISI-DUCROUX, F./Lissarrague, F., 'From Ambiguity to 

Ambivalence: A Dionysiac Excursion through the "Anacreontic" 

Vases', In: Before Sexuality, ed. D. M. Halperin/J. J. Winkler/F. I. 
Zeitlin (Princeton, 1990), 211–56. 

GRIFFITH, Mark. Horsepower and Donkeywork: Equids and the Ancient 

Greek Imagination. Part Two. In: Classical Philology 101. 

Berkeley: University of California, 2006, 307-58. 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 79 

KURKE, Leslie. “The politics of abrosunh in Archaic Greece”. In: Classical 

Antiquity, v. 11, nº 01, April, 1992. 

KURT, D. C. & Boardman. `Booners´. In: Greek vases in the J. P. Getty 

Museum 3 (1996), 35-70. 

MILLER, M. C. ´Re-examining travestism in Archaic and Classical Athens: 

The Zewadski Stamnos. In: AJA 103 (2000), 223-58. 
PERCY III, W. A. Pederasty and pedagogy in Archaic Greece. University de 

Illinois, 1996. 

PRICE, S. D. ´Anacreontic vases reconsidered´, In: GRBS 31 (1990), 133-75. 

ROSENMEYER, P. A. The poetic of imitation. Anacreontic tradition. 

Cambridge UP, 1992. 

SEAFORD, R. Euripides Bacchae. Warminster,1996. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Referência da imagem: 

http://studyingsocieties.wikispaces.com/Roman+Art 

 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

80 

A presença egípcia no Mediterrâneo antigo: 

deuses e símbolos 

 

Margaret M. Bakos 

 

                                        

Os objetivos desta apresentação são de três ordens. A 

primeira diz respeito à presença evidente e a influência, desde 

priscas eras, dos antigos egípcios nas expressões culturais do 

mundo mediterrânico, bem como à prática dos seus 

contemporâneos de apropriação dos seus símbolos e deuses. A 

segunda concerne à necessidade de discussão da egiptomania, 

através de um estudo de caso referente à adoção e transformação 

de uma divindade egípcia - Tawret – em um gênio minoiano, 

reforçando a idéia de que essa prática de transculturação é a 

mais antiga e longeva da humanidade. Finalmente, a terceira 

refere-se ao reconhecimento das origens egípcias do gênio 

minoiano, já identificadas, como um uso com modificações de 

uma divindade egípcia pelo Sir Arthur Evans (1851-1941), 

descoberta que sofreu restrições de parte de muitos sábios até 

que pesquisas recentes impuseram no meio acadêmico, segundo 

Judith Weingarten, a aceitação da posição do descobridor do 

mundo minóico. 

É evidente, como ensina Braudel (1902-1985), que: 
 

... antes de se tornar um elo, o mar Mediterrâneo foi 
por muito tempo, um obstáculo. Uma navegação 
digna desse nome só começou depois da segunda 
metade do terceiro milênio, com as navegações 
egípcias em direção a Biblos, ou melhor, com o 

desenvolvimento, no segundo milênio, dos veleiros 
das Cíclades, (...) com quilhas, para enraizá-los de 
alguma forma na água do mar (1985, p. 36). 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 81 

Para esse autor, a compreensão do Mediterrâneo como um 

espaço-movimento permite destacar a presença de elementos 

egípcios no universo cultural mediterrâneo. 

Em 1936, Victor Gordon Childe (1892-1957), com a 

publicação do clássico intitulado O homem makes himself, 

demoliu o mito da existência de uma nova raça, responsável 

pela civilização. Após uma análise rigorosa dos achados, ele 

demonstrou que as populações orientais progrediram de 

caçadores e coletores para agricultores e pastores, ou de uma 

fase primitiva para uma fase cultural avançada, através de um 

processo de desenvolvimento autônomo. (DONADONI, 1990, 

p. 171). 

Em consonância com Gordon Childe, Braudel inicia seu 

livro O espaço e a história no Mediterrâneo com a proposta 

de colocar esse mar na categoria de uma encruzilhada muito 

antiga e, assim, um caminho para se 
 

... encontrar o mundo romano no Líbano, a pré-
história na Sardenha, as cidades gregas na Sicília, a 
presença árabe na Espanha, o Islã turco na 
Iugoslávia. É mergulhar nas profundezas dos 

séculos, até as construções megalíticas de Malta ou 
até as pirâmides do Egito (1985, p.2). 

 

Ainda, para Braudel, o Mediterrâneo é „uma boa ocasião 

para apresentar uma „outra‟ maneira de abordar a história. 

Pois o mar, tal como podemos vê-lo e amá-lo, é, acerca de seu 

passado mais surpreendente, o mais claro de todos os 

testemunhos‟ (1985, p. 4). 

A partir dessas premissas braudelianas, buscaram-se 

conhecimentos sobre o grau de precocidade dos interesses que 

levaram os primeiros homens a enfrentar os desafio da 

navegação no Mediterâneo, antes mesmo das cantorias dos 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

82 

aedos, fundadores da mitologia helênica, cujos primeiros 

indícios estão registrados nas estórias fabulosas de criação do 

poder divino do Faraó. A mais antiga narrativa de navegação no 

Mar Mediterrâneo aparece descrita no mito de Heliópolis. De 

cunho etiológico, cosmológico e político, esse relato conta a 

viagem, nos inícios do IV milênio a. C., do esquife, com o corpo 

do deus do bem, Osíris, morto pelo irmão malvado, Seth, 

subindo o rio Nilo e navegando até chegar ao porto de Biblos. 

No fundamento econômico desse mito, encontramos o 

imaginário dos escribas egípcios ao exteriorizarem a 

necessidade de grandes quantidades de cedro para túmulos, 

barcos e móveis, como criteriosamente discrimina Childe 

(CHILDE, 1978, p. 168). Foi no tronco de uma dessas árvores 

que o sarcófago de Osíris se aninhou ao chegar às costas da 

Fenícia. Ele dali foi cortado e transportado para formar a coluna 

do palácio do rei de Biblos, sendo apenas dali arrancado e doado 

pelo rei de Biblos a Ísis, para que o levasse de volta ao Egito, 

graças às práticas mágicas da esposa divina. 

As desgraças da enéade, ou seja dos nove personagens da 

família do mito de Heliópolis, precedem, assim, às primeiras 

epopéias homéricas no mar Mediterrâneo: os membros reais 

egípcios foram cultuados em muitos territórios à margem do 

mar Mediterrâneo, por tanto tempo que se tornaram também 

famosos na Roma antiga. Os três ícones mais importantes do 

Egito antigo, fundantes desse mito são: os raios do deus sol 

principal, Rá; os obeliscos e as esfinges, imagens que protegiam 

os faraós mortos; e, finalmente, as pirâmides, patrimônio da 

humanidade, também significando raios solares, guardando os 

túmulos dos faraós. Essas últimas são as únicas maravilhas da 

antiguidade ainda existentes. 

Esses três ícones foram copiados e multiplicados à 

exaustão, com uma frequência apenas comparável a de um outro 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 83 

símbolo: o olho de Hórus. Esta figura, que significa o olho do 

deus Hórus, o filho concebido por Ísis de seu marido morto e 

mumificado, restaurado por ela após ser ferido pelo tio Seth em 

um dos episódios da luta pela sucessão no trono do Egito que 

durou quarenta anos, foi revestido de uma força estética, 

imagética e simbólica tão fenomenal que, até hoje, sua imagem 

possui poderes apotropaicos reconhecidos nos quatro cantos do 

mundo. As imagens desse olho de Horus foram encontradas 

desde a alvorada dos tempos, na expressão de Braudel, em 

Chipre, Creta, Sicília, Córsega, Malta, em diferentes formatos e 

materiais. Junto com o olho viajou a figura do ankh, a chave da 

vida, e um deus simpático, protetor das mulheres e das crianças, 

anão, conhecido como Bês, que alguns egiptólogos dizem mais 

parecer um gênio que uma divindade. 

 

 

 

 

Olho de  

Hórus 

 

 

 

 

 

Para o Norte, as relações entre Egito e Creta e Egeu, de 

natureza cultural e comercial, tornaram-se particularmente 

intensas durante o Novo Reino (1570-1070). Elas aparecem 

ilustradas em duas antologias, uma de John Pendlebury (1904-

1941), um pesquisador Inglês especializado em antiguidades 

cretenses, e outra, de um egiptólogo, Jean Vercoutter, 

publicadas respectivamente em 1930 e 1956. (CURTO, 1990, p. 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

84 

221). Ciro Flamarion Cardoso, em seu texto intitulado O Egito e 

o antigo Oriente Próximo na segunda metade do segundo 

milênio a.C, com base na análise de fontes do séc. XIV, os 

documentos de Amarna, diz o seguinte: 
 

As rotas marítimas na época tardia do Bronze no 
Oriente Próximo achavam-se fragmentadas, bem 
como a navegação em si. Havia uma frota egípcia, 
frotas das cidades costeiras da Síria –Palestina, 

outras do Chipre (Alashia), de Ura (na Cilícia) e de 
diversas cidades micênicas. A presença dos grandes 
sistemas palaciais limitava – em conjunto com 
características da tecnologia naval da época – a 
possibilidade de uma navegação realmente de longo 
curso (CARDOSO, 2000, p. 5). 

 

Ciro ilustra o seu texto com diversas correspondências 

encontradas nos arquivos de Tell el Amarna e cita duas vindas 

do rei de Chipre que servem de comprovação das trocas entre o 

Egito e este reino: 
 

Esses homens são meus mercadores. Meu irmão, 
deixá-los ir em segurança e prontamente. Ninguém 
deve, exigindo algo em teu nome, aproximar-se de 
meus mercadores ou de meu barco (CARDOSO, 
2000, p. 7). 

 

Ciro alerta para a pertinência da tese desenvolvida por 

Mario Liverani sobre a tendência a uma complementaridade 

entre diferentes áreas do Oriente Próximo no que concerne às 

trocas, devido à concentração regional exclusiva ou muito 

majoritária de certas produções mais importantes.Assim, 

segundo esse autor: 

 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 85 

... a Síria-Palestina se especializava em azeite de 
oliva, madeira e tecidos tingidos de púrpura; o cobre 
tinha duas zonas referenciais de maior peso: a ilha 
Chipre a oeste, e, a leste, a região do Golfo Pérsico 
(Omã-Magan); o caso do estanho é menos claro, 

mas pareceria que o Irã em certos períodos era a 
zona de referência; o Egito controlava as rotas de 
ouro, bem como as do incenso e da mirra no país de 
Punt (nesta época provavelmente a Somália e talvez 
o sul da Arábia) por sua navegação no mar 
Vermelho; por fim, o lápis-lazúli vinha do atual 
Afeganistão. Um dos circuitos comerciais, dentro do 
que já vimos acerca da fragmentação dos contatos a 

longa distância, é representado pelas rotas (fluviais e 
marítimas) controladas pelo Egito no tocante ao 
comércio de ouro e incenso (CARDOSO, 2000, p. 
7). 

 

Então, se, por um lado, o Mediterrâneo, no mapa-múndi 

aparece como um simples corte na crosta terrestre, um fuso 

estreito que se alonga de Gibraltar ao istmo de Suez e ao mar 

Vermelho, com abismos intermináveis e uma fossa aquática de 

4600 metros, por outro, ele se constitui, desde os princípios dos 

tempos históricos, em uma via de comunicação de extrema 

importância entre os continentes europeu, africano e asiático. E, 

posteriormente, o lago e berço da civilização greco-romana. 

Nessas águas, entretanto, encontram-se, em primeiro lugar, os 

egípcios antigos, erroneamente, citados, inúmeras vezes, como 

seres privilegiados e fechados de si mesmos, isolados em um 

espaço protegido por desertos, curtindo as benesses do Nilo que 

os tornava o celeiro da antiguidade pelas suas pródigas 

enchentes anuais. 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

86 

 

 

 

 
 

 

 

 

Mapa-múndi : África/Europa  - com ênfase na relação com o 

mar Mediterrâneo 

 

O foco desta palestra, em consonância com Donadoni 

(1990), consiste na demonstração da existência de uma 

circulação intensa de deuses, símbolos e dos próprios egípcios 

no mundo mediterrânico; mais ainda, no mapeamemto dos 

vestígios de sua arte, que encerra sua visão de mundo, 

espalhados pelos portos enriquecidos com os investimentos em 

metais preciosos, produtos manufaturados, sangue e suor de 

escravos pirateados. Afinal, foi nessa época que a servidão 

humana se iniciou primeiramente com os prisioneiros de guerra; 

mas logo se percebeu que essa seria a forma de se obter mão de 

obra abundante para acender os fornos que fundiam metais e 

queimavam a cerâmica, produtos que enriqueciam os magnatas 

da idade do ferro pela crescente economia de trocas que 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 87 

geraram, a partir do domínio da navegação no mar 

Mediterrâneo! 

Logo se desenvolveram três rotas básicas de circulação no 

mar Mediterrâneo: a primeira era colada aos litorais do norte, 

seguindo da Grécia à península itálica; a segunda era 

meridional, indo pelas costas da África à Ásia Menor; e, 

finalmente, a terceira, era pelo meio do mar, parando de ilha em 

ilha, do norte da África ao sul do continente europeu. Guiados 

pelas estrelas, mas de preferência, viajando de dia, os 

navegadores deixaram raros pontos da costa mediterrânica livres 

de abordagens pacíficas e de achaques de barcos em missão de 

comércio e/ou de pirataria, muitas vezes se utilizando de ambas 

as práticas. 

É assim que começam as viagens entre o Egito e as 

cidades da costa sírio-libanesa, quase na alvorada da história 

egípcia, provavelmente, no começo, com expedições lançadas 

pelos faraós. Não obstante, já em meados do terceiro milênio, 

uma verdadeira frota mercante liga Biblos aos portos do delta. 

Os barcos são do tipo egípcio, sem dúvida financiados pelo 

Egito; talvez já sejam construídos e, sobretudo montados, pelos 

cananeus (é o nome que se dava aos sírios-libaneses) 

(BRAUDEL, 1978, p.60). 

Esses ancestrais dos fenícios já eram um povo de 

marinheiros. Os egípcios, ao contrário, sempre tenderam a ficar 

em casa; sua riqueza, aliás, permitia-lhes, como se disse mais 

tarde, um comércio passivo, na direção do Mediterrâneo. Em 

todo caso, mil anos depois, não há mais dúvidas: uma pintura de 

Tebas, do séc. XV a.C, mostra barcos montados por cananeus 

que, em seus trajes típicos, descarregam, no Egito, mercadorias 

de seu país. É possível que esses traficantes ali chegados 

tomassem contato com o mundo operário de Deir el Medina pela 

presença, na vila, de artesões altamente qualificados que 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

88 

possuíam poder de câmbio para adquirir os produtos por eles 

trazidos para comerciar. Daí a divulgação dos cultos e rituais 

egípcios, levados a outros lugares de além mar. Essa é uma 

possibilidade a ser considerada. 

Já no segundo milênio a.C., emergem dois setores 

marítimos, nos quais se fabricavam navios e treinavam 

marinheiros: a costa libanesa e as ilhas do Egeu. Já existiam 

então proto-fenícios e proto-gregos. É Braudel quem sintetiza 

com maestria a circulação no Mediterrâneo (BRAUDEL,,1978, 

p.60-1). 

Segundo esse autor, cria-se um fenômeno 

extraordinariamente novo, responsável pelo estabelecimento de 

uma cultura cosmopolita, na qual as contribuições das diversas 

civilizações construídas à margem ou no meio do mar podem ser 

reconhecidas. Dessas civilizações, umas permanecem nos 

domínios dos impérios como o Egito, a Mesopotâmia, a Ásia 

Menor dos hititas, a costa sírio-libanesa, Creta e, mais tarde, 

Micenas. O fundamental, nota Braudele, é que todas elas se 

comunicam entre si a partir de então. Segundo ele, todas, até o 

Egito, normalmente tão fechado, voltam-se para fora com uma 

curiosidade apaixonada. 
 

É a época das viagens, das trocas de presentes, das 
correspondências diplomáticas e das princesas que são dadas 
aos reis estrangeiros como caução dessas novas relações 
„internacionais‟. Época em que se vê surgir nos afrescos dos 
túmulos egípcios, em seus trajes originais, minuciosamente 
reproduzidos, todos os povos do Oriente Próximo e do Egeu: 
cretenses, micênicos, palestinos, núbios, cananeus; (...) em que 
as porcelanas azuis do Egito, exportadas para todos os cantos e 
copiadas sem escrúpulos em Ugarit, acompanham os mortos nos 

túmulos micênicos; em que o culto das divindades cananéias, 
sem dúvida, introduzido pelos comerciantes, espalha-se pelo 
delta, enquanto as esfinges aladas ou os deuses do Egito 
florescem na Síria ou na região hitita; em que a fantasia da 
pintura cretense nas paredes dos túmulos de Tebas abala a 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 89 

austera tradição egípcia; enquanto as flores de lótus e os 
pássaros aquáticos do Nilo longínquo inspiram os ceramistas 
cretenses ou micênicos, que retomam por conta própria – e com 
que força na disposição e no tratamento das formas – seu 
universo ambíguo e marinho, recusando, além do mais,ao 

contrário do Egito, as referências espaciais e os horizontes 
figurados; em que a moda egípcia, até então devotada ao linho 
branco, apaixona-se pelos bordados sírios e pelos tecidos de 
várias cores dos cretenses (BRAUDEL, 1988, p. 62). 

 

O trabalho do historiador, como ensina o mestre Certeau, 

começa quando ele segmenta, seleciona e, finalmente, agrega 

coisas até então separadas. Atualmente, em seu ofício, esse 

profissional deve valorizar, a magia do conhecimento que se 

constitui quando ele faz tudo isso, e, ainda, busca pontuar essas 

relações. Como ensina Homi Bhabha, trata-se da instância do 

entrelugar, ou, em outras palavras, daquele espaço no qual o 

historiador detecta um processo difuso, complexo, quase 

intangível: o da formação das diferenças culturais. Como 

explica Bhabha, está-se frente ao processo de significação 

através do qual uma cultura se afirma sobre a outra, 

diferenciando-se, discriminando e autorizando a produção de 

campos de força, referência e aplicabilidade. 

Sim, porque a repetição pura e simples inexiste! Sempre 

que há o contato de uma cultura com outra ocorre um processo 

de transculturação, o que implica mudanças contínuas, não 

hierarquizadas de elementos culturais díspares, responsáveis 

pela proposição de novas montagens. 

Assim, a chave para o entendimento da cultura visual 

formal do Egito – expressa em sua arquitetura e arte – reside em 

sua remarcável homogeneidade através de 3.000 anos, centrada 

no conceito de arte ideal e relacionada, principalmente, aos 

deuses e símbolos da enéade e suas representações imagéticas 

remarcáveis (KEMP, 1989, p.83). Os egípcios também 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

90 

primaram pelas criações de deuses, tais como o já mencionado 

Bês e Tawret, a seguir examinada. O que deve ter acontecido 

quando elas começaram a circular pelo mar Mediterrâneo? 

Incontáveis são essas histórias de transculturações feitas 

por indivíduos e/ou coletividades. Pretende-se, não obstante, 

neste fórum, longe de tecer generalizações, apenas relatar um 

caso que gerou muita polêmica entre sábios arqueólogos e que, 

por tal razão, merece ser lembrado. Trata-se da recepção de um 

gênio minoiano feito em Creta, cuja origem foi diagnosticada 

pelo arqueólogo Arthur Evans, como egípcia. Contestado, à 

época, Evans sustentou sua teoria com novas evidências e 

achados. Entretanto, recentemente, essa transculturação foi 

novamente questionada, recebendo, dessa feita, uma tréplica por 

parte da arqueóloga Judith Weingartner da Escola Britânica de 

Atenas. Essa pesquisadora diz que a contestação sobre a origem 

egípcia do gênio minoiano é fruto do insuficiente entendimento 

das evidências contemporâneas egípcias. E afirma: 
 

Evidências do Médio Reino mostram que a deusa-
hipopótamo ainda não tinha desenvolvido algumas das 
características iconográficas que estão associadas à Taweret 
mesmo tão cedo quanto no começo do Novo Reino. Estudiosos 
Egeus habitualmente publicam imagens do Reino Médio, junto 
com aquelas do (digamos) Período Tardio como se elas fossem 
paralelas, como se o Egito Antigo fosse – sozinho entre todas as 
outras civilizações – um monolito imutável. É um ato de fé 

presumir que a deusa da Média Idade do Bronze (caso ela fosse 
deusa à época) tivesse muito em comum com sua irmã, mais 
tardia, melhor documentada. É metodologicamente inadequado 
projetar a deusa mais nova sobre a mais antiga, e ainda mais 
dúbio tentar interpretar o Gênio Minóico à luz das 
manifestações posteriores de Taweret. (o grifo é meu) 
(WEINGARTNER, 1969, p.3). 

 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 91 

Para sustentar sua postura, Weingartner apresenta um 

estudo sistemático de 12 representações da deusa egípcia 

Taweret em facas mágicas, (Faca mágica no Metropolitan 

Museum of Art, Nova Iorque). Entre as figuras apotropaicas das 

facas, Taweret é a mais popular, pois sua imagem comparece em 

45 das 58 facas estudadas. 

A partir dessas imagens, Judith sistematiza quatro tipos 

iconográficos de demônio-hipopótamo, cada um equivalente a 

um estágio cronológico da evolução da imagem (cerca de 2000 a 

1650 a.C., como se pode ver a seguir, configurando a deusa da 

fertilidade e protetora das embarcações, esposa de Apep, um 

monstro em forma de serpente que travava uma batalha diária 

com o deus sol, Rá). Há inúmeras alterações na forma como a 

deusa é representada. 

É preciso explicar que as facas mágicas eram lâminas 

criadas para proteção da mulher no momento do nascimento; 

sua decoração se restringe a retratar demônios que poderiam 

tornar-se agressivos a quem ousasse ameaçar a mãe no seu 

trabalho de parto e/ou a criança quando chegasse ao mundo. 

Assim, embora a faca fosse um instrumento agressivo, em geral 

feita de material precioso e raro – o marfim –, tratava-se de um 

instrumento de defesa do amor familiar, que aparece decorada 

da mesma maneira, dos dois lados, com vários demônios e 

deuses: uma serpente, um crocodilo, um braseiro, um 

hipopótamo, um animal, Seth – Guerreiro – outro hipopótamo, 

uma faca, uma deusa rã Hequet e um grifo alado. Elas conferem, 

como já se enfatizou, o destaque a Tawret, a mais popular entre 

todas as deusas.  

Toëris, a forma greicizada da Grande, era uma das 

pequenas divindades egípcias menores: uma deusa doméstica, 

representada como um hipopótamo prenhe, figurado ereto nas 

patas de trás, apoiado, geralmente, no sinal hieroglifo de 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

92 

proteção, o que sugere que as estatuetas votivas de Toëris 

dariam proteção para as mães no parto e para as crianças. 

Essas facas, analisadas por Judith Weingarten, para 

analisar e, assim, entender as transformações que a imagem da 

deusa Tawret foi sofrendo se encontram, agora, disponíveis nas 

coleções de museus, mas eram na verdade, objetos de uso 

domestic e cotidiano.  

  
Estela de Metternich 

 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 93 

Taweret e o deus Bês comparecem também em  textos 

mágicos recitados para curar aflições e proteger contra os 

malefíciios das mordidas de animais. As vinhetas desta estela 

mostram inúmeros deuses: cobras crocodilos e escorpiões. 

Acima ,o deus sol é adorado por 8 babuinos e um Pharao- 

Nectanebo, fundador da 30 dinastia (380 a.C)  – ajoelhado. Há 

assim uma uma comunhão de forças de deuses adorados pelos 

operários com os deuses permanentes dos mitos fundadores e 

oficiais do poder da realeza egípcia, em períodos mais recebtes  

da sua história. 

 

 

 

 
Taweret como gênio minoano,  

pois porta o jarro apenas 

 

 

 

 

 

 

 

 

Após estudos exaustivos, Judith Weingartner conclui que 

o gênio minóico - selo de knossos, mamas pendentes, abdômen e 

umbigo proeminentes, apêndice dorsal, patas leoninas, 

semelhantes à Taweret – tinha realmente origem na deusa 

egípcia e que o jarro de alça única e mão na base constituíam-se 

minoanização da imagem. 

Ela sintetiza suas conclusões com a seguintes palavras; “É 

acordo geral que a forma do Gênio Minóico derivou da deusa 

Egípcia Taweret, muito embora ela pareça ter sido 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

94 

transformada de uma deusa para um “gênio” protetor pelas 

mãos dos Sírios...”. 

Fundamenta essa conclusão nas seguintes contestações: 

• Com exceção do jarro, de uma alça só e a forma de 

pegar, os proto-gênios minóicos possuem paralelismos 

com o aspecto da Taweret de cerca 1800 a 1700 a.C; 

• Os minóicos importaram ambas as formas egípcias da 

Taweret, com cabeça de hipopótamo ou de leão; 

• Na prática, os minóicos sabiam que o demônio com 

cabeça de hipopótamo era o mesmo que aquele com 

cabeça de leão. Eles podiam carregar o jarro ou um 

animal para sacrifício e ambos poderiam servir 

divindades ou heróis; 

• O jarro era, provavelmente, o atributo original do gênio 

minóico. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vinheta do Livro dos Mortos de Userhetmos com deusa Tawret no 

centro, com o cetro was na mão direita, e o de proteção na esquerda 

(XIX Dinastia, +- 1300 a.C) 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 95 

Conclusão 

As duas mais importantes divindades adoradas pelos 

operários de Deir el Medina, cujas origens muito provavelmente 

estão na Núbia, Bês e Taweret, ultrapassaram os limites da 

pequena vila, fundada no início da XVIII dinastia para abrigar 

os trabalhadores que iriam construir as tumbas dos faraós, suas 

rainhas e nobres, no Vale dos Reis, e sua adoração se espalhou 

pelo mundo mediterrânico contemporâneo
1
. 

Deir el Medina era uma pequena vila situada no Alto 

Egito, em um estreito vale, à margem esquerda do Nilo, em 

frente a Tebas, cidade desenvolvida à margem direita do rio. 

Ocupava a área compreendida entre dois santuários, Karnak, ao 

norte, e Luxor, ao sul, distantes um do outro aproximadamente 4 

km, havendo permanecido com essa configuração cerca de 450 

anos, o que abarca o período da XIX e da XX dinastia. A vila 

viveu sua fase de maior prosperidade no decorrer da XIX 

dinastia. 

A história da vila explica-se pela importância conferida 

aos enterramentos na cosmovisão dos antigos egípcios. Eles 

acreditavam em uma vida após a morte, obtida pela construção 

de tumbas e pela execução por parte dos vivos dos rituais 

funerários. Daí por que, durante o antigo e o médio império, era 

costume enterrarem-se os faraós e pessoas representativas do 

Baixo Egito em pirâmides, como as de Gizah - Queops, 

Quefrem e Miquerinos - hoje, ícones do antigo Egito. 

Com a invasão do Egito pelos hicsos, por volta de 1640 

a.C., os egípcios perceberam que a região do Delta era 

vulnerável aos ataques estrangeiros. Os hicsos da XV e XVI 

dinastias reinaram em paralelo com dinastias egípcias: a XIII 

dinastia egípcia foi vencida pelos hicsos; daí por que a mais 

importante foi a XVII, pois, durante o período por ela 

subsumido, Kamoses venceu os hicsos e destruiu a cidade de 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

96 

Avaris, a capital dos chamados reis pastores. Na sequência, os 

príncipes vitoriosos de Tebas fundaram a XVIII dinastia, que se 

mudou para a área tebana, passando a enterrar os seus mortos no 

sopé das montanhas; adotaram na construção dessas tumbas a 

forma piramidal existente na área, onde se desenvolveu o vale 

dos reis e se encontram até hoje as tumbas dos reis, rainhas e 

nobres. 

Muitos deuses foram cultuados na região de Tebas. Hathor 

- a dama do Ocidente - foi, sem dúvida, a primeira a ser ali 

adorada. Ela pode apresentar o aspecto do seu animal sagrado, a 

vaca; de um instrumento musical, o sistrum; e/ou o de um 

pássaro, o íbis negro. O segundo era Amon, companheiro de 

Hathor (sob a forma de carneiro); Amenófis e a rainha Ahmés 

Néfertari, fundadores da vila, eram também adorados, bem 

como todos os soberanos do Novo Império, que foram ali 

enterrados, tais como Tutmés III. Eles possuíam capela e 

recebiam devoções regulares, juntamente com Ptah, o senhor do 

vale das rainhas.  

Há, ainda, a deusa Mertseguer, que divide com Ptah o 

santuário do vale das rainhas: trata-se de uma divindade 

possivelmente originária das entidades funerárias, evocadas nos 

muros das tumbas do vale dos reis. Identificada notadamente 

com a cúpula tebana, ela se tornou, por essência, a protetora de 

Deir el Medina, a quem os habitantes recorriam, em busca de 

ajuda, homenageando-a com um incrível número de 

monumentos edificados, e, privadamente, no seio mesmo de 

seus lares. Ela foi a única divindade a quem as oferendas em 

trigo foram sistematicamente reservadas sobre o montante 

global de rações distribuídas no reino de Ramsés IX. Seus 

avatares são múltiplos: vaca, leão, esfinge, mas principalmente 

serpente. (VALBELLE, 1985, p. 315). 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 97 

Um grande número de outras divindades gozavam ainda 

diferentemente do favor popular, notadamente aquelas reputadas 

como benéficas para os lares e os nascimentos, mas também 

para fenômenos próprios a ambiente composto por homens 

advindos de horizontes diferentes. No período raméssido, viram-

se se difundir crenças ainda mais exóticas, como a prática de 

cultos nas províncias afastadas, muitos deles com origens 

estrangeiras. (VALBELLE, 1985, p. 316). 

Renenutet, seguidamente assimilada à Merteseguer, em 

razão da aparência ofidiana que partilhavam, era especializada 

em questões domésticas e na puericultura. Seus talentos lhe 

valeram provas de fervor, nas festividades mais importantes. Ela 

era adorada na parte externa dos lares. 

Entre todas, não obstante, a mais popular entre os 

trabalhadores era Tawret, que simbolizava a fecundidade e, 

juntamente com o deus Bês, era não apenas objeto de devoções 

individuais inumeráveis, mas também das festividades mais 

importantes. Seu animal sagrado, o hipopótamo, habitava o 

Nilo. A presença da deusa nas ilhas do Mediterrâneo 

exemplifica com maestria o trânsito e a transculturação de 

divindades do Egito antigo para além mar, como se acredita ter 

evidenciado. 

 Negar empréstimos culturais tomados do Egito antigo e 

transformados para uso das populações contemporâneas é tão 

sério quanto ignorar que um obelisco localizado em qualquer 

cidade brasileira, ou mesmo aqueles monumentais como o de 

Buenos Aires, e/ou de Washington, foram construídos a partir 

dos sentidos que os obeliscos possuíam em seu local de origem: 

o Egito antigo. Eles representam, portanto, uma forma de 

africanidade no cotidiano do novo mundo.  

 

 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

98 

Notas: 

1 Em primeiro lugar é preciso situar Dei el Medina. Em árabe, esse nome 

significa O mosteiro da vila; foi o local em que viveram os trabalhadores 

encarregados da decoração dos templos e tumbas dos faraós, de seus 

familiares e da nobreza egípcia em geral, a partir da XVIII dinastia (1550-

1307 a.C.) e, ao longo das XIX e XX dinastias, até o início do chamado 3º 
período intermediário. A morte de Ramsés III determinou o final da XX 

dinastia, fase conhecida como Renascença. Nesse período, a área tebana 

tornou-se palco de disputas de poder entre os vizinhos do Egito, os líbios e os 

núbios que, posteriormente, iriam fundar as XXII e a XXVI dinastias, 

respectivamente. A tensão dos embates levou os egípcios ao abandono de 

Tebas e ao retorno da corte para o Baixo Egito, com a criação da XXI 

dinastia (1070 a.C.). Nesse período, a vila de Dei el Medina foi desocupada 

pelos trabalhadores que se refugiaram, até o final da XX dinastia, no 

monumental templo funerário de Ramsés III, Medinet Habu. 

 

Bibliografia 

BAINES, J. & MÁLEK, J. 1996. p.84 

BAKOS, M.M. Fatos e mitos do Antigo Egito. Porto Alegre: EDIPUC, 2001. 

BAKOS,M.M. Egiptomania: o Egito no Brasil. São Paulo: Contexto, 2005.  

BAKOS, M. M. A egiptomania a serviço da egiptologia no Brasil. Revista 

Uniandrade, v. 1, p. 77-87, 2007. 

BAKOS, M. M. O Egito antigo na rota dos navegadores: do começo ao fim 

do novo mundo. Phoinix (UFRJ), v. 12, p. 9-28, 2006. 

BOLSHAKOV, A. Osíris in the fourth dynasty again?  : 65-71 In: VARGA, 

E. Mélanges offerts à Edith Varga. Budapest, 2001. 

BRAUDEL,F. O espaço e a história no Mediterrâneo.São Paulo: Livraria 

Martins Fontes Editora, 1988. 
___________. Os homens e a herança no Mediterrâneo. São Paulo: Livraria 

Martins Fontes Editora, 1988. 

BREASTED, J. Ancient records of Egypt. London Histories & Mysteries of 

man, 1988. p. 244-51. 

CARDOSO, C. Deuses, múmias e ziggurats. Porto Alegre: EDIPUC, 1999. 

CARDOSO, C. Etnia, nação e antiguidade: um debate. Fronteiras  e 

etnicidade no mundo antigo. Anais do V Congresso da Sociedade 

Brasileira de Estudos Clássicos. Pelotas, 15 a 19 de setembro de 

2003. p.87-105. 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 99 

CASTEL. Diccionario de mitología egipcia. Madrid: Alderabán Ediciones, 

s/d. p.233. 

CHILDE G. O que aconteceu na história.Rio de Janeiro, Zahar Ed., 1960 

CURTO, Silvio. The egyptology. In: DONADONI, S. et alii, 1990. 

DONADONI, S. et alii. Egypt from myth to egyptology. Gruppo Editoriale, 

Fabbri, Bompiani, Sonzogno, Etas S.p.A. Milano, 1990. 
JAMES, T. G. H. Egyptian painting. London: British Museum, 1987. 

HART, George. Egyptian gods and goddesses. London: Routlege & Kegan 

Paul, 1987. 

HOULIHAN,P. The animal of the world Pharaohs, London, Thames and 

Hudson,1996. 

FALLOT, Jean. La pensée de L‟Egypt antique. Paris: Publisud, 1992. 

KEES, H. Ancient Egypt. Chicago/London: The University of Chicago, 1961. 

KELLEHER, B. The Metropolitan Museum of Art. Egypt and the Ancient 

Near East. The Metropolitan Museum of Art, 1987 

LURKER, Manfred. The gods and symbols of ancient Egypt. Londres: 

Thames & Hudson, 1988. 

MERCER, S. Earliest intellectual man‟s idea of the cosmos. London: Luzac 
& Company, 1957. 

MORENZ, Sigfried. Egiptian religion. Ithaca: Cornell University, 1973. 

p.271. 

SHAW, I & NICHOLSON, P. British Museum dictionary of Ancient Egyp. 

London: The Trustees of British Museum, 1995. p. 213. 

VALBELLE, D. Les ouvriers de la tombe: Deir el-Medina à l‟époque 

ramesside. Institut Français D‟Archéologie orientale deu Caire 

1985. 

WEINGARTEN, Judith. The transformation of Eyptian Tawret into Minoan 

Genius: a study in cultural transmission in bronze age. Kadmos: 

1969, v. 87:3-26. 
WILKINSON, Richard. Understanding hieroglyphs. London: Michael 

O‟Mara, 1993. 

WILSON, Hilary. A quick and simple guide. London: Butler and Tanner, 

1993. 

 

 

 

 

 

 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

100 

Relaciones espaciales y temporales en Hesíodo: 

Las tensiones en el Mediterráneo. 

 

María Cecilia Colombani 

Instalación geográfica 

La existencia histórica de Hesíodo presenta pocas 

controversias, lo cual resulta un dato tranquilizador para quien 

se enfrenta a la tarea problemática de rastrear algunos aspectos 

de su obra; en el particular caso que nos convoca, nos referimos 

a la influencia de Oriente en la primera configuración de la 

poesía hesiódica, esto es, los aspectos míticos presentes en 

Teogonía, que la ponen en diálogo con las cosmogonías 

orientales. El propio Hesíodo ofrece unos cuantos pasajes 

autobiográficos, tanto en su poema Teogonía, como en Trabajos 

y Días. 

En el marco del calendario de la navegación, donde 

Hesíodo da consejos a su hermano, aparece precisamente la 

referencia al padre de ambos y a su situación económica: “Así 

mi padre y también tuyo, gran necio Perses, solía embarcarse en 

naves necesitado del preciado sustento. Y un día llegó a aquí 

tras un largo viaje por el ponto abandonando la eolia Cime en 

una negra nave. No huía del bienestar ni de la riqueza o la dicha, 

sino de la funesta pobreza que Zeus da a los hombres” 

(HESÍODO. Trabajos y Días, vv. 633-639) 

En efecto, su padre, de quien ignoramos el nombre, vivía 

en Cumas, en la región de Eolia, en Asia Menor. Su ocupación 

era la de tantos griegos del momento, el comercio vinculado a la 

navegación, por las costas del Asia Menor. La precariedad del 

trabajo, la “penosa estrechez” de la situación económica, tal 

como el propio Hesíodo la refiere, parecen llevarlo a abandonar 

la región para retornar a la Grecia continental, cuna de sus 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 101 

antepasados, quienes, seguramente la abandonaron, huyendo de 

las invasiones dorias y refugiándose en las islas y las costas del 

Asia Menor. 

Así es como recala en una pequeña aldea llamada Ascra, 

en la región de Beocia, región de Grecia central, próxima al 

Ática, luego de haber atravesado el Egeo, mar que baña las 

costas de Ática y cuyo nombre se debe al rey de Atenas, padre 

de Teseo, quien se arrojara a sus aguas al ver las velas negras 

del barco de su hijo cuando regresaba de Creta y pensó que 

Teseo había sido devorado por el Minotauro. 

 Esta ciudad fue fundada, según relata la tradición, por 

Eoclo, hijo de Poseidón y de la ninfa Ascra. No representa una 

aldea floreciente, que atraiga a Hesíodo, quien a ella se refiere 

en términos bastantes despectivos.  Refiriéndose precisamente a 

la llegada de su padre a Ascra, dice Hesíodo en Trabajos y Días: 

“Se estableció cerca del Helicón en una mísera aldea, Ascra, 

mala en invierno, irresistible en verano y nunca buena” 

(HESÍODO. Trabajos y Días, vv.  639-641). 

El interés por Ascra del padre de Hesíodo parece estar 

determinado por la posición de la pequeña aldea como centro de 

los festivales que se celebraban en honor a las Musas del 

Helicón, célebre monte de Beocia, donde, según la tradición, las 

Musas se le aparecen a Hesíodo. La gran cantidad de personas 

que asistían a las festividades hace suponer que despertó el 

interés de un comerciante como el padre de Hesíodo, que 

seguramente consideró que se trataba del sitio indicado para 

reanudar su vieja actividad comercial, alejando los riesgos de la 

navegación como medio de vida.  

Esta parece ser la hipótesis más respetada por la crítica, ya 

que el factor económico no pudo haber sido el criterio del 

desplazamiento y posterior elección del lugar, ya que Ascra no 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

102 

parece ser una colonia floreciente, a partir de los dichos del 

propio Hesíodo. 

No obstante, la elección no parece haber sido desacertada 

a juzgar por la situación económica de que goza Hesíodo y por 

la herencia legada, objeto del conflicto entre ambos hermanos. 

Este es otro núcleo autobiográfico que el poema devuelve en 

Trabajos y Días, 28-40.  

Retornemos a Ascra. Allí nace precisamente Hesíodo, ya 

que él mismo afirma que nunca se dirigió a región alguna, salvo 

cuando se dirigió hacia Eubea, lo que hace pensar que su cuna 

fue la aldea donde su padre recaló. Este viaje guarda una 

significación especial en la vida de Hesíodo, ya que en Eubea se 

halla Calcis, lugar donde se celebraba un certamen en honor al 

rey Anfidamante. Eubea es una isla separada del Ática por el 

estrecho del Euripo, rica en vid, olivos y cereales. El mentado 

rey se destaca en la lucha de Calcis con Eretria por  la posesión 

del valle de Lelanto. La ciudad termina siendo, por otro lado, 

célebre a partir de los juegos fúnebres en honor al rey. Hacia allí 

se dirige el poeta con el fin de participar en el certamen, que, 

según cuenta la tradición, fue ganado por Hesíodo, obteniendo 

como premio un trípode (banquillo de tres pies) que el poeta 

consagra a las Musas del Helicón, monte a cuyos pies se halla 

Ascra.  

Las Musas tendrán un papel fundamental en la vida y la 

obra de Hesíodo. Retorna la referencia autobiográfica para dar 

testimonio de lo antedicho: “Pues nunca jamás recorrí en una 

nave el vasto ponto, a no ser para ir a Eubea desde Áulide  

donde una vez los Aqueos, esperando que se calmara la 

tormenta, congregaron un gran ejército para dirigirse desde la 

sagrada Grecia a Troya la de bellas mujeres. Entonces hice yo la 

travesía a Calcis para asistir a los juegos del belicoso 

Anfidamante; sus magnánimos hijos establecieron los 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 103 

numerosos premios anunciados. Y entonces te aseguro que 

obtuve la victoria con un himno y me llevé un trípode de asas; lo 

dediqué a las musas del Helicón, donde me iniciaron en el 

melodioso canto” (HESÍODO. Trabajos y Días, vv.  650-659). 

Sólo ese viaje parece confirmar el propio Hesíodo cuando 

afirma: “Esa es ciertamente mi única experiencia en naves de 

muchos clavos” (HESÍODO. Trabajos y Días, vv. 660). Sólo 

un viaje pero de capital importancia, no sólo por lo que significa 

el universo poético, sino porque en esos certámenes parece 

jugarse la más fiel datación de Hesíodo en el marco del hecho 

capital que venimos rastreando: el nacimiento de la polis. 

En efecto, el registro arqueológico ratifica estos 

certámenes poéticos, semejantes a los juegos funerarios, de 

finales del siglo VIII o principios del VII, descritos por Homero 

en Ilíada (COLOMBANI, 2005), que marcaran con su 

estructura espacial y social un hito decisivo en la consolidación 

del proceso de secularización que lleva a la emergencia de la 

pólis. En Atenas se han hallado trípodes beocios, que datan del 

700-600 a. C. Sin duda, se está perfilando una sociedad que hará 

del espectáculo y de la dimensión agonística una marca 

registrada. 

Tal como nos informa Pérez Jiménez “Es muy importante 

un fragmento aparecido en Tebas con una inscripción cuyo tipo 

de letra nos remonta a los primeros años del siglo VII a. C; por 

ella sabemos que fue ganado en los juegos fúnebres de un tal 

Escropo y que lo dedicó Isódico a Apolo. Estas ilustraciones 

arqueológicas ratifican, pues, la verosimilitud del viaje de 

Hesíodo a Calcis” (PÉREZ JIMÉNEZ, 1997, p.11) 

Hemos anticipado que Hesíodo tiene un hermano llamado 

Perses, quien más allá de su parentesco anecdótico, va a tener un 

papel importante en la configuración poética de Trabajos y 

Días, ya que se va a convertir en el disparador de la 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

104 

problemática que Hesíodo atraviesa en la obra. Ambos 

colaboran con el padre en el cuidado de la propiedad familiar, 

que consistía en tierras y algunos rebaños, exactamente los que 

el poeta apacentaba cuando recibe la inspiración poética. El 

propio Hesíodo se presenta como pastor y da cuenta de su 

trabajo. Teogonía nos informa al respecto: “Ellas precisamente 

enseñaron una vez a Hesíodo un bello canto mientras 

apacentaba sus ovejas al pie del divino Helicón. Este mensaje a 

mí en primer lugar me dirigieron las diosas, las Musas 

Olímpicas, hijas de Zeus portador de la égida” (HESÍODO. 

Teogonía, VV. 22-25). 

Es interesante, en un primer momento, la referencia de 

Hesíodo a sí mismo, como si se trata de una tercera persona, 

para luego recuperar la primera persona, aludiendo al incipiente 

individualismo que marca su tiempo histórico. 

Como dijimos, su hermano Perses, padre de Hécate, marca 

un papel importante en la vida del autor. Ambos sostienen un 

pleito a la muerte de su padre por la división de bienes que los 

lleva ante los tribunales. Perses, recurriendo a procedimientos 

no del todo honestos, obtiene la mayor parte de los mismos 

injustamente. Así lo refiere Hesíodo, como un querellante, al 

tiempo que lo exhorta a abrazar el trabajo, como fuente de 

justicia y conjuro de la peligrosa Éris (Discordia): “¡Oh Perses!, 

grábate tú esto en el corazón y que la Éris gustosa del mal no 

aparte tu voluntad del trabajo, preocupado por acechar los 

pleitos del ágora; pues poco le dura el interés por litigios y las 

reuniones públicas a aquel cuya casa no se encuentra en 

abundancia el sazonado sustento, al grano de Deméter, que la 

tierra produce. Cuando te hayas provisto bien de él, entonces sí 

que puedes suscitar querellas y pleitos sobre haciendas ajenas. 

Pero ya no te será posible obrar así por segunda vez; al 

contrario, resolvamos nuestra querella de acuerdo con sentencias 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 105 

justas, que por venir de Zeus son las mejores. Pues ya 

repartimos nuestra herencia y tú te llevaste robado mucho más 

de la cuenta, lisonjeando descaradamente a los reyes 

devoradores de regalos que se las componen a su gusto para 

administrar este tipo de justicia” (HESÍODO. Trabajos y Días, 

vv. 34-40). Los versos guardan exactamente los dos andariveles 

por donde transitará el poema. En un primer momento, la 

remisión a datos autobiográficos, tal como venimos sosteniendo, 

como modo de reconstruir históricamente la figura del autor; en 

un segundo momento, la intersección entre biografía y núcleo 

temático.  

En efecto, el tema del trabajo y su alianza con la justicia 

como modo de consolidar la constitución del sujeto prudente es, 

a nuestro entender, un tópico capital en Hesíodo, que 

jerarquizaremos al interior del presente trabajo por ver allí cierto 

antecedente de lo que será la formación del sujeto ético-político 

en la Atenas Clásica. En última instancia, Hesíodo está 

anticipando una tensión fundamental en el escenario ético-

filosófico que es la tensión hýbris-sophrosýne. Se advierten los 

primeros indicios de una relación problemática que ha de marcar 

el espíritu griego, donde las nociones de justicia  y trabajo se 

solidarizan con la idea del hombre prudente, como fuente de la 

racionalidad política. Que ha de contribuir a forjar una pólis 

justa. 

Retornando a los versos, más allá de algunas controversias 

entre los críticos, el sentido parece ser el perjuicio de Hesíodo 

en el “proceso”, posible traducción del término diké (justicia) y 

la actitud de soborno de Perses, aparentemente afecto a 

concurrir al ágora para aplaudir las decisiones de los reyes, 

“devoradores de regalos”, para congraciarse con ellos y salir 

beneficiado con sus decisiones, incluso ante la posibilidad de un 

segundo juicio, tema controvertido entre los estudiosos. Sin 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

106 

dudas, Perses aparece como un varón imprudente, poco afecto al 

trabajo, derrochador de lo que es propio y también de lo ajeno. 

Insistimos en poner acento más en el modelo que Hesíodo 

quiere desplegar frente al contra-modelo que Perses significa, 

que en el dato anecdótico de que sea la figura de su hermano. 

Más allá de su existencia histórica, su vida está dada por el 

contrapunto con la propia figura del poeta, como iniciador de la 

poesía didáctica. En esta línea, la tensión entre modelo y contra-

modelo es esencial en el despliegue didáctico. Es ese modelo el 

que retorna una y otra vez en boca de Hesíodo, al tiempo que 

sigue mostrando las aristas del contra-modelo: “Siembra 

desnudo, ara desnudo, y siega desnudo si quieres atender a tu 

tiempo todas las labores de Deméter; para que cada fruto crezca 

en su época y nunca luego necesitado mendigues en casas ajenas 

sin recibir nada. Así también ahora a mí viniste; y por supuesto, 

yo no te daré ni prestaré más. Trabaja, ¡necio Perses!, en las 

faenas que para los hombres determinaron los dioses” 

(HESÍODO. Trabajos y Días, vv. 391-399). 

El modelo indudablemente reviste un telón de fondo que 

lo legitima y sostiene: la divinidad. Son los dioses los que 

determinan el orden, no sólo del kósmos, sino también del 

hombre. En esta línea, el trabajo es una indicación de los dioses 

y es una forma de instaurar la legalidad porque el trabajo se 

solidariza con la noción de justicia. 

Como cierre parcial de nuestras consideraciones en torno 

al autor, ya que volveremos sobre él permanentemente a 

propósito de su época, nos resta decir que Hesíodo vivió sobre la 

segunda mitad del siglo VIII, o como máximo en la primera 

mitad del VII, siendo posterior a Homero, y en ese precioso 

instante donde Jean Pierre Vernant ubica la emergencia de la 

ciudad-estado, en términos de “universo espiritual de la pólis”.
1
 

 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 107 

Instalación temporal 

¿Cuál es el tiempo de Hesíodo? ¿Por qué importa cuál es 

su tiempo? No se trata meramente de un interés biográfico, sino 

de comprender en qué sentido un autor es producto de su tiempo 

histórico. 

No es, pues, un intento cronológico, sino genealógico, de 

pensar las condiciones de posibilidad de una cierta emergencia. 

El tiempo histórico es una usina productora, un medio de 

producción, a la luz del cual se pueden explicar ciertos 

personajes, ciertos discursos, ciertas prácticas sociales, ciertos 

juegos de valores y tensiones de poder, en última instancia, 

cierto registro de verdad. No podemos comprender a Hesíodo, a 

Homero, a Platón o a quien sea por fuera de sus condiciones 

históricas de existencia, posibilitantes de su emergencia. 

Estaremos amputando el tópos (terreno, ámbito) de producción, 

el terreno de constitución de una configuración poética, cultural, 

filosófica, etc.  

Tal como dijimos, la ubicación histórica de Hesíodo 

ofrece diferencias importantes entre los autores. Hay quienes lo 

hacen contemporáneo de Homero y otros, por el contrario, más 

cercano a Solón. Acompañando a Aurelio Pérez Jiménez 

podríamos afirmar que probablemente “el padre de Hesíodo 

llegó a Beocia pocos años antes del 750 a. C., con lo cual habría 

que fechar la acmé del poeta hacia 730 a. C” (PÉREZ 

JIMÉNEZ, 1997, p.12). 

Una pista interesante en la reconstrucción del tiempo es 

saber qué hace el padre de Hesíodo en Ascra, ya que ello está 

emparentado con el movimiento de colonización griega, dato 

capital en la consideración de una época bisagra que lleva de la 

caída de la vieja configuración micénica, con el reinado del 

ánax, como figura dominante, a la incipiente consolidación de la 

ciudad.  



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

108 

Aproximadamente en 750 a. C., se produce la fundación 

de Cumas, colonia griega situada en Italia, en manos de hombres 

de Calcis, Eretria y Cime. Tal Como sugiere Pérez Jiménez: 

“Apoyándose en la actividad colonizadora de la Cime eolia, de 

la que se dice haber establecido las colonias más antiguas en 

tierra extranjera como, por ejemplo, Side en Panfilia, es posible 

creer que los cimeos que colaboraron en la colonización de 

Cumas eran de esta Cime y no del puerto eubeo del mismo 

nombre. Partiendo de aquí también es posible identificar a estos 

colonos cimeos con los emigrantes arruinados que llegaron  

Grecia  junto con el padre de Hesíodo” (PÉREZ JIMÉNEZ, 

1997, p.12). Es él, quien, a diferencia de sus compatriotas, se 

estableció en Ascra, imaginando un lugar propicio. En el fondo, 

parecen todos proceder de un mismo escenario histórico-cultural 

de movimientos y desplazamientos territoriales a partir de la 

adversidad económica. 

Más allá de las dificultades históricas de ubicación, tema 

de historiadores sobre el cual no podemos hacer pie, un dato que 

podemos afirmar es el hecho de que Hesíodo vivió en algún 

momento del siglo VIII, en especial en la segunda mitad del 

siglo VII, o como tope máximo, en la primera mitad del VII. 

 

 

La polis como medio de producción 
 

La polis, por lo tanto, se conformó morfológica y 
socialmente con arreglo a la comunidad de aldea, 
puesto que ésta aportó a la ciudad-estado su 
infraestructura espacial y demográfica, es decir, 
tanto una unidad local con su consiguiente 
ordenación del territorio como el grupo humano que 
la habitaba con sus formas específicas de 
vinculación social (GALLEGO, 2005, p. 34) 

 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 109 

 Ahora bien, a la luz del proceso de colonización 

esbozado, debemos abordar la consolidación de la pólis como el 

dato clave que nos hace captar el mundo de Hesíodo. He allí el 

gran hito histórico que permite ubicar al poeta en su medio de 

producción, como anticipáramos.  

En efecto, se supone que la pólis como estructura social 

surge en algún punto del siglo VIII en Jonia, colonia griega del 

Asia Menor. Asia Menor fue precisamente un punto de llegada 

de emigraciones que se vienen dando desde finales del segundo 

milenio a. C., en el marco de la expansión desorganizada de los 

griegos que huyen de las invasiones dóricas del siglo XII  XI a. 

C. 

Si bien los motivos de la consolidación de las póleis 

exceden el presente trabajo, amén de la propia dificultad que el 

tema reviste por el escaso material que poseemos de la época 

comprendida entre la caída de los reinos micénicos y el apogeo 

de las sociedades aristocráticas, tiempo comprendido entre os 

siglos XII-IX, todo hace suponer que el proceso de 

colonización, las territorializaciones y desterritorializaciones, 

han contribuido en la consolidación de las ciudades-estado. El 

resultado de este movimiento tuvo como consecuencia una 

considerable expansión de establecimientos en nuevos lugares 

como, por ejemplo, las áreas no jonias –Antigua Esmirna, 

ciudad de la costa Lidia de Asia Menor, a orillas del río Meles, 

Quíos, una de las mayores islas de Jonia,  Focea, Eritrea.  

El mundo de Hesíodo parece estar marcado por juegos 

territoriales y de tensión política traducidos en la inminente 

necesidad de organizar esa masa en desplazamiento. Hablar de 

su mundo supone situarse en dos siglos decisivos para los 

griegos: el VIII y el VII, como anticipáramos. El VIII, porque en 

su complejidad prepara los acontecimientos que han de 

consolidarse en el VII. Nos referimos a la configuración de la 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

110 

pólis, que, como todo proceso complejo, que escapa a 

explicaciones lineales y superficiales, conoce diferentes 

momentos, matices, capas, pliegues, hasta alcanzar su definitiva 

consolidación y su pasaporte modélico en esa pólis del siglo V, 

como ideal del sistema socio-político clásico. Comprender a 

Hesíodo supone comprender su tiempo histórico para entenderlo 

como su medio de producción. 

 En este caso puntual debemos instalarnos en el mundo 

hesiódico y pensar entonces en la vida de los labradores. Sólo 

así vamos a comprender  la importancia del trabajo como núcleo 

de problematización. Tal como sostiene Gallego, “La 

incorporación de los labradores a la vida política y militar de la 

polis, con plenos derechos paras tomar decisiones, supuso la 

conformación de un estado en el que las jerarquías sociales no 

constituyeron el principal punto  de anclaje. Una de las razones 

de esta singularidad del estado griego se halla en el modo en 

que, no sólo el campesinado sino sobre todo las pautas de la 

comunidad aldeana, se convirtieron en soportes de la 

organización política de la polis” (GALLEGO, 2005, p. 21). 

En efecto es esa comunidad aldeana la que sirve de 

soporte para comprender la obra hesiódica. De modo tal que esa 

base campesina no sólo sirve para comprender la consolidación 

de la polis, sino también para comprender la preocupación del 

autor por el trabajo como materia ética de esa base campesina, 

ya que constituye su modo de instalación ético-política. 

El relato hesiódico devuelve precisamente la relación entre 

el campesinado y el trabajo; a diferencia del relato homérico, 

estrechamente vinculado a la nobleza aristocrática, Hesíodo 

pinta la importancia del campesinado como colectivo dedicado 

al trabajo. Si pensamos en la tesis de Gallego, quizás podamos 

comprender la importancia del mismo en el momento histórico y  

en la ulterior configuración política griega: “Por ende, la 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 111 

integración y la persistencia de la aldea al interior de la polis y 

la libertad distintiva del campesinado dentro de sus 

instituciones, que habilitarían su inserción en el orden político y 

militar como ciudadano-soldado, hicieron de  la comunidad 

aldeana un elemento del estado capaz de colaborar en la 

integración del territorio y la población” (GALLEGO, 2005, p. 

21); y es precisamente en este escenario agrario donde la 

agricultura de raíz familiar se torna en una de las bases 

productivas de la polis incipiente. 

De allí, quizás, la importancia de la agricultura en el 

relato: la misma no sólo parece constituir uno de los pilares de la 

constitución política, sino el escenario donde se juega la relación 

con el trabajo y éste con los modos de constitución subjetiva. 

Hesíodo nos informa de las prácticas campesinas, así como 

Homero lo hiciera con respecto a las nobles. Es la aldea la que 

brinda el ámbito concreto a dichas prácticas, las cuales, 

relevadas, nos permiten representar el cuadro general de la vida 

campesina. 

Cabe aclarar que si bien la aldea se incorpora a la polis, tal 

como venimos sosteniendo, las mismas reconocen una 

existencia previa. Tal como recuerda Gallego, “Esta anterioridad 

de la aldea así como su permanencia al interior de la ciudad son 

posibilidades que aparecen mencionadas por Aristóteles de 

manera explícita en el libro I de la Política. En efecto, al hablar 

de los diversos tipos de comunidad, entre el hogar, (oikos) y la 

polis, el filósofo intercala la aldea (kome) como un componente 

específico que subraya la existencia de ciertas formas de 

organización social que complementan pero se distinguen de la 

casa y de la ciudad” (GALLEGO, 2005, p. 22). 

La aldea parece tener pues un papel articulador entre el 

hogar y la ciudad, pero que de ningún modo niega su existencia 

específica, vinculada primariamente al oikos, asociado a la 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

112 

posesión de un lote, el cual podía representar tanto una 

propiedad agraria como un lugar de residencia familiar. Cuando 

se produce el paso de la aldea a la ciudad, entonces estamos, 

según la tesis de Gallego, frente al problema de la constitución 

del Estado. 

Lo que siempre debemos tener presente es que el 

sinecismo de las aldeas en la ciudad no implica la desaparición 

de las mismas. En todo caso el encuentro de las aldeas es lo que 

determina en el siglo VIII, el despegue del Estado que se 

generalizó en distintos puntos de Grecia; este fenómeno 

sustentaría la perspectiva de pensar la polis como una 

corporación campesina. 

Es esta vida aldeana, vinculada a la condición campesina, 

la que pinta Hesíodo porque él mismo es producto de esa 

configuración epocal. Este es nuestro hilo de análisis: ver cómo 

las condiciones materiales de existencia no pueden ser 

desconocidas para saber “qué es un autor”
2
. 

En esta línea Trabajos y Días resulta una lección 

emblemática. Tal como sostiene Gallego: “En efecto, los 

Trabajos y días permiten percibir el momento en que la aldea es 

confrontada con la ciudad, marco en el que los mecanismos 

aldeanos, y en especial una imagen igualitaria de base agraria, 

serán invocados como pilares del funcionamiento de la ciudad 

justa” (GALLEGO, 2005, p. 25). La idea parece desprenderse 

de los versos 225-228: “Para aquellos que dan veredictos justos 

a forasteros y ciudadanos y no quebrantan en absoluto la 

justicia, su ciudad se hace floreciente y la gente prospera dentro 

de ella” 

La polis hesiódica aparece como una comunidad que 

obedece al poder de los aristócratas, basileis, inscrita en el topos 

que el agora define y en el marco del juego de las 

deliberaciones. Hesíodo nos devuelve la práctica cuando afirma: 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 113 

 ¡Oh Perses!, grábate tú esto en el corazón y que la 
Eris gustosa del mal no aparte tu voluntad del 
trabajo, preocupado por acechar los pleitos del 

agora; pues poco le dura el interés por los litigios y 

las reuniones públicas a aquel en cuya casa no se 

encuentra en abundancia el sazonado sustento, el 
grano de Deméter, que la tierra produce. Cuando te 
hayas provisto bien de él, entonces sí que puedes 
suscitar querellas y pleitos sobre haciendas  ajenas 
(HESÍODO. Trabajos y Días, vv.  28-34)3.  
 

Hesíodo nos informa del nivel de conflicto y disputa que 

parece constituir una práctica de su configuración epocal. 
Ahora bien, tal como advierte Gallego, analizando el papel 

de los campesinos en la vida comunitaria que la aldea supone, 

“Pero lo anterior no comporta una situación que otorgue cabida 

plena a los campesinos sino una relación de preeminencia de los 

nobles en la cual aquéllos se ven obligados a gratificar a éstos 

mediante regalos, conforme a una lógica reciprocitaria, por el 

ejercicio de una función de carácter judicial en la que parecen 

llevar a cabo un arbitraje entre partes en disputa” (GALLEGO, 

2005, p. 25). En esta línea, el aldeano observa desde su aldea el 

poder que desde la ciudad imponen los nobles como un ejercicio 

externo al modo de comportamiento comunitario, representando 

la ciudad una marca de dominación sobre la aldea. Allí están, 

pues, los 

 “devoradores de regalos” que Hesíodo denuncia 

como conducta que transgrede en registro de la 
Dike: “Pues al instante corre el Juramento tras de los 
veredictos torcidos; cuando la Dike es violada, se 

oye un murmullo allí donde la distribuyen los 
hombres devoradores de regalos e interpretan las 
normas con veredictos torcidos” (HESÍODO. 

Trabajos y Días, vv. 220-223) 

 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

114 

La misma referencia aparece a propósito e a mención del 

propio conflicto que los involucra como hermanos:  

 
Pues ya repartimos nuestra herencia y tú te llevaste 

robado mucho más de la cuenta, lisonjeando 
descaradamente a los reyes devoradores de regalos 
que se las componen a su gusto para administrar este 
tipo de justicia (HESÍODO. Trabajos y Días, vv. 
37-40).  

 

Hesíodo confronta esta práctica descarada con la 

capacidad e Zeus, garante de la justicia, y por ello advierte: 

“Pero ya no te será posible obrar así por segunda vez; al 

contrario, resolvamos nuestra querella de acuerdo con sentencias 

justas, que por venir de Zeus son las mejores” (HESÍODO. 

Trabajos y Días, vv. 34-36). 

Una nueva referencia a los dorophagoi nos ilustra, una 

vez, del medio de producción hesiódica: 
 
 
    Y he aquí que existe una virgen, Dike, hija de 
Zeus, digna y respetable para los dioses que habitan 
el Olimpo; y siempre que alguien la ultraja 
injuriándola arbitrariamente, sentándose al punto 
junto a su padre Zeus Cronión, proclama a voces el 

propósito de los hombres injustos para que el pueblo 
pague la loca presunción de los reyes que, tramando 
mezquindades, desvían en mal sentido sus 
veredictos con torcidos parlamentos. Teniendo 
presente esto, ¡reyes!, enderezad vuestros discursos, 
¡devoradores de regalos!, y olvidaros de una vez por 
todas de torcidos dictámenes. (HESÍODO. Trabajos 

y Días, vv.  226-265)  

 

Estas observaciones referidas al pleito que sostienen 

Hesíodo y su hermano, Perses, en el marco de la vida aldeana, 

nos permite afirmar con Gallego que “el hecho de que dos 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 115 

aldeanos acuerden en pedir el arbitraje de los basiléis de la 

ciudad supone que, aun cuando esto ocurra de manera 

voluntaria, la ciudad, el agora y el accionar de los nobles sea 

algo que ya esté operando como ámbito de influencia sobre la 

aldea. Se puede recurrir al arbitraje o no, pero la referencia ya 

está dada y la aldea empieza a quedar englobada en el ámbito de 

la polis” (GALLEGO, 2005, p. 27). 

Gallego infiere que esta aceptación por parte de Hesíodo, 

más allá de que no se sienta parte de la ciudad, restringe la 

autonomía y el poder de resolución de su ámbito natural, la 

aldea, Ascra en particular, que parece mirar a Tespias, la ciudad, 

para resolver un pleito que a ella se le escapa, con lo cual, lenta 

y paulatinamente estaría entrando en un proceso de inclusión, en 

un proceso de sinecismo. 

 

El trabajo como núcleo de preocupación. Trabajo y política 
 
En el marco que hasta aquí hemos esbozado es 
necesario situar el desarrollo de la agricultura 
griega, hecho que la configuran como un elemento 
vital de la organización de la polis. A partir del 

contexto ecológico y medioambiental mediterráneo, 
se desencadena un despegue agrícola atribuible, al 
menos desde el siglo VIII a. C., a la presencia de 
labradores intensivos. Hesíodo aparece como un 
representante ejemplar que viene a indicar la 
importancia de esta clase así como la identidad 
específica del mundo de la aldea donde la vida 
campesina se desenvuelve (GALLEGO, 2005, p. 42)  

 

En este contexto, y más allá de las distintas posiciones 

adoptadas por la crítica sobre la inclusión de Hesíodo al 

campesinado o bien si la agricultura que Trabajos y días parece 

mostrar es de carácter intensivo o no, temas que exceden la 

presente propuesta, el trabajo, asociado a esa base agrícola que 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

116 

venimos rastreando, parece inscribirse no sólo en el universo 

socio-económico-político que la cita devuelve, sino en el 

universo antropológico, ya que constituye una eto-póiesis que 

instala al hombre en el mundo. No se trata meramente de la 

relación entre el trabajo y lo producido, sino de una dimensión 

que modela un tipo particular de hombre. El trabajo tiene 

entonces una arista que roza los modos de subjetivación, en 

tanto modos de constitución del sujeto
4
, más allá del registro 

histórico donde, a propósito de “el avance de la labranza 

intensiva familiar, los cultivadores se constituirían en 

protagonistas fundamentales de las transformaciones que 

sacudieron al espacio mediterráneo” (GALLEGO, 2005, p. 42). 

Es a ese topos subjetivante que proponemos torcer 

nuestras reflexiones porque es allí donde se descubre la plena 

relación entre la preocupación del poeta y su contexto histórico. 

El trabajo traba la relación entre la aldea y su modo de 

producción. 

Haciendo eje en el trabajo proponemos un haz de 

relaciones y desde allí efectuar una aproximación antropológica: 

trabajo-progreso, trabajo-dike, trabajo-sophrosyne, trabajo arete 

y trabajo-sociedad. 

Como es habitual, la entrada al poema supone captar la 

relación entre el poeta y las musas que, a diferencia de 

Teogonía, nos devuelven otro escenario: “Musas de la Pieria que 

con vuestros cantos prodigáis la gloria, venid aquí, invocad a 

Zeus y celebrad con himnos a vuestro padre. A él se debe que 

los mortales sean oscuros y célebres; y por voluntad del 

poderoso Zeus son famosos y desconocidos” (HESÍODO. 

Trabajos y Días, vv.  1-5). La invocación nos sitúa en una 

doble perspectiva. En primer lugar, el papel de las mousas en la 

tradición poética y en particular en la hesiódica, anuda la 

relación entre poesía y sabiduría y poesía y poder
5
. El poeta, en 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 117 

tanto maestro de aletheia sólo puede conferir el logos 

sacralizado por la presencia de las bienhabladas hijas de Zeus. 

Su sabiduría es puro favor de las encantadoras diosas, siempre 

dispuestas a deleitar al Padre con sus cantos, al tiempo que 

pueden hacer cesar las penas de los fatigados corazones de los 

mortales. No sólo las musas otorgan al poeta el don de la 

palabra cantada, sino el poder de transmitirla, y, con ello, el 

estatuto de poder que posiciona al poeta en el lugar de un sujeto 

privilegiado, tensionando el registro antropológico habitual; sólo 

los elegidos por las hijas de Mnemosyne acceden al lugar de 

aletheia, mientras el resto de los mortales sólo se deleitan con su 

canto. 

Los versos inaugurales del poema abren otra tensión al 

interior de la lógica del mito que podemos interpretar desde una 

metáfora de la luz, emparentada con otra del poder. Algunos 

mortales son luminosos por obra del Padre y con ello adquieren 

el nombre y la gloria. Una especie de luz los toca y les permite 

salir del silencio y la oscuridad. La celebridad siempre es del 

orden de lo lumínico. Dos díadas parecen dominar el canto: 

oscuros y célebres, famosos y desconocidos; las mismas se 

juegan en el horizonte de la luz como metáfora del 

reconocimiento, punto éste que retorna desde la lógica del 

trabajo que Hesíodo parece imponer. Se trata, por otra parte de 

una binarización antropológica que rebota sobra la dimensión 

del poder: algunos hombres son poderosos por acción de Zeus, 

mientras otros, los ignorados, carecen del mismo
6
. 

Otro aspecto del proemio es la invocación a Zeus, que 

opera como garante de la capacidad poética de pronunciar la 

verdad. “Préstame oídos tú que todo lo ves y escuchas; 

restablece las leyes divinas mediante tu justicia, que yo trataré 

de poner a Perses en aviso de la verdad” (HESÍODO. Trabajos 

y Días, vv.  9-11). Según Gigon, es éste un rasgo distintivo del 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

118 

Hesíodo-filósofo, preocupado por la verdad; como sabemos, 

esta preocupación fue un punto central en Teogonía, donde la 

invocación a las Musas es precisamente el pedido que el poeta 

hace a las diosas de decir la verdad, en contraposición a lo 

verosímil. Zeus se perfila como el elemento divino que 

posibilita el acceso a la aletheia. Según Gigon se está 

inaugurando la partición entre verdad y verosimilitud. La 

primera será progresivamente problematizada en el topos 

filosófico y la segunda quedará reservada a la producción 

poética. Es esta percepción uno de los elementos que llevan a 

Gigon a postular a Hesíodo como el primer filósofo. 

La figura de Zeus como garante último de la verdad, se ve 

enriquecida por las marcas características que hacen del Padre 

de todos los hombres y dioses, una figura potente que anticipa 

ulteriores configuraciones de lo divino; él todo lo ve y todo lo 

escucha, especie de omnisciencia que no hace sino ahondar la 

brecha ontológica que separa hombres de dioses, mortales de 

inmortales, al tiempo que solidariza en su figura el maridaje 

entre verdad y justicia. Sólo él puede restablecer las leyes a 

partir de su justicia, doblete de aletheia. 

El tratamiento de la cuestión del trabajo comienza 

propiamente con la división de las  Érides. Nos detendremos en 

ella porque aparece, a nuestro entender, la cuestión de la 

competencia-progreso, inscrita en el horizonte del trabajo. 

Sabemos que hay una eris positiva, buena y otra de signo 

contrario, negativa. La primera, “todo aquel que logra 

comprenderla la bendecirá; la otra, en cambio, sólo merece 

reproches” (HESÍODO. Trabajos y Días, vv.  12-13). Sucede 

que la una estimula el trabajo, incluso al que se halla alejado de 

él, lo `pone en relación al que más tiene y se produce una 

especie de competencia que estimula la emulación y con ello el 

progreso de quien menos tiene.  



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 119 

El vecino envidia al vecino que se apresura a la 
riqueza –buena es esta Eris para los mortales-, el 
alfarero tiene inquina del alfarero y el artesano del 
artesano, el pobre está celoso del pobre y el aedo del 
aedo (HESÍODO. Trabajos y Días, vv.  23-26).  

 

Peculiar configuración social donde el juego de las 

relaciones entre los sujetos parece estar transida por inquina, 

celos, competitividad, como signos, a su vez positivos, del 

desarrollo de los sujetos. En realidad quien conoce la totalidad 

del poema sabe que la fuente de discordia es la holgazanería. 

Asistimos a una valoración positiva de esos sentimientos que se 

generan en el marco de un sostenido relato sobre el progreso. 

Parece inscribirse de la mano de Hesíodo una lección inaugural 

que Occidente reescribe al infinito: la alianza entre progreso y 

trabajo. Basta pensar en la definitiva consolidación de tal 

maridaje a partir de los postulados del mundo burgués.  

En efecto, el Buen Orden Burgués se articula sobre tres 

pilares básicos de consolidación del modelo: el trabajo, la virtud 

y la razón. El siglo XVIII conoce los esfuerzos de construcción 

del paradigma social en base a la definitiva consumación de la 

sociedad disciplinaria, la llamada edad de la ortopedia social, 

donde la noción de disciplina lidera el proceso de construcción 

subjetiva
7
.  

En Hesíodo aparecen ciertas consideraciones en torno a 

esos mismos tres pilares que otorgan al pensador beocio un 

registro de notable actualidad. El trabajo guarda en la obra 

hesiódica relaciones semejantes con la virtud y la razón que muy 

posteriormente Occidente enarbolará como los medios de 

consolidación de la utopía del progreso. 

El trabajo se vincula entonces que la idea de progreso y de 

reconocimiento. El alejamiento del trabajo-virtud es, por el 

contrario, el pasaporte al oprobio. “Los dioses y los hombres se 

indignan contra el que vive sin hacer nada (304), le advierte 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

120 

Hesíodo a su hermano, al tiempo que le recuerda el destino del 

zángano, consumiendo, sin trabajar, el esfuerzo de quienes 

trabajan. El trabajo territorializa al lugar de la virtud. Trabajo-

arete parece ser la ecuación que despliega la excelencia de los 

hombres, en la medida en que es a través del trabajo que se 

distinguen los distintos tipos de hombres. 

Las recomendaciones a Perses operan siempre como el 

medio didáctico para dibujar el universo que abre la dimensión 

del trabajo. La elección del medio es solidaria a los fines que el 

poeta persigue: distinguir entre quien hace del trabajo un ethos, 

un modo de vida, una actitud, y quien transgrede esa exigencia 

humana, devuelta por la costumbre y la tradición, a partir del 

mandato divino, articulado en torno a la experiencia de 

Prometeo. Quien no trabaja, transgredí la decisión de los dioses 

de hacer del trabajo una marca humana.  

 
¡Oh Perses! Atiende tú a la justicia y no alimentes 
soberbia; pues mala es la soberbia para un hombre 
de baja condición y ni siquiera puede el noble 
sobrellevarla con facilidad cuando cae en la ruina, 
sino que se ve abrumado por ella. Preferible el 

camino que, en otra dirección, conduce hacia el 
recto proceder; la justicia termina prevaleciendo 
sobre la violencia, y el necio aprende con el 
sufrimiento (HESÍODO. Trabajos y Días, vv. 213-
219).  
 

Hesíodo despliega su abanico ético. Trabajar es justo 

porque es la obligación de los mortales y con ello se logra 

neutralizar la hybris, fuente de los males que los hombres 

padecen. Se establece entonces una nueva solidaridad entre 

trabajo y dike.  

El hombre prudente es aquel que conoce los beneficios del 

trabajo como ethos, sobre todo porque conoce el altísimo nivel 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 121 

de conflictividad que acarrea el no trabajar, tanto en lo privado, 

como en lo colectivo.  

El hombre justo es aquel que conoce la necesidad de 

trabajar porque conoce que es justo hacerlo ya que con ello se 

obedece a los dioses, que así lo han dispuesto. El trabajo es un 

límite que la divinidad dispuso para los mortales, asociado a la 

fatiga. Los dioses están exentos de ello y tal exención es otro de 

los puntos que marcan el infranqueable límite entre los hombres 

y los dioses. “En efecto, antes vivían sobre la tierra las tribus de 

hombres libres de males y exentas de dura fatiga y las penosas 

enfermedades que acarrean la muerte a los hombres” 

(HESÍODO. Trabajos y Días, vv.  90-94). Sin duda el mito de 

Prometeo resulta el relato fundacional del límite. El trabajo 

queda asociado a ese mythos y al concepto mismo de límite. 

Ahora bien, trabajando se cumple con lo que es justo. No sólo el 

hombre se vuelve justo con la praxis, sino que el trabajo mismo 

representa lo justo porque territorializa a hombres y dioses a sus 

topoi respectivos. 

En realidad, el mito de Prometeo, tal como aparece en 

Trabajos y Días, no sólo marca el límite aludido, sino que sirve 

de introducción al relato de las edades, donde el tema dominante 

es el de la injusticia, como marca también antropológica, que 

delinea la progresiva decadencia de la humanidad, a partir de 

una raza completamente feliz, y, por ende, libre de males y 

trabajos. 

Por lo tanto, la presencia del trabajo dentro del poema es 

compleja. Por un lado, está asociado al mal y la fatiga, porque 

queda adherido a la noción de castigo con que Zeus castiga la 

hybris de Prometeo. Pero, por otro lado, el trabajo está asociado 

a la virtud, porque engrandece al hombre, lo dignifica y le 

posibilita el reconocimiento social.  



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

122 

Precisamente en el horizonte de los signos positivos que la 

relación trabajo-justicia acarrea podemos pensar en ciertos 

beneficios. En el marco de las recomendaciones a Perses en 

torno al recto obrar, Hesíodo advierte: “Jamás el hambre ni la 

ruina acompañan a los hombres de recto proceder, sino que 

alternan con fiestas el cuidado del campo. La tierra les produce 

abundante sustento y, en las montañas, la encina está cargada de 

bellotas en sus ramas altas y de abejas en las de en medio. Las 

ovejas de tupido vellón se doblan bajo el peso de la lana. Las 

mujeres dan a luz niños semejantes a sus padres y disfrutan sin 

cesar de bienes” (HESÍODO. Trabajos y Días, vv. 230-235).  

Aparece en estos versos una nueva alianza, trabajo-

prosperidad, que parece anticipar el relato clásico de la alianza 

trabajo-virtud. Sólo el trabajo honesto conduce a los hombres a 

la prosperidad y al bienestar. Los elementos que el poeta pone 

en juego constituyen elementos asociados a lo productivo: tierra, 

montañas, mujeres, ganado. La idea del rédito queda asociada al 

trabajo-riqueza.  Hesíodo lo expresa claramente al iniciar el 

proemio al calendario del labrador: “Si en tu corazón el deseo te 

hace aspirar a la riqueza, actúa así y obra trabajo tras trabajo” 

(HESÍODO. Trabajos y Días, vv.  383-385).  

Aquí hay otra percepción hesiódica que anuncia ulteriores 

modelos laborales. La relación trabajo-continuidad. En efecto, 

las marcas asociadas al trabajo que fuimos hilvanando en la 

presenta reflexión, virtud, justicia, prosperidad, riqueza, 

progreso, sólo se logran a partir de la concepción del trabajo 

como continuum y como ethos, como actividad sostenida y 

actitud de vida. Prueba de ello es la propia arquitectura interna 

del poema: el calendario del labrador, de los versos 383 al 617 

repasa la totalidad del trabajo recomendado: luego de los 

preparativos iniciales, se suceden los trabajos de otoño (414-

492), los trabajos de invierno (493-563), los trabajos de 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 123 

primavera (564-581) y los trabajos de verano (582-617). La 

totalidad del bios está atravesada por la exigencia de trabajar, o 

cual inaugura una nueva marca: trabajo-vida. El trabajo parece 

moverse en dos frentes; por un lado acompaña la ciclicidad del 

cosmos, lo cual vuelve a inscribir al trabajo en la noción de 

justicia cósmica. La división del trabajo en los distintos ciclos 

estacionales habla de la solidaridad entre trabajo y legalidad 

cósmica. Su ritmo y especificidad están regidos por la única 

legalidad que todo lo atraviesa. Por otra parte, el trabajo 

acompaña la ciclicidad del individuo en su ser singular, inserto 

como está en el macro-kosmos. La intuición roza la relación 

trabajo-tiempo en su percepción bifronte: el trabajo asociado al 

tiempo cósmico y al tiempo humano. Dice Hesíodo al respecto: 

“Teniendo presentes estos consejos, distribuye en proporción los 

días y las noches hasta que se complete el año, hasta que otra 

vez la tierra madre de todo produzca sus variados frutos” 

(HESÍODO. Trabajos y Días, vv. 562-565).  

Una nueva relación parece delinear el poeta a propósito de 

la problematización del trabajo: la díada trabajo-previsión. En 

efecto, el trabajo supone anticipar medios y dificultades que 

pueden estropear el éxito del mismo. Aparece así ligado a un 

cierto conocimiento, mathesis, que debe ser previsto, 

neutralizando el efecto azaroso de la acción. La preparación de 

las herramientas es una prueba de esta asociación trabajo-

conocimiento, así como el conocimiento cuidadoso que exigen 

las peculiaridades estacionales. Luego de recomendarle a su 

hermano procurarse mujer, buey y casa, le recomienda:  
 
Fabrícate en casa todos los utensillos necesarios, no 

sea que los pidas a otro, aquél te los niegue, y tú te 
encuentres sin medios en tanto que se pasa la 
estación y se pierde la labor (HESÍODO. Trabajos 

y Días, vv.  407-410). 
  



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

124 

Por supuesto que los versos abren la esfera intersubjetiva. 

El trabajo inaugura el universo de los vínculos, del ser con el 

otro, y el modo de resolución de esta esfera vincular depende en 

buena medida del modelo de instalación al interior del trabajo. 

Es este modelo el que puede aportar concordia o discordia, 

armonía o eris, al interior del entramado social; nueva marca 

que pone al trabajo en relación a la virtud y a una dimensión 

social que lo quita de la esfera individual. El tratamiento que 

propusimos de Trabajos y Días nos inclina a cerrar el mismo 

con una relación que sintetiza la totalidad del cuerpo: trabajo-

sophrosyne. El trabajo está vinculado a la noción de disciplina y 

ésta es uno de los conceptos nodulares del dominio de la 

sophrosyne. El trabajo ordena, pauta la conducta de los 

hombres, la inscribe en el marco de una legalidad-

disciplinamiento que contribuye a constitución del hombre 

prudente. Es propio de él saber aprovechar el cuerpo de 

recomendaciones que contribuirán por otro parte a convertirlo 

en un hombre feliz. El final del poema así lo atestigua: 

 
 Feliz y dichoso el que conociendo todas estas 

propiedades de los días trabaja sin ofender a los 
Inmortales, consultando las aves y evitando 
transgresiones (HESÍODO. Trabajos y Días, vv.  
827-829). 

 

Varias marcas se emparientan con la idea de sophrosyne. 

En primer lugar, el reconocimiento a los dioses y la percepción 

del trasfondo religioso del trabajo da cuenta de la mesura 

humana, al respetar el límite entre el plano humano y el divino.  

La transgresión de esta dualidad fundacional, es el 

principal signo de hybris, así como el signo del alejamiento de 

los Inmortales, causa de infelicidad. La sophrosyne reporta 

desde esta dimensión paz y felicidad, al tiempo que ubica al 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 125 

hombre en una triple relación de armonía: con la Physis, a partir 

del respeto a su orden divino, con los dioses,  a partir de la 

observancia de sus prescripciones y con los demás hombres, a 

partir del reconocimiento del lazo social. 

 
Notas: 

 

 Tal es el título precisamente  del capítulo VI del texto de Jean Pierre 

Vernant, Los orígenes del pensamiento griego. 

 

2 Utilizamos deliberadamente el título de la obra de Michel Foucault Qué es 

un autor para rescatar su pensamiento; un autor más que una singularidad 

individual es un espacio donde habla un tiempo histórico; un territorio donde 

el discurso epocal toma forma, según reglas específicas de formación 

discursiva. Hesíodo sería “hablado” por su tiempo. 

 

3 El subrayado es nuestro 
 

4 Utilizamos el concepto desde el análisis que hace Michel Foucault sobre 

los modos de constitución de la subjetividad, a partir de las tekhnai 

subjetivantes. 

 

5 En este punto, confrontar con mi libro, Hesíodo. Una introducción crítica, 

2006. La tesis que sostiene la totalidad de la obra es una lectura política del 

pensamiento de Hesíodo, a partir de su figura de maestro de aletheia. 

 

6 En este punto, el capítulo de Detienne, “La Memoria del poeta”, trabaja la 

función poética en términos de alabanza de los hombres intrépidos. Luego de 
referirse al poeta como celebrante de los Inmortales, Detienne analiza la 

importancia del logos poético como aquello que dona inmortalidad a los 

hombres cantados. No has gloria sin logos. La palabra retira al hombre de dos 

potencias temibles: el silencio y la desaprobación, formas de la muerte y la 

oscuridad. 

 

7 Seguimos el esquema de construcción histórica del Buen Orden Burgués a 

partir de los análisis foucaultianos en torno a la sociedad disciplinaria, 

propios de su período genealógico, en obras como Vigilar y Castigar, las 

Redes del Poder, La verdad y las formas jurídicas, entre otras. En ellas, 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

126 

Foucault se interroga por los modos de ejercicio del poder en el incipiente 

Mundo Burgués. 

 

Documentação Textual: 

HESÍODO. Teogonía. Trabajos y días. Escudo. Barcelona: Planeta De 

Agostini,  1997. 
HESÍODO. Teogonía, Trabajos y Días. Buenos Aires: Losada, Buenos Aires, 

2005. 

 

Referências Bibliográficas: 
COLOMBANI, María Cecilia. Hesíodo. Una introducción crítica. Buenos 

Aires: Santiago Arcos, 2005. 

COLOMBANI, María Cecilia. Homero, Ilíada, una introducción crítica. 

Buenos Aires: Santiago Arcos, 2005. 

COLOMBANI, María Cecilia. Foucault y lo político. Buenos Aires: 

Prometeo, 2009. 

DETIENNE, Marcel. Los maestros de verdad en la Grecia Arcaica. Madrid: 

Taurus, 1986. 
FOUCAULT, Michel. La arqueología del saber. México: Siglo XXI, 1984. 

FOUCAULT, Michel. Las palabras y las cosas. México: Siglo XXI, 1968. 

GALLEGO, Julián. Campesinos en la ciudad. Bases agrarias de la polis 

griega y la infantería hoplita. Buenos Aires: Ediciones del Signo, 

2005. 

GERNET, Louis. Antropología de la Grecia Antigua. Madrid: Taurus, 1981. 

PÉREZ JIMÉNEZ, Aurelio. “Introducción General”; en HESÍODO. 

Teogonía. Trabajos y días. Escudo. Barcelona: Planeta De Agostini,  

1997, pp. 7-59. 

VERNANT, Jean-Pierre. Mito y pensamiento en la Grecia Antigua. 

Barcelona: Ariel, 2001. 
VERNANT, Jean-Pierre. Mito y Religión en la Grecia Antigua. Barcelona: 

Ariel, 2001. 

 

 

 

 

 

 

 

 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 127 

Interações culturais através da Memória do 

Mediterrâneo Antigo 

  

Maria Regina Candido  
 

Será que podemos conhecer o imenso passado do 

Mediterrâneo?  Navegando pelos vestígios deixados nas regiões 

banhadas pelo seu mar que, segundo Fernand Braudel, 

pacientemente nos fornece evidencias de seu passado 

(BRAUDEL, 2001:17) suas memórias, os modos de apropriação 

de espaços sagrados e profanos como santuários, monumentos, 

tipos de habitação e o estabelecimento de uma rede de 

comunicação comercial ou de transumância. Durante um longo 

período de sua história, o Mar Mediterrâneo permitiu a interação 

entre povos de diferentes etnias, culturas, crenças e tradição 

assim como tem sido objeto de projetos de idealizações para 

mundo ocidental. 

O acesso aos primórdios da formação das comunidades 

sem escrita em torno do mar, acreditamos que somente as 

escavações  arqueológicas podem nos fornecer os indícios dos 

grupos culturais que transitaram pela região. A sucessão de 

níveis arqueológicos demarcados em diferentes períodos do 

vestígio do homem no Mediterrâneo teve a presença facilitada 

pelas condições naturais, pois, ventos violentos e tempestades 

foram fenômenos raros na região marítima. A estabilidade da 

natureza favoreceu o comércio de cabotagem de diferentes 

produtos como as pedras das ilhas Cyclades, o mármore da Itália 

e do Egeu, o couro de Chipre e da Sardenha, o ferro da Ibéria, o 

ouro de Thasos e da Trácia, a prata de Andaluzia assim como os 

cereais da planície da Tunísia, na região do Pó, na Campânia e 

Sicilia. Produtos e mercadorias que favoreceram a aproximação 

de culturas, crenças e tradições distintas entre si.  



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

128 

A diversidade de riquezas da região levou o pesquisador 

Arthur M. Eckstein a afirmar que o sistema inter-regional do 

Mediterrâneo, quando considerado na sua totalidade, resultou no 

que os modernos cientistas políticos denominam de anarquia 

multipolar, prevalecendo à violência da guerra e da pirataria. O 

conceito de unipoliaridade se origina de pesquisadores das 

relações interestatais, aplicado em situações em que varias 

cidasdes-estado tem pouca ou nenhuma insurgência hegemônica 

em determinada região. A ausência de liderança dificulta a 

efetiva formulação de lei interestatal que regulamente as ações e 

transações em determinado espaço marítimo.  

Para o autor Arthur M. Eckstein, somente com os 

romanos, através do processo de expansão que a região 

mediterrânea alcançou o domínio de um poder unipolar 

(ECKSTEIN, 2009:02). O argumento do cientista político nos 

permite afirmar que as regiões banhadas pelo Mediterrâneo 

estenderam e mantiveram contatos com as regiões do Oriente 

Próximo, do Vale do Nilo, da África Negra e da Mesopotâmia. 

A região foi palco de interação de diferentes culturas, 

alcançando o estabelecimento da liderança unipolar somente 

através dos romanos cujos contatos culturais contribuíram para a 

formação da civilidade mediterrânica das quais acreditamos que 

somos herdeiros. 

A perspectiva apresentada faz parte do “paradigma do 

Mediterrâneo” ao qual considera a região como fator de unidade 

cultural, resultando na abordagem do pan-mediterranismo.  A 

tese foi refutada por Nicholas Purcell e Peregrine Horden na 

obra The Corrupcion Sea cujos ao defenderem que a 

fragmentação da paisagem da região mediterrânica, diante da 

sua diversidade física e étnica jamais conseguiu formular uma 

unidade cultural (PURCELL, 2000:09). Os pesquisadores 

afirmam que a região integra três formas de abordagens junto 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 129 

aos pesquisadores, a saber: os interacionistas que analisam a 

região a partir de geografia física na qual o mar torna-se a via de 

contato; os ecologizing/ecologistas que enfatizam as relações do 

homem e o ambiente  resultando em culturais estabelecidas no 

interior da região e o terceiro grupo que unificam as duas 

anteriores sob a abordagem da microecologia e conectividade 

(PURCELL,2000:10).  

Alain Bresson criticou a abordagem de Nicholas Purcell e 

Peregrine Horden, ao afirmar que os pesquisadores têm por 

ambição cobrir um longo período da história do Mediterrâneo 

através da fragmentação da paisagem rural considerada 

diversificada. Bresson na obra Rethinking the Mediterranean 

(BRESSON,2005:95) reafirma a potencial conectividade entre 

as regiões banhadas pelo Mediterrâneo desde a Antiguidade e 

que a sua diversidade era de conhecimento dos antigos fenícios, 

gregos e romanos.  

A memória do Mediterrâneo Antigo tem nos gregos os 

seus primeiros pesquisadores a refletir sobre a região e a 

representá-la através de imagens como deixa transparecer 

Anaximandro de Mileto no VI AC. O pré-socratico empenhou-

se em cartografar  sobre a pinax os três continentes conhecidos, 

a saber: Líbia, Europa e Ásia. Através do uso do artefato 

identificado como gnomon, o pré-socrático promoveu um 

processo revolucionário de abstração geográfica de 

representação do espaço do Mediterrâneo. A delimitação das 

regiões pela cartografia de Anaximandro estabeleceu uma 

inovadora maneira de ver o mundo, talvez na tentativa de 

materializar as navegações míticas  cantada nas poesias épicas 

dos aedos e rapsodos homéricos que transitavam pela  região da 

Jônia e do Mar Egeu.  

Victor Bérard, na obra Les navigations d‟Ulisses, no 

século XX  (publicado 1927, em 04 volumes) afirma que Ulisses 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

130 

seria o testemunho fundamental sobre as paisagens e navegação 

no Mediterrâneo antigo. As conclusões do pesquisador foram 

consideradas marcantes na análise do Mediterrâneo dos anos 

vinte do século passado. A tese na atualidade encontra-se 

refutada, pois, o pesquisador Christian Jacob nos adverte que 

não devemos ler a narrativa de viagem da Odisséia como um 

dado real que se realizou no espaço geográfico do Mediterrâneo, 

mas sim como uma narrativa de aventuras míticas nas quais o 

herói descobre os confins da humanidade através do  esforço de 

preservação do status de ser humano que vive na cultura diante 

do outro ser em estado de barbárie nos confins da humanidade 

(JACOB, 1991:29). 

Christian Jacob considera a Odisséia de Homero, um texto 

fundador da antropologia grega, embora Ulisses não tenha 

cruzado o Mediterrâneo. Para o pesquisador, a poesia épica 

deixa transparecer as características dos espaços geográficos por 

onde ocorreram as aventuras de Ulisses em regiões míticas 

trazendo ao imaginário social do ouvinte a pluralidade cultural 

do mundo. Tal afirmação vai de encontro com a afirmação de 

que no conjunto o Mediterrâneo era invisível aos fenícios, 

gregos e romanos (PURCELL,2000:9). A configuração 

fragmentada do mar Mediterrâneo e a especificidade étnica eram 

conhecidas no mundo antigo como deixa transparecer Políbio  

na História e Estrabão na Geografia. 

Homero deixa transparecer que percebia a terra como um 

disco plano cercada pelas águas do oceano ao redor, porém, nos 

chama a atenção o fato de não mencionar a divisão da terra em 

três continentes embora fosse de seu conhecimento. A afirmação 

se deve a ausência de referências relativas aos nomes míticos da 

região Europa e da Ásia nos poemas épicos (JACOB,1991:24). 

A África, conhecida como Líbia, foi apresentada como uma 

grande região fértil a oeste do Egito, tal fato denota a ausência 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 131 

da disforização da qual a região tem sido objeto a partir do 

século XVIII até a modernidade.  

Parece difícil reconstruir o mapa do mundo de 

Anaximandro diante das informações fragmentárias de terceiros 

as quais dispomos. Heródoto, na primeira metade do V século 

nos lega o aspecto geral de um mapa geométrico de tradição 

jônica, ao mesmo tempo em que, criticava o fato de geógrafos 

da época traçarem o continente asiático da mesma proporção 

que a região da Europa, vejamos  a citação: 

 
 

[...] sorrio ao ver que até agora muitos foram 

os que desenharam o circuito da Terra... sem 

que nenhum deles tenha dado ao assunto uma 

explicação razoável.... representam o Oceano a 

correr ao redor da terra e desenham com 
compasso/gnomon o que resultam fazer a Ásia 

ser igual a Europa (Heródoto, História,  IV, 

36). 

 

 

A configuração circular do mapa se deve ao uso do 

gnomon, compasso triangular usado também para a construção 

do relógio do sol e que servia de auxilio a navegação. 

Entretanto, há um silêncio na obra de Heródoto em torno do 

nome de Anaximandro, o que nos leva a supor que o mapa seja 

uma adaptação mais aperfeiçoada do geógrafo Hecateu de 

Mileto. Herodoto deixa transparecer a difusão desse tipo de 

representação cartográfica junto aos geógrafos do V século, 

ainda presos a forma circular da terra na qual o mar 

Mediterrâneo ficava ao centro da representação. 

Navegando através do tempo pelas águas do Mediterrâneo 

chegamos ao  século XVIII. Nessa época,  a capacidade de 

conhecer passa a ser reconhecida como um privilégio daqueles 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

132 

que são considerados os mais  capazes para formular uma nova 

visão do mundo através de um sistema de classificação. O 

filósofo Friedrich Hegel (1770-1831) traz a matriz geografia dos 

gregos ao ratificar o mar Mediterrâneo como fator de pulsão de 

três partes do mundo conhecido, a saber: o sul da Europa, o 

sudeste da Ásia e a África setentrional 

(HERNANDEZ,2005:19).  

O filósofo apreende que a história se restringia aos 

espaços geográficos  que tinham como elemento de união o mar 

Mediterrâneo,considerado o promotor da civilidade ao 

estabelecer a conectividade entre os três continentes conhecidos, 

o fato converte o Mediterrâneo como o centro propulsor da 

história universal. A peculiaridade está em apreender a matriz de 

divisão geográfica dos gregos ao definir os continentes 

banhados pelo Mediterrâneo. Hegel classificou de forma 

hierárquica o continente europeu como o centro promotor e 

difusor da cultura produzida por homens ao qual enfatizava 

como determinante o fato se serem de pele clara. 

Hegel reconhece a existência dos asiáticos como homens 

de pele escura e propensos aos ilimitados apetites e desmedidas. 

Podemos afirmar que a Hegel tem por base a obra Anabase de 

Xenofonte que segundo Ciro Cardoso, o texto de Xenofonte 

permite uma analise na linha de construção da identidade étnica 

do grego mediante a utilização do outro como oposição e 

contraste (FLAMARION, 2002:83). Na obra Anabase as táticas 

dos gregos são superiores a dos bárbaros (Anabase,VII,3,39), 

entendidos como os asiáticos cuja maneira de viver pauta-se 

pela ociosidade, opulência e sensualidade (Anabase,III,2,24).  

Em continuidade a sua classificação, Hegel identifica os 

homens do continente africano como os negros que viviam em 

estado bruto e em estado de  barbárie. Diante da ausência da 

escrita classificam-se como um povo sem história junto ao 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 133 

universo da intelectualidade (HEGEL,1720: passim). A 

qualificação de sociedades sem escrita, também identificadas 

com sociedades quentes, sociedades primitivas foram 

reconhecidas desde o fim do século XVIII como sociedades que 

não preservam o seu passado, não preservam a memória, 

formando no conjunto as sociedade sem história. 

As escavações arqueológicas nos apontam que não existe 

sociedade sem história. Existem sim, grupos humanos na qual a 

escrita não fazia parte do seu universo cultural e existência. A 

arqueologia clássica, ao trazer a cultura material como suporte 

de informação documental, possibilitou aos pesquisadores a 

análise dos pequenos artefatos gregos encontrados na sociedade 

dos atenienses identificados como grupo negro alabastro. Esses 

artefatos foram produzidos pelos artesãos nos períodos arcaicos 

e clássicos, apontando que houve contato cultural entre helenos 

e os caras tostadas/os etíopes do Saara africano que atuaram 

como integrantes do exército persa ao qual Heródoto descreveu 

como sendo os homens mais altos e belos da antiguidade 

(Heródoto, III,20). 

Outro dado interessante nos relatou Fernand Braudel ao 

trazer a memória da modernidade que o Mediterrâneo também 

conheceu a passagem de vizinhos turbulentos e inquietantes sob 

o nome de celtas, gauleses e gálatas descritos como homens 

estranhos, corajosos, e de acentuada estatura física 

(BRAUDELl,2001:passim). Esses também não deixaram 

informação escrita sobre as suas crenças e tradições, porém, sua 

cultura pode ser cotejada através dos artefatos arqueológicos 

com o torques, caldeirão entre outros. Os ditos homens altos, 

louros e de olhos azuis empreenderam um deslocamento 

intespestivo através dos vastos espaços continentais banhados 

pelo Mediterrâneo como nos mostra Julio César no inicio de sua 

narrativa sobre a guerra da Gália. 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

134 

 Concluímos que o Mediterrâneo nos convida a estabelecer 

um intenso dialogo da História com a Antropologia e a 

Arqueologia visando apreender a partir da geografia física junto 

à cultura material informações sobre a sua conectividade e 

interações culturais. O dialogo da História com a Antropologia 

Cultural  tem nos trabalhos de campos  de Claude Lewis-Strauss 

o esforço em descrever e interpretar as significações dos 

sistemas simbólicos, tais com os rituais mágico-religiosos que 

nos apontam para as formas de organização sociais. O conjunto 

de conceitos de José Carlos Rodrigues na Antropologia do 

Poder nos permite analisar a partir dos artefatos fúnebres o 

imaginário social em torno da morte promovendo a coesão 

social entre os celtas, os gregos, os romanos. A Antropologia 

Histórica de Marc Augé e o conceito de lugar antropológico 

permitem identificar e analisar os procedimentos dos usuários 

das praticas mágicas presentes entre os atenienses, romanos e 

iberos cuja tática na maneira de usar a religião ficou demarcados 

nos artefatos de chumbo e fragmentos do ostracas. 

 Analisar o Mar Mediterrâneo, não é só estudar os seus 

aspectos geográficos e/ou a catalogação de vestígios de 

monumentos, santuários e artefatos arqueológicos escavados por 

grupos de pesquisadores. A partir da cultura material, devemos 

cotejar a produção de sentido para aqueles que pelo 

Mediterraneo transitaram e deixaram o seu rastro de memória.  

O diálogo da História com os demais saberes torna-se o 

fundamental mediador das interações culturais que nos permite 

identificar o sentido da memória do Mediterrâneo antigo.  

 

 
Referências Bibliograficas  

 
BLAKE, Emma. The archaeology of Mediterranean prehistory. New York: 

Wiley-Backwell, 2005. 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 135 

BRAUDEL, F. Memórias do Mediterrâneo. Lisboa:Terramar, 2001. 

ECKSTEIN A.M. Mediterranean Anarchy, Interstate war and Rise of 

Rome.California:University of California Press, 2009. 

FLAMARION,Ciro Cardoso. A Etnicidade grega:uma visão a partir de 

Xenofonte.In:PHOINIX. Rio de Janeiro:Mauad Editora, 

2002,pag.75-94. 
HARRIS, W.Vermon. Rethinking the Mediterranean. Oxford:Oxford 

University Press,2005. 

HEGEL,G.W.F. Filosofia de la história universal.Madrid: Revista de 

Occidente,1928. 

HERNANDEZ, Leila M.G. Africa na sala de aula. São Paulo:Selo Negro 

Edições, 2005. 

PURCELL, Nicholas. The Corrupting Sea. New York: Wiley-Backwell, 

2000. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Referência da imagem: 

http://mosaik.wordpress.com/2007/09/24/roman-mosaic-floor-panel/ 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

136 

Influencias orientales en los filósofos neoplatónicos 

 

Patrizia Marzillo 

 

Hablar de neoplatonismo significa necesariamente 

ocuparse de la influencia que el mundo oriental ejerció sobre el 

pensamiento griego. En este artículo quisiera detener mi 

atención en los filósofos neoplatónicos, cuya doctrina quedaría 

incompleta sin el estudio de dicha influencia oriental. Si bien el 

neoplatonismo es un fenómeno que concierne a muchos autores, 

me referiré sólo a cuatro en particular que, en mi opinión, han 

contribuido de una manera especial a la historia del 

neoplatonismo. 

En efecto, la proveniencia de estos autores, a saber, de 

Licópolis (Egipto), Tiro (Líbano), Calcis (Siria) y 

Constantinopla – todos ellos lugares importantes para la 

interacción cultural en el Mediterráneo antiguo – muestra cómo 

la doctrina platónica, para desarrollarse y poder sobrevivir, tuvo 

que abrazar necesariamente los impulsos que provenían de 

Oriente. Me refiero a Plotino, que es visto como el fundador del 

neoplatonismo, a Porfirio, su discípulo fiel, pero que, si tenemos 

en cuenta algunos aspectos de su pensamiento, osaría decir 

transgresor, a Jámblico, que inauguró un nuevo curso de la 

filosofía neoplatónica y, sobre todo, a Proclo, en el que el 

neoplatonismo demostró definitivamente su fuerza absorbente y 

su capacidad de englobar en sí mismo las más diversas 

concepciones. Empecemos por Plotino. 

 

Plotino 

 

Tenemos muchas noticias sobre la vida de Plotino, ya que 

Porfirio escribió una biografía de su maestro en el 301 d.C., 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 137 

anteponiéndola a una edición completa de las obras de Plotino. 

Se debe tener en cuenta que su “Vida de Plotino” intenta 

presentar a éste como el hombre perfecto par excelence, igual a 

los dioses (es la perseguida homoiôsis theô, un concepto muy 

estimado por Platón)
1
; no obstante, se suele admitir que Porfirio 

narra los hechos con cierta objetividad. Comparando sus datos 

con la sucinta información del léxico de la Suda (π 1811), se 

infiere que Plotino nació alrededor del 205 d.C. en Licópolis, en 

Egipto. A los 28 años, empezó a dedicarse completamente a la 

filosofía, transfiriéndose a Alejandría. En el 243 acompañó al 

emperador Gordiano III en su expedición oriental. En el 244 

llegó a Roma donde fundó su escuela platónica. Escribió sus 

tratados entre el 253 y el 269. Murió en el 270, a los 66 años, a 

causa de un mal que no se ha identificado con seguridad, pero 

que le producía llagas en las manos y en los pies, y le dejó ronca 

la voz. Por eso, en los últimos años se había alejado de su 

escuela, para vivir en soledad en el sur de Italia. Su escrito más 

famoso es, como todos sabemos, las Enéadas. 

Como escribe Porfirio, el fin de Plotino era especializarse 

en la filosofía para completar después su formación con el 

aprendizaje de la sabiduría oriental. Veamos cómo se expressa 

PORFIRIO
2
: 

“Permaneciendo con Amonio ininterrumpidamente a partir 

de aquel día, adquirió una formación filosófica tan desarrollada 

que concibió el afán de experimentar la filosofía que se practica 

entre los persas y la que florece entre los indios”
3
. 

Así explica Porfirio por qué Plotino decidió seguir a Gordiano 

en su expedición contra los persas. La filosofía de la que aquí se 

habla es la religión zoroástrica profesada por gimnosofistas y 

magos. Por esta razón, antes de proseguir con nuestro discurso 

sobre Plotino, necesitamos examinar con más detalle las figuras 

de estos sabios orientales. 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

138 

Gimnosofistas y magos: el zoroastrismo 

 

Se da el nombre de “gimnosofistas” a los filósofos de la 

India que, desnudos (eso significa la palabra griega gymnos) se 

esforzaban por seguir una vida ascética en contacto con la 

naturaleza y la pureza del pensamiento. El primer griego en 

entrar en contacto con ellos fue Alejandro Magno. Como nos 

cuenta PLUTARCO (Vida de Alejandro 64), Alejandro capturó 

diez de estos filósofos; ya que tenían reputación de ser 

inteligentes y concisos al contestar preguntas, Alejandro les 

realizó preguntas oscuras de naturaleza científica y metafísica 

declarando que mataría al primero que diera una respuesta 

incorrecta.  

En muchos textos de época grecorromana son presentados 

simplemente como campeones de coraje y de devoción religiosa 

o como ejemplos de vida en armonía con la naturaleza. 

Que sepamos, eran seguidores del zoroastrismo o 

mazdeísmo. De esta línea religiosa se consideraba fundador 

Zoroastro, una figura envuelta en misterio y leyenda, cuya 

existencia histórica se pone en duda. De su vida no sabemos casi 

nada. Según lo que transmite DIÓGENES LAERCIO en su Vida 

de los filósofos 1,2, Zoroastro vivió 6000 años antes de que 

Jerjes atravesase el Helesponto. Él – o los maestros escondidos 

bajo su nombre – instituyó una religión monoteísta también 

llamada mazdeísmo por el nombre de la deidad principal, Ahura 

Mazda. Mazda representaba el bien, mientras su hermano 

gemelo constituía el mal. Por eso, podríamos definir el 

mazdeísmo más correctamente como una religión bipolar en la 

que desempeña una función importante el conflicto entre el bien 

y el mal. 

Más completas son nuestras fuentes en lo que atañe a los 

ritos y a las ceremonias cultuales. Heródoto, por ejemplo, en su 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 139 

descripción de la sociedad persa nos habla de la exposición de 

los muertos, de los matrimonios entre hermanos, padre e hija, 

madre e hijo, y del culto preicónico. 

El zoroastrismo se basaba en la igualdad de todos, sin diferencia 

de género, raza o religión; respetaba todos los seres vivos, el 

trabajo duro y la caridad, la fidelidad extrema a la familia, a la 

comunidad y al país. En concreto, era central en su filosofía la 

vinculación con la naturaleza. Todo tenía que estar en armonía 

con ella y se organizaban muchos festivales para celebrar 

acontecimientos naturales como la llegada del otoño o de la 

primavera. 

Igual que los gimnosofistas indios también los magos 

persas practicaban el zoroastrismo. Eran expertos en magia y en 

cada una de las artes esotéricas de la Persia antigua (astrología, 

alquimia, religión). Se les atribuía lo que se decía de Zoroastro, 

esto es, la capacidad de leer las estrellas y de manipular el 

futuro. HÉRODOTO los describe como sacerdotes. 

Como se ve, parece difícil encontrar una línea de 

demarcación bien definida entre los filosófos o – para ser más 

precisos – entre los sabios mencionados. Demasiadas veces los 

griegos los confunden – por un prejuicio tal vez xenófobo – en 

una amalgama de creencias del Mediterráneo oriental. Por eso, 

me parece más apropiado referirme a todos ellos con el 

apelativo omnicomprensivo de “sabiduría oriental”. Después de 

haber aclarado esto, podemos volver de nuevo nuestra atención 

a Plotino. 

 

Elementos orientales en el pensamiento de Plotino 

 

Como hemos visto, Plotino albergaba el deseo de 

acercarse más a la sabiduría oriental, razón por la que acompañó 

a Gordiano en su campaña militar. Sin embargo, sus 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

140 

expectaciones no se cumplieron, ya que Gordiano murió y él 

tuvo que transferirse a Roma, prefiriendo dedicarse a la 

enseñanza. No teniendo, pues, experiencia directa de los 

orientales, Plotino tuvo un conocimiento del pensamiento 

oriental mediado por la cultura helenística. 

Los estudiosos modernos han redimensionado la presencia 

del influjo oriental en Plotino. Más que en una enseñanza 

filosófica concreta, la influencia oriental tiene que ser vista en el 

horizonte de aquel espíritu místico y religioso común a todo el 

ambiente alejandrino. Seguiendo a Gordiano, Plotino no 

buscaba tanto un conjunto de teorías cuanto un método práctico 

para liberarse del cuerpo y de las pasiones; esto era, a su 

parecer, el culmen de la doctrina aprendida de Amonio
4
. Y eso 

fue lo que encontró entrando en contacto, parcialmente, con el 

mundo oriental. Con Plotino el ascetismo entra de derecho en la 

historia del platonismo en calidad de método para aplicar la 

doctrina de Platón; sus discípulos, sin embargo, emprenderán un 

camino hacia el mundo oriental que les conducirá mucho más 

lejos que al maestro. 

 

Porfirio 

 

Llegamos a Porfirio. Como ya he anticipado, Porfirio es 

una figura ambivalente y muy fascinante. Nació alrededor del 

234 en Tiro y murió en Roma entre el 305 y el 310 d.C. Nada 

sabemos de su infancia. De todas maneras, el suceso más 

importante de su vida fue el encuentro con Plotino que cambió 

radicalmente su pensamiento. De hecho, Porfirio parece haber 

sido en su juventud un admirador de la sabiduría oriental. Hasta 

se dice de él que introdujo los oráculos caldeos en la escuela de 

Plotino
5
. Después, se acercó a la religiosidad de Plotino como 

demuestra, por ejemplo, su “Carta a Anebón”. En dicho 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 141 

documento, Porfirio rechaza la teúrgia e intenta armonizar las 

tradiciones religiosas de los griegos y de los orientales en el 

sistema neoplatónico. En ese periodo escribe también la obra 

Sobre las imágines. 

Para comprender mejor su pensamiento, tenemos que analizar 

más atentamente varios fenómenos como son la teúrgia, el 

hermetismo y los oráculos caldeos. 

 

Antes de Plotino: hermetismo, oráculos caldeos, teúrgia 

 

Hermes Trismegisto es el nombre griego dado a la 

divinidad egipcia Tot, dios de la sabiduría, de la música, de la 

escritura y símbolo de la Luna. El epíteto “el tres veces grande” 

de edad imperial se debe a la tripla invocación “grande, grande, 

grande”, con la cual los egipcios llamaban a Tot. Clemente de 

Alejandría (Misceláneas 6,4,35) describe una procesión, en la 

que se presentan cuarenta y dos escritos fundamentales de 

Hermes sobre la religión egipcia. En ellos se tratan temas de 

astrología, cosmografía, geografía, medicina y teología, pero 

también hay himnos sagrados y normas rituales. En pocas 

palabras, la religión egipcia se presenta aquí, en su recepción 

griega, como una filosofía oculta. Esto es más evidente en el 

Corpus Hermeticum, un conjunto de diecisiete obras teológico-

filosóficas sobre el hermetismo. Sin duda, el aspecto que aquí 

tiene que ser más enfatizado es el título de “escrito de 

revelación” que se atribuía a todas las obras de este tipo. Estas 

revelaban – por lo menos así se creía – las propiedades 

escondidas de piedras, plantas y animales. Los neoplatónicos los 

consideraban escritos sagrados porque prácticamente constituían 

una vulgarización del platonismo. 

Libros sagrados eran también los oráculos caldeos
6
. Se 

trata de una obra, conservada sólo en fragmentos, que fue escrita 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

142 

probablemente al final del s. II a.C. por Juliano
7
 en hexámetros. 

La filosofía, o mejor, la teosofía, que aquí se propugna, unía 

elementos platónicos y orientales en una demonología basada en 

el dualismo entre lo inteligible (el así llamado “intelecto 

paterno”) y lo material. Los seguidores de la doctrina caldea 

practicaban diversos rituales teúrgicos con objetos mágicos (por 

ejemplo el iynx, un tipo de rueda) para unirse a la divinidad
8
. 

Muy importante es el concepto de agalma entendido como 

imagen o estatua de un dios. Uno de los rituales teúrgicos más 

comunes consistía precisamente en invocar una divinidad con 

nombres raros y complicados dirigendo las invocacione
9
 a una 

estatua del dios con el objetivo de que el dios mismo se 

manifestase
10

. Según esta concepción, las estatuas de 

divinidades poseían poderes mágicos y, invocándolas, se podía 

llegar al conocimiento de los verdaderos nombres de los dioses. 

Mientras en Plotino sólo hay indicios de una posible conexión 

entre los nombres y las imágenes de los dioses
11

, en Porfirio ya 

se puede comprobar la presencia de la teoría lingüística fundada 

sobre el binomio teúrgico onomata-agalmata
12

. Porfirio también 

escribió una obra sobre la filosofía de los oráculos que, 

lamentablemente, sólo se nos ha conservado en fragmentos 

(edición WOLFF 1856). 

 

 

Después de Plotino: hacia una nueva forma de platonismo 

 

Después del encuentro con Plotino, Porfirio mudó la 

dirección de su pensamiento y se empeñó en escribir obras que 

demostrasen su cambio. Se acercó al ascetismo de Plotino 

componiendo su De abstinentia, un tratado que enumera las 

ventajas de la abstinencia de la carne y, sobre todo, la Carta a 

Anebón, en qué Porfirio critica racionalmente la teúrgia y todas 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 143 

las prácticas mágicas
13

. En Sobre las imágines
14

, Porfirio vuelve 

a reconsiderar el significado de las estatuas de los dioses. Aquí 

la teúrgia es recuperada bajo la bandera del sincretismo 

religioso. Porfirio se dedica a una interpretación alegórico-

mística de los símbolos y de los atributos de las estatuas de 

dioses griegos y egipcios. El objetivo que Porfirio persigue con 

tal procedimiento es el conocimiento de la divinidad a través de 

manifestaciones que son, de hecho, símbolos
15

. 

Dos preguntas surgen espontáneamente: 1) Por qué recuperó 

Porfirio la teúrgia, que había rechazado en la Carta a Anebón y 

2) cómo fue posible integrar en la escuela de Plotino enseñanzas 

que le eran, a primera vista, extrañas. 

La respuesta a la primera pregunta debe ser buscada en el 

conflicto que enfrentó a los neoplatónicos con los cristianos. Los 

filósofos paganos habían entendido bien que el Cristianismo era 

la única religión capaz de hacer competencia a la doctrina 

platónica. En cambio, todos los cultos orientales no constituían 

en sí una amenaza real; al contrario, más bien podían convertirse 

en preciosos aliados para crear un único bloque greco-oriental 

contra el peligro proveniente del oeste. Por eso a partir de 

Porfirio, los neoplatónicos empezaron a ocuparse 

científicamente de la sabiduría oriental para demostrar que ésta 

no era otra cosa sino una forma de filosofía platónica expresada 

de un modo diferente. De esta manera, el platonismo en clave 

oriental venía a ser una doctrina superior al cristianismo por 

antigüedad. A la superioridad cronológica, además, le 

correspondía, según cuanto había afirmado ARISTÓTELES
16

, la 

superioridad efectiva. 

El problema, sin embargo, que se les presentaba a los 

neoplatónicos, y a Porfirio el primero, fue cómo adaptar las 

creencias egipcias y orientales en general a la doctrina platónica. 

Se necesitaba un método que pudiese trasformar cualquier teoría 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

144 

in preceptos neoplatónicos. Dicho método lo encontraron los 

neoplatónicos en la así llamada alegoresis, a saber la 

interpretación alegórica. Explicando alegóricamente 

concepciones orientales, pudieron subrayar los puntos en común 

entre platonismo y sabiduría oriental para concluir que todo era 

filosofía platónica. 

Con Porfirio, entonces, se niega, en un primer momento, 

la teúrgia, pero se da inicio a aquel fenómeno de sincretismo 

cultural y, sobre todo, religioso que veremos completado en 

Proclo. 

 

Jámblico 

 

Entre Porfirio y Proclo se coloca Jámblico. De su vida 

poco se conoce. Nació en Calcis de Siria en la segunda midad 

del s. III, muriendo alrededor del 325. Aunque fue discípulo de 

Porfirio, Jámblico se alejó de su maestro por mantener 

diferencias significativas de pensamiento con éste y fundó una 

escuela propia. Con Jámblico, de hecho, la filosofía 

neoplatónica se mueve definitivamente en la dirección de la 

teúrgia, de los misterios y de la alegoresis. Si bien los oráculos 

caldeos ya eran conocidos por Porfirio, sólo con Jámblico se 

convierten en una parte importante de la filosofía neoplatónica. 

Desgraciadamente, se ha perdido la extensa obra de Jámblico 

(28 libros) sobre la teología caldea
17

, e igualmente su Sobre las 

imágines, que trataba de los poderes mágicos atribuidos a las 

imágenes de los dioses; no obstante, se ha conservado su tratato 

De mysteriis
18

, esto es, la respuesta del arcipreste egipcio 

Abamón a la carta de Porfirio a Anebón. Aquí, obviamente, 

tenemos que entender misterios en el significado de doctrina 

secreta. En tal sentido, los griegos siempre habían considerado 

los “misterios” como algo que poseía, según su propia 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 145 

naturaleza, verdades escondidas que necesitaban ser 

interpretadas alegóricamente. Así, por ejemplo, se entendían las 

palabras de Orfeo y de la doctrina pitagórica
19

 (de la que 

hablaremos más adelante). El que los mitos se asemejan también 

a los misterios, ya fue desarrollado por HERÁCLITO EL 

ESTOICO
20

, PSEUDO-PLUTARCO, FILÓN
21

, CLEMENTE
22

 

y MÁXIMO DE TIRO
23

, entre otros; sin embargo, la relación 

entre misterios y alegoresis adquirió un mayor realce sólo con 

Jámblico a través de la fusión entre filosofía y religión. 

Jámblico se esforzó mucho en rechazar la acusación que 

consideraba a la teúrgia lo mismo que la magia. La teúrgia no 

puede ser confundida con prácticas mágicas en cuanto que es 

una forma superior de teología. De hecho, si la teología es 

epistêmê, conocimiento de los dioses, la teúrgia es la technê, el 

método que permite la unión con la divinidad. En otras palabras, 

Jámblico encuentra en la teúrgia aquel método práctico para 

liberarse del cuerpo y de las pasiones que ya buscara Plotino en 

su época. De este modo, Jámblico dejó su huella en Proclo. 

Otro punto importante es la exégesis alegórica, un método 

que Filón de Alejandría había ampliamente desarrollado para la 

Sagrada Escritura. Jámblico aplica a los mitos orientales este 

método, que Porfirio ya había usado antes para interpretar a 

Homero (en su obra La cueva de las ninfas por ejemplo). En el 

primer capítulo del libro 7 del De mysteriis se cuenta la historia 

del dios egipcio que de niño está sentado en una flor de loto y 

después se alza del légamo a la luz. El mito es interpretado por 

Jámblico como la imagen de un conocimiento místico, 

escondido, invisible, expresado a través de símbolos. El alzarse 

del légamo hacia la luz es visto por Jámblico como un alzarse de 

lo material y corpóreo hasta lo intelectual. Como se ve, se usa de 

facto un mito egipcio para enseñar conceptos de filosofía 

neoplatónica. 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

146 

“Símbolo” se convierte en una palabra muy importante. 

Symbolon significaba originariamente un objeto, una marca de 

identificación que un huésped exhibía para hacerse reconocer. A 

partir de este significado, la palabra empezó a indicar las dos 

mitades que van juntas. En los pitagóricos era un signo de 

reconocimiento para los miembros de la comunidad que a 

menudo se servían de fórmulas secretas. Después, símbolo 

adquirió un sentido técnico en la exégesis alegórica y se 

convirtió, entre los neoplatónicos, en un sinónimo de alegoría. 

En Jámblico, símbolo es lo mismo que misterio. Los dos 

conceptos tienen en común la distinción que se hace entre 

adeptos y no-adeptos. Sólo los iniciados pueden comprender las 

realidades teológicas y metafísicas escondidas detrás de los 

símbolos. Junto a symbolon, Jámblico también utiliza – con el 

mismo significado – synthema.
24

 Aclarado esto, volvamos otra 

vez al contenido del De mysteriis para ver cómo se engloba la 

teosofía egipcia en el sistema neoplátonico. 

La tesis principal del De mysteriis afirma que el 

conocimiento de los dioses es innato en los hombres
25

. Además, 

hay dos formas de conocimiento, una racional y una más allá de 

lo racional; Jámblico asocia la segunda forma al concepto de 

símbolo y a la teúrgia
26

. 

Los arquetipos de la teúrgia son seres divinos: arcángeles, 

ángeles, demonios y héroes. Todos son conceptos griegos que, 

sin embargo, en su recepción neoplatónica muestran una 

influencia oriental. Tomemos el caso de los ángeles y los 

arcángeles
27

. Los ángeles son seres divinos con una función 

mediadora entre hombres y dioses
28

. En particular, siete 

arcángeles dirigen los siete planetas (la Luna, el Sol, Mercurio, 

Venus, Marte, Júpiter, Saturno). En este sentido, la palabra 

archangelos aparece por primera vez en Nicómaco de Gerasa, 

un pitagórico del s. I-II d.C., referido por JÁMBLICO 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 147 

(Theologoumena arithmeticae 56,10-57,13). Explicando el 

epíteto de Atenea “Agéleya”, a saber “conductora de rebaños”, 

Nicómaco asimila aquí las “agelai” (rebaños) a las esferas de los 

planetas remitiéndose a una equiparación que ya existía en la 

sabiduría babilónica; del masculino “ageloi”, usado para definir 

lo mismo en los oráculos caldeos, y de su variante corrompida 

“aggeloi”, infiere más adelante que aggeloi indica los 

guardianes de las siete “agelai”. Por eso se ha dado el nombre de 

“aggeloi” a los guardianes de las siete esferas y el de arcángelos 

a sus conductores
29

. Más tarde, PROCLO identificará esas 

fuerzas arcangélicas con la constelación de las Pléyades
30

. 

Es evidente que una gran parte de la doctrina oriental entra 

en el neoplatonismo por el canal del pitagorismo y de la 

numerología. Por eso, se necesita analizar brevemente qué había 

sido y en qué se había convertido la filosofía de Pitágoras en 

aquellos años. 

 

El neopitagorismo 

 

En la edad imperial hubo un renacimiento de la filosofía 

pitagórica que puso nuevamente el acento en lo incorpóreo y lo 

metafísico después de la experiencia empírica de las escuelas 

alejandrinas. La doctrina del número supone tres valencias: una, 

que podríamos llamar con GIOVANNI REALE, 

“metodológica”; una ontológico-metafísica y una teológico-

teosófica. Los números son, de hecho, al mismo tiempo signos 

para explicar el ser y el ser mismo de todas las cosas. La tercera 

valencia es la que más nos interesa para nuestro tema. 

Nicómaco, por ejemplo, recuperó una forma muy antigua de 

entender los números, identificando los números del uno a diez 

con diferentes dioses y, en consecuencia, adoraba los números 

como divinidades
31

. El 1, por ejemplo, es en la doctrina 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

148 

neopitagórica la mónada, la unidad, el principio de todo, 

mientras la diada (el 2) representa la división del universo en 

dos partes; el 7, como ya hemos visto, es identificado con las 

siete esferas de los planetas. Esta numerología – si así queremos 

llamarla – deriva de la antigua religión babilónica que 

identificaba los números con los dioses y con las cosas en una 

perspectiva astrológica. 

A la “mística” del número la acompaña la creencia en 

destinos escatológicos que tienen como fin la unión con la 

divinidad. Testigo de esta actitud son los famosos “Versos 

Áureos” atribuidos a Pitágoras, pero escritos en un momento no 

muy preciso de los primeros siglos d.C. Si la identificación de 

los números con divinidades es claramente de matriz babilónica, 

también las reglas de comportamiento indicadas en los “Versos 

Áureos” remiten a aquel ascetismo, a aquel vínculo con la 

naturaleza que hemos observado en los sabios orientales. De 

hecho, el neopitagorismo se caracteriza por el sincretismo 

religioso. A causa de dicho sincretismo, se admiten en la 

filosofía neoplatónica principios extraídos de diversas religiones 

(la egipcia y otras del Próximo Oriente). Tal vez por ello, las 

doctrinas pitagóricas degeneraron con frecuencia en astrología, 

charlatanismo, superstición, magia y hechicería, y se atribuyeron 

a la figura de Pitágoras historias fabulosas y leyendas que 

pretendían hacer de él un personaje santo, milagrero, prodigioso 

y casi fantástico. El neopitagorismo, pues, se desfiguró y 

terminó por desvanecerse en el filón esotérico del 

neoplatonismo, sobre todo en Proclo. 

 

Proclo 

 

Marino de Nápoles [en Samaria] escribió una biografía 

de su maestro Proclo. Junto al artículo de la Suda π 2473, 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 149 

constituye nuestra principal fuente para la vida de Proclo. 

Nacido en Constantinopla en el 412 de una rica familia, Proclo 

estudió inicialmente en Licia, después en Alejandría hasta llegar 

a Atenas donde murió en el 485. Ahí se cumplió su destino, 

como nos cuenta MARINO (Vida de Proclo 10): “De veras, si 

no hubieras venido, habría cerrado”, dice el guardián de la 

escuela de Atenas a Proclo. 

 

Teúrgia y alegoresis 

 

Siempre gracias a Marino, sabemos cómo Proclo no sólo 

fue un defensor de la teúrgia como Jámblico, sino que poseía 

nada menos que virtudes teúrgicas que le consentían vivir en 

unión con la divinidad. Marino nos presenta las “virtudes 

teúrgicas” como el último estadio de virtud al que un hombre 

puede llegar. La formación personal del hombre, maestro, 

director de la escuela de Atenas también se refleja en su 

programa didáctico. La oferta formativa de la Academia dirigida 

por Proclo preveía, de hecho, después del estudio de Aristóteles 

y de Platón
32

, un nivel muy avanzado constituído por la poesía 

teológica o, si preferimos, la teología expresada en versos. En 

concreto, se trata aquí de los oráculos caldeos y de las obras de 

Orfeo. De los oráculos, ya hemos hablado. En lo que concierne a 

Orfeo, tenemos que decir que ya en tiempos antiguos y en los 

siglos posteriores se formó un conjunto de escritos atribuídos al 

mítico poeta de Tracia que, lamentablemente, se ha conservado 

sólo en fragmentos. La historia de Orfeo, cantor legendario que 

hechizó hasta los dioses del inframundo y después fue 

desmembrado por las ménades tracias, es muy parecida, sobre 

todo en lo que respecta su muerte, a la historia de Dioniso, 

matado por los titanes; por eso, se le tributaron al poeta honores 

divinos. Más aún, Orfeo era considerado por los neoplatónicos 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

150 

como un poeta-teólogo que bajo el velo de la alegoría había 

revelado verdades absolutas. 

Proclo comentó sea los oráculos caldeos que todo el 

corpus órfico. Ninguno de los dos comentarios han sobrevivido 

a la estricta selección de los amanuenses. En realidad, tampoco 

los comentarios de Proclo a los poetas-teólogos griegos, a saber, 

Homero y Hesíodo, se han conservado, pero, en el caso de 

Hesíodo, junto a referencias en otras obras de Proclo, como, por 

ejemplo, en su comentario a la República de Platón, también hay 

testimonios directos de la actividad exegética de Proclo. De 

hecho, en el enorme cúmulo de escolios antiguos a Los trabajos 

y los días de Hesíodo, también se han conservados fragmentos 

del comentario de Proclo a esta obra hesiodea
33

. En ellos es 

posible reconstruir el método exegético de Proclo. 

Antes de ver un ejemplo, se necesita decir que Proclo 

había elaborado en su comentario a la República platónica una 

teoría sobre la poesía que intentaba conciliar y legitimar su 

trabajo y el de otros neoplatónicos sobre textos poéticos, a pesar 

de la condena de la poesía hecha por Platón. Dividendo la poesía 

en divinamente inspirada, didáctica y mimética, Proclo pudo 

demostrar que la condena de Platón sólo se refería a la poesía 

mimética, que es una imitación de la realidad y no conduce, 

pues, a ningún conocimiento, mientras la poesía divinamente 

inspirada – y aquí Proclo se remite a la doctrina platónica del 

enthusiasmos – tiene que ser bien estudiada, comentada y 

entendida puesto que en ella se esconden profundos significados 

teológicos. 

Ya hemos visto que Porfirio se dedicó a la exégesis 

alegórica de Homero, Jámblico a la de los mitos egipcios; 

Proclo interpretó alegóricamente a los poetas-teólogos griegos y 

extranjeros. Hablando de alegoresis, sin embargo, no debemos 

creer que se trata de un procedimiento en donde el significado 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 151 

literal pierde toda su fuerza; al contrario, la más grande 

innovación neoplatónica en la interpretación alegórica consiste 

en el mantener los dos sentidos, dando vida a una alegoresis que 

podríamos definir complementaria. Para explicar este hecho, se 

puede recurrir a lo que arriba he mencionado sobre la 

constelación de las Pléyades identificadas por Proclo con las 

fuerzas arcangélicas, que guían las siete esferas de los planetas. 

Veamos el texto con un poco más de detenimiento. En el verso 

383, al inicio de la parte de su poema dedicada a los trabajos 

agrícolas, HESÍODO escribe: 

Cuando las Pléyades, hijas de Atlas, aparecen
34

. 

PROCLO comenta
35

: 

Han dicho que sus hijas [de Atlas], las Pléyades, son siete: 

Celeno, Estérope, Mérope, Electra, Alcíone, Maya, Táigete. 

Todas ellas son las potencias arcangélicas que dirigen las siete 

esferas: Celeno, la esfera de Saturno; Estérope, la de Júpiter; 

Mérope, la de Marte; Electra, la del Sol; Alcíone, la de Venus; 

Maya, la de Mercurio; Táigete, la de la Luna. Y las causas de 

eso son evidentes. Por otro lado, las siete están también en el 

cielo de las estrellas fijas como un adorno del firmamento que 

llaman “Pléyades”, un grupo estelar que también la gente 

corriente puede ver en la constelación de Tauro, cuya aparición 

y desaparición provoca un cambio de aire muy grande. 

Como se ve, aunque se interprete las Pléyades como fuerzas 

arcangélicas, sin embargo, ellas siguen siendo, en su significado 

literal, el grupo de siete estrellas de la constelación de Tauro. 

 

Sincretismo religioso y la lucha contra los cristianos 

 

Otro fenómeno que alcanza en Proclo su ápice es el 

sincretismo religioso. MARINO (Vida de Proclo 22) dice de su 

maestro: 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

152 

Según ella [la sabiduría] operó y, de esta manera, pudo, 

sin esfuerzos, asimilar toda la teología helénica y bárbara, 

incluso la esbozada en los relatos míticos, y llevarla a la luz para 

todos los que querían y podían comprenderla, interpretando todo 

con inspiración excepional y llevando todo a la armonía. 

Dos cosas son importantes en el pasaje leído. En primer lugar, 

Marino afirma cómo Proclo estudió y comentó, no sólo la 

teología helénica, sino también la bárbara. Esto confirma lo que 

Marino muestra en el capítulo 19, en donde se enumeran todas 

las divinidades extranjeras (en particular orientales) que Proclo 

adoraba y todos los ritos de ayuno y de purificación a los que se 

sometía. MARINO concluye aquí recordando una frase que 

Proclo siempre repetía: 

Al filósofo no le conviene cuidarse de una única ciudad o 

sólo de las instituciones nativas de algunos, sino que debe ser en 

general el hierofante de todo el mundo. 

Proclo, pues, como filósofo, se sentía en la obligación de honrar 

todos los cultos y los dioses conocidos. El porqué de esta 

práctica lo explica Marino en el susodicho párrafo 22: la 

armonía. La armonía que busca es la de los cultos orientales con 

la filosofía neoplatónica. Proclo intenta incesantemente 

armonizar la doctrina platónica con el patrimonio de sabiduría y 

religiones del Próximo Oriente con el objetivo de poderlas 

incluir en el sistema platónico. El fin de tal fusión es el que 

hemos visto en Porfirio. En un momento histórico, en el que el 

Cristianismo había conquistado el mundo occidental, el bloque 

oriental, bajo la égida del platonismo, o mejor, del 

neoplatonismo, se presentaba como el único capaz de resistir y 

ofrecer una sólida alternativa a los no-cristianos. 

 

 

 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 153 

Conclusiones 
 

Como hemos visto, la necesidad de encontrar un método 

que pudiese poner en práctica la doctrina platónica de liberar el 

alma del cuerpo, la busca Plotino en la antigua sabiduría persa e 

indiana. Sus discípulos tuvieron que enfrentarse otros 

problemas. La cuestión no era tanto encontrar un método que 

pudiese poner en acto el platonismo, cuanto protegerse contra el 

creciente peligro que provenía de la doctrina cristiana. Los 

neoplatónicos, Porfirio, parcialmente, pero sobre todo Jámblico 

y Proclo, hicieron propios cultos extranjeros y adaptaron la 

teúrgia, la magia, el pitagorismo y todo el patrimonio de 

sabiduría oriental en el sistema platónico. Así, a través del 

ascetismo, de la abstinencia absoluta de carne y de sexo, y a 

través de la recepción de la teúrgia y, sobre todo, de toda la 

teología extranjera en el sistema neoplatónico, pudieron 

garantizar la supervivencia del mundo pagano dentro del marco 

del platonismo por lo menos hasta el 529 d.C., año en que 

Justiniano ordenó que se cerrara la escuela de Atenas. Sin sus 

influencias orientales, probablemente no habría existido el 

neoplatonismo en la forma en la que lo conocemos. 
 

 

Notas: 

 Cfr. PLAT. Resp. 500c y Theaet. 176b. 
2 Vida de Plotino 3. 
3 Traducción de J. IGAL 1982. 
4 Así IGAL 1982 pág. 13. 
5 Sobre el influjo de la teología caldea en Porfirio véase DES PLACES 1971 

págs. 18–24; 1984 págs. 2308–2311. 
6  Cfr. GÓMEZ DE LIAÑO 1998 págs. 473-492. 
7 No se sabe con seguridad si la obra fue escrita por Juliano el Caldeo o por 

su hijo, Juliano el Teúrgo, véase SUDA ι 433–434 y LEWY 19783 págs. 3–5. 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

154 

8 Sobre la religiosidad de Jámblico véase el artículo de E. DES PLACES en 

REVERDIN 1975 págs. 69–101; sobre la religiosidad neoplatónica en el s. 

IV y V d.C. véase el artículo por H. DÖRRIE en el mismo volumen págs. 

257–286. Aquí también se encuentra una amplia bibliografía sobre el tema. 
9 A menudo estas invocaciones eran nombres sin sentido, asêma onomata 

(véase JÁMBL. De myst. 7,4), que también eran llamados símbolos. 
10 Sobre la teúrgia véase DODDS 1951 págs. 283–311. 
11 HIRSCHLE 1979 págs. 39–42. 
12 Véase HIRSCHLE 1979 págs. 42–48. 
13 La carta ha sido parcialmente conservada por JÁMBLICO, De mysteriis, 

por TEODORETO, Curación de las enfermedades griegas, por EUSEBIO, 

Praep. evang., por CIRILO, Contra a Juliano, y resumida por AUGUSTÍN, 

La ciudad de Dios X 11. TH. GALE fue el primero que compiló, reunió y 

ordenó los fragmentos acompañándolos de una traducción en latín (Oxford 

1678); la edición del Gale es la misma impresa por PARTHEY, (Berlín 

1857) junto al De mysteriis de Jámblico. «Dos escritos a Anebón» están 

mencionados en el Fi-hrist por MUHAMMED IBN ISHAQ (traducción en 

alemán por A. MULLER, Die griech. Philos. in der arab. Überlieferung, 
1873); «dos libros a Anabu» vienen aludidos en IBN AL-QIFTĪ'S TA'RIH 

AL-HUKAMĀ', ed. por J. LIPPERT, Lipsia 1903; «dos libros a Libanium» 

(=¿Anebón?) son citados por CASIRI, Bibliotheca arabo-hispana 

escurialensis, I (1760), y en la Historia compendiosa dynastiarum, autore 

Gregorio Abul-Pharajio arabice edita et latine versa ab Ed. Pocockio, 

Oxford 1663. 
14 De EUSEBIO, Praep. ev. 3,7,1–4; 3,9,1–5; 3,11–13,2. BUFFIÈRE 1973 

págs. 535–540 confirma que esta obra fue escrita después del encuentro con 

Plotino. 
15

 Para el análisis de la palabra «símbolo» en esta obra véase CROME 1970 

págs. 124–142. 
16 Met. A 983b. 
17 DAMASCIO, De princ. 1,86; 1,154 habla de esta obra de Jámblico. 
18 Para la incuestionable atribución de esta obra a Jámblico véanse 

HOPFNER 1922 págs. V–XII y DES PLACES 1989 págs. 7-8. 
19 Cfr. BUFFIERE 1973 págs. 36–39; 48–51. 
20 All. hom. 53; 64; 76. 
21 Cfr. De prov. 2,40. 
22 Por ej. Misc. 9,56,5. 
23

 Véase Or. 4,5. 
24 Véase HIRSCHLE 1979 pág. 48. 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 155 

25 De myst. 1,3. 
26

 JÁMBLICO, de myst. 2,11 explica la diferencia entre filosofía y teúrgia. 

Sobre la relación entre teúrgia y filosofía en de mysteriis, véanse las 

monografías por CREMER 1969 y NASEMANN 1991. 
27 Véase LÓPEZ SALVÁ 2000 págs. 36s. 
28 Véase CUMONT 1915 págs. 170–182. 
29 Cfr. CUMONT 1915 págs. 163–165 
30 In Hes. Fr. CLXII MARZILLO. 
31 FOCIO, Bibl. cód. 187, 142b 40 sigs. 
32 Cfr. FARAGGIANA DI SARZANA 1987 pág. 31. 
33 Edición MARZILLO 2010. 
34 Obra y Días 383. 
35 Fr. CLXII,9-20 MARZILLO. 
 

Referência: 

BRISSON, Luc: « Proclus et l‟orphisme » en: PEPIN, Jean, SAFFREY, 
Henri Dominique, Proclus lecteur et interprète des anciens. Actes 

du Colloque international du CNRS, París 2-4. Okt. 1985, París: 

Editions du Centre National de la Recherche Scientifique, 1987, 43–

104. 

BUFFIÈRE, Félix: Les mythes d‟Homère et la pensée grecque, París: Les 

Belles Lettres, 19732. 

CREMER, Friedrich W.: Die chaldäischen Orakel und Jamblich de 

mysteriis, Meisenheim am Glan: Hain 1969. 

CROME, Peter: Symbol und Unzugänglichkeit der Sprache. Jamblichos, 

Plotin, Porphyrios, Proklos, Múnich: Wilhelm Fink Verlag, 1970. 

CUMONT, Franz: “Les anges du Paganisme”, Revue de l‟histoire des 

religions 72 (1915) 159–182. 
DES PLACES, E. (ed.): Oracles chaldaïques, París : Les Belles Lettres 1971. 

DES PLACES, Edouard.: “Les Oracles chaldaïques”, Aufstieg und 

Niedergang der römischen Welt II 17,4 (1984) 2299–2335. 

DES PLACES, Edouard: Jamblique. Les mystères d‟Égypte, París: Les 

Belles Lettres, 19892. 

DODDS, Eric R.: The Greeks and the Irrational, Berkeley - Los Angeles: 

Univ. of California Press, 1951. 

FARAGGIANA DI SARZANA, Chiara: “Le commentaire à Hésiode et la 

paideia encyclopédique de Proclus”, en: PEPIN, Jean, SAFFREY, 

Henri Dominique, Proclus lecteur et interprète des anciens. Actes 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

156 

du Colloque international du CNRS, París 2-4. Okt. 1985, París: 

Editions du Centre National de la Recherche Scientifique, 1987, 21–

41. 

GERSON, Llyod P: Plotinus, Cambridge: Cambridge University Press 1996. 

GÓMEZ DE LIAÑO, Ignacio: El círculo de la sabiduría, Madrid: Siruela, 

1998. 
HALFWASSEN, Jens: Plotin und der Neuplatonismus, Múnich: Beck, 2004. 

HENRY, Paul, SCHWYZER, Hans-Rudolf (eds.): Plotini Opera, 3 vols., 

París-Bruselas: Desclée de Brouwer, 1951-1973. 

HIRSCHLE, Maurus: Sprachphilosophie und Namenmagie im 

Neuplatonismus, Meisenheim am Glan: Hein, 1979. 

HOPFNER, Theodor: Jamblichus. Über die Geheimlehren, Leipzig: 

Theosophisches Verl.-Haus, 1922. 

IGAL, Jesús (ed.): Porfirio. Vida de Plotino, Madrid: Gredos, 1982. 

LACROSSE, Joachim: La philosophie de Plotin, París: Presses Univ. de 

France, 2003. 

LEWY, Hans: Chaldaean Oracles and Theurgy. Mysticism, Magic and 

Platonism in the Later Roman Empire, París: Inst. Français 
d'Archéologie Orientale, 19783. 

LÓPEZ SALVÁ, Mercedes: “Demonios y Espíritus en las Religiones 

Primitivas del Próximo Oriente” en: PÉREZ JIMÉNEZ, Aurelio, 

CRUZ ANDREOTTI, Gonzalo (eds.): Seres intermedios. Ángeles, 

demonios y genios en el Mundo Mediterráneo, Madrid: Ed. 

Clásicas, 2000, 23–46. 

MARZILLO, Patrizia: Der Kommentar des Proklos zu Hesiods „Werken und 

Tagen‟, Tubinga: Narr Verlag, 2010. 

NASEMANN, Beate: Theurgie und Philosophie in Jamblichs De mysteriis, 

Stuttgart: Teubner 1991. 

PÉREZ JIMÉNEZ, Aurelio, CRUZ ANDREOTTI, Gonzalo (eds.): Seres 
intermedios. Ángeles, demonios y genios en el Mundo Mediterráneo, 

Madrid: Ed. Clásicas, 2000.  

RAMOS JURADO, Enrique Ángel: “Magia y teúrgia en „De mysteriis‟ de 

Jámblico”, MHNH: revista internacional de investigación sobre 

magia y astrología antiguas 2 (2002), 111-127. 

REALE, Giovanni: Storia della filosofia antica IV, Milán: Bompiani, 1978. 

REVERDIN, Olivier (ed.): De Jamblique à Proclus, Ginebra : Fondation 

Hardt, 1975. 

SANTA CRUZ, María Isabel, CRESPO, María Inés: Plotino. Enéadas, 

Buenos Aires: Ediciones Colihue, 2007. 



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 157 

SCHISSEL, Otmar: “Der Stundenplan des Neuplatonikers Proklos”, 

Byzantinische Zeitschrift 26 (1926), 265-272. 

WILCKEN, Ulrich: ”Alexander der Große und die indischen 

Gymnosophisten”, Sitzungsberichte der Preussischen Akademie der 

Wissenschaften. Philos.-hist. Klasse (Berlín 1923), 97-118. 

WOLFF, Gustav (ed.): Porphyrii de philosophia ex oraculis haurienda, 
Berlín: Springer, 1856. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

Referência da Imagem: 

http://www.theoi.com/Gallery/Z2.1.html 



Memórias Do Mediterrâneo Antigo 
 

158 

Os Autores: 

 

 Prof. Mestrando Alair Figueiredo Duarte - 

PPGHC/UFRJ 

 Prof.ª Dr.ª Ana Thereza Basilio Vieira –  

    UFRJ 

 Prof.ª Dr.ª Claudia Beltrão da Rosa –  

    UNIRIO 

 Prof. Dr. Cláudio Umpierre Carlan –  

    UNIFAL  

 Prof. Ms. José Roberto de Paiva Gomes - 

NEA/UERJ  

 Prof.ª Dr.ª Margaret M. Bakos – 

    PUC/RS 

 Prof.ª Dr.ª María Cecilia Colombani - 

Universidad de Mar del Plata y Universidad 

de Morón / Argentina 

 Prof.ª Dr.ª Maria Regina Candido – 

    UERJ  



              NEA/UERJ - Núcleo de Estudos da Antiguidade 159 

 Prof.ª Dr.ª Patrizia Marzillo –  

    Ludwig-Maximilians- Universität /  

Alemanha 

 Prof. Dr. Pedro Paulo de Abreu Funari – 

UNICAMP 

 

 

 

 

 

 

Referência da imagem: 

http://www.theoi.com/Gallery/Z35.1A.html 



 


