Maria Regina Candido

Medeia, Mito ¢
Plagia

A Imagem atravgs do tempo

Primgira €dicao



Maria Regina Candido
IBN:98-85-60633-00-3

Nucleo de Estudos da Antiguidade

NGcleo di
Estuados da
Antlgllidada.




Copyright: Todos os direitos desta edicao estao reservados
ao Nucleo de Estudos da Antiguidade - NEA,
da Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 2006.

Capa
Equipe NEA
CVA Ill,3,36(Paris) Euripides, Medea

Editoragao Eletronica
Equipe NEA

CANDIDO, Maria Regina.
Medéia, Mito e Magia: a imagem através do tempo.
Maria Regina Candido. Rio de Janeiro:NEA/UERJ
Fabrica do Livro/SENAI, 2006/2007.
135 paginas
Inclui Bibliografia
ISBN: 987-85-60538-00-3

1. Mitologia 2. Religiao e Magia 3. Cultura Grega

Nucleo de Estudos da Antiguidade
site: www2.uerj.br/~nea

e-mail: nea_hist@uerj.br

Tel:(021)2587-7295

2. Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

A mestra Profa Dra Neyde Theml
que me iniciou nos caminhos e
mistérios da mitologia grega

Aos deuses pela forca e coragem
a minha familia por acreditar
e aos amigos pela cumplicidade.



4

Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Apresentacao

A professora doutora Maria Regina Candido
vem pesquisando o tema mito e magia na pdlis de
Atenas ha alguns anos com muita criatividade. O
presente livro demonstra a sua capacidade de
sintese. Nele, a magia aparece como um conjunto
de praticas, de conhecimento e igualmente de uma
arte que atrai as forgas divinas do Cosmos.Esse
conjunto permite conhecer o segredo da organizacao
do universo, de agarrar o encadeamento dos objetos,
dos seres e dos deuses.

O mundo organizado, harménico e coerente é
representado por um circulo, figura geométrica
perfeita que desenha, por exemplo a serpente mistica
de Athena e o disco solar de Zeus. O mundo é
organizado por solidariedades que ligam de maneira
permanente todos os elementos do Cosmos. Todos
estdo ligados uns aos outros em longas correntes
ditas de correspondéncia. Assim, toda a vida, todo
o ser, todo o objeto se encontra por sua propria
existéncia inscrito numa série de seres que pde em
relagéo todos, incluisive as divindades miticas.



A magia repousa sobre um sistema taxolégico
complexo que permite formar uma grande cadeia na
qual se pode chegar até a divindade. Portanto, as
famosas leis magicas explicam o valor dos
substitutos, das representacbes (amuletos), da
musica, da danca e sobretudo dos encantamentos.
O mundo do magico se afirma bem como aquele
onde a imagem é objeto , 0 nome é a pessoa, a voz
é criadora tornando visivel o invisivel. As leis magicas
se orientam pelo complexo jogo de transferéncias
simbdlicas.

A unidade do mundo magico se expressa numa
espécie de simbolismo universal onde cada coisa é
o simbolo objetivo do ser. Os corpos visiveis
simbolizam os espiritos invisiveis. Desta forma, as
esferas celestes simbolizam a imobilidade divina e a
fixidez do tempo. Na magia ndo importa qual coisa
pode tornar-se um simbolo. Por exemplo, um gesto
humano, um animal, uma palavra, uma escrita,
imagens ou estatuetas, terao, sempre neste universo,
uma capacidade de produzir o maravilhoso. A coisa

e o simbolo se confundem misteriosamente.
A acdo do magico € como um processo de
totalidade. Ele age da maneira com a qual a parte
6 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

A acdo do magico € como um processo de
totalidade. Ele age da maneira com a qual a parte
representa o todo. O todo esta nas partes A acao
magica aciona todo um processo de transferéncias
simbdlicas: a lei de continuidade simpatica é na
verdade a traducédo do principio de contagio
metonimico, similaridade simpética € a traducao do
principio de contagio metaforico.. A homologia cria
as semelhancas de estrutura e ndo somente de
funcdo, mas é a acao magica um instrumento de
unificacdo excepcional.

Ela ultrapassa as diferencas dos objetos e
estabelece uma unidade fundada n&o por
semelhanca mas por relacdes de identidade
estruturais entre o todo e as partes. Desenvolvendo
toda uma gama de correspondéncias simbdlicas. O
magico sabe que operando sobre a parte ele pode
criar correspondéncias simbolicas com o todo. Seu
poder é fonte de saber e vice-versa.

Neyde Theml
Professora Titular de Historia Antiga
Laboratorio de Historia Antiga/PPGHC



8

Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Prefacio

O tema deste livro, cujo financiamento provém
do Programa Prociéncia/UERJ, integra a pesquisa
sobre religido, mito e magia junto a sociedade dos
atenienses no periodo classico. Tenho um especial
interesse pela dramaturgia e considero o género
tragico como um complemento a democracia e
ambas formam a singularidade da cultura dos
atenienses. Em Atenas, a morte tornou-se um
espetaculo para ser visto e a atividade ritualizada
assim como o0s sacrificios passaram a integrar o
palco tragico diante do atento olhar dos
expectadores.

Entretanto, o ritual mantém limitacées e interdito
nos sacrificios protagonizados no palco: identifica-
se a presenca de libacbées como o derramamento
de liquidos, exceto o0 ato de verter 0 sangue da vitima
sacrifical, por esgorjamento ou degola, diante do
olhar do publico presente ao teatro. O ato de esgorjar
a vitima de sacrificio ndo é representado no espaco
visivel do palco tragico por ser considerado tabu,
acao de barbaros. O mesmo ocorre com as
representacdes imagéticas dos vasos, afrescos e
esculturas que ndao expdéem o ato de perfurar o

9



pesco¢co de uma vitima de sacrificio sangrento, ou
seja, 0 sangue nao escorre diante do publico presente
no teatro de Atenas.

O pesquisador Bernard Deforge no livro Le
Festival des Cadavres: morts et mises a mort dans la
tragédie grecque complementa o interdito ao
acrescentar que a tragédia grega é um ritual da morte
no qual o seu ponto culminante é a exposicao de
cadaveres (Deforge,1997:23), o que resulta no forte
impacto para o publico que o assiste. Matar em cena
diante do publico, mesmo que a cena seja conduzida
pela imaginagéo, ndo deixa de ser um ato espetacular.
A construcao se deve a necessidade, bem demarcada
por Aristételes ao afirmar que a narrativa tragica deve
ser composta de tal forma que mesmo ser ver, o
expectador entende os fatos sucedidos.

O poeta escreve, tecendo a intriga para
suscitar o espetaculo do medo e do terror, elementos
primordiais que compdem o género tragico. Euripides
foi um desses poetas a demarcar com sua criatividade
e inovacdao o género tragico, através da
personificacao de mulheres adulteras, assassinas e
dissimuladas, como seres ativos, atuando em
espacos de predominio exclusivo dos homens.

10 MNiicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

A sua biografia é proveniente da obra Vita, uma
das principais fontes de informag&o sobre as suas
pecas e sua trajetéria em Atenas. A partir dessa
documentacao € que somos informados que o poeta
era filho de Mnesarchides, um préspero proprietario
de terra, fato que inviabiliza as anedotas criadas pelos
comediografos que diziam ser, sua mae, vendedora
de verduras na praca de mercado. O poeta nasceu
em Salamina, no periodo da septuagésima-quinta
Olimpiada, época em que Calliades era arconte e
ano em que os gregos lutaram contra os persas.

Comecou a escrever as dramaturgias na época
em que Cédlias era arconte, em 456 aC., e sua
primeira participacao na disputa no teatro de Dioniso
foi com a peca Peliades, tragédia a qual ganhou a
terceira premiagao; no total, ele escreveu por volta
de noventa e duas dramaturgias.

Em 431 aC, Euripides concorreu com Séfocles
e Euphorion apresentando trés tragédias, Medeia,
Filoctetes e Dictys, seguido do drama satirico
Theristae; segundo Aristéfanes de Bizancio recebeu
o terceiro prémio. Entretanto, a personagem Medéia
construida por Euripides parece ter causado uma
forte impresséao junto ao publico do teatro de Dioniso,

1



demarcando, inclusive, um acentuado impacto, pois
a trama do personagem foi copiada por outros
tragicos e poetas comicos. Percebe-se também uma
acentuada producado de vasos e afrescos com
representacées imagéticas sobre a trajetéria da
sacerdotisa de Hécate. Euripides escreveu uma outra
dramaturgia intitulada de Aegeus, na qual narrava a
historia de Medeia em Atenas, no enredo ela estava
casada com o rei Egeu e, ao mesmo tempo,
arquitetava a morte do heréi Teseu.

Medeéia tornou-se uma das dramaturgias mais
marcantes da literatura ocidental, e , pretendemos
apresentar ao leitor as varias facetas da neta do deus
Hélios, desde a sua atuagdo como esposa e mae
chegando a mulher barbara que usa do poder da
magia como meio de ataque e defesa. A narrativa
repleta de emocéao de Medeia pode ser a historia de
todas nés, mulheres, que buscamos um lugar de fala
e realizacao no mundo de predominio masculino.

Maria Regina Candido

Professora Adjunta de Histéria Antiga/UERJ

Coordenadora do Nucleo de Estudos da Antiguidade
Programa de Pds-Graduagédo em Historia Politica/UERJ
Programa de Pés-Graduagao em Historia Comparada/UFRJ

12 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

13



14 Nicleo de Estudos da Antiguidade



Medeia: paixdao, odio e magia



16 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

1.
Medéia: paixdo, odio e magia

De acordo com Jean-Pierre Vernant mito se
apresenta como um relato vindo de épocas passadas
e nesse sentido, o relato mitico nao resulta da
invencao individual e nem da fantasia criadora, mas
da transmissdo de valores e da memdria de uma
sociedade (J.P.Vernant,2000:12). Logo, para
compreendermos o significado do mito de Medéia,
temos a necessidade de interagir com a sociedade
qgue o produziu. A tragédia Medéia, apresentada no
teatro de Dionisos em 431 a C., nos remete as
praticas da magia, aos sentimentos femininos e a
condigao social da mulher grega no periodo classico.

Este tema integra o que se convencionou
denominar de Historia de Género tornando possivel
demonstrar que a histéria das mulheres pode ter suas
préprias heroinas que atuam mesmo em condicao
de subordinacao a figura masculina. Tais mulheres
souberam manipular o poder ao qual estavam
submetidas atuando por lances, empregando taticas
e subvertendo a ordem a partir do seu interior.

17



Para apreendermos o lugar social da mulher na
sociedade grega do periodo classico devemos inseri-
la em seu contexto social de producao. Isto porque
existe uma heterogeneidade de informacédo quando
se busca referéncias sobre as mulheres na
Antigtidade, os dados variam dos poemas a prosa,
do periodo arcaico ao classico. Embora haja uma
diversidade de informacao é possivel estabelecer
atributos comuns diante das inumeras fungdes a elas
destinadas como a procriagao entre outras atribuicdes
e responsabilidades assumidas em relagcdo ao
passado, presente e ao futuro de uma comunidade.

Consideramos a possibilidade da construcao da
histdria das mulheres na atualidade e para atingir este
fim, devemos compreender a sua atuagao junto as
sociedades do passado, como a comunidade poliade
dos atenienses, buscando subsidios que nos
possibilite repensar a condi¢cdo social da mulher no
nosso tempo-presente.

A memorizacao de um mito se faz em forma de
poesia como na epopéia homérica que atuou primeiro:
como poesia oral, composta e cantada diante de um
publico que a reproduziu por geracoes, através da
participacao ativa dos aedos - poetas cantadores,
inspirados pela divindade denominada de
Mnemosyne.

18 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Somente mais tarde é que a escrita alcanca o
mito cujo resultando foi o estabelecimento de uma
vertente oficial definida pelo texto escrito. Entretanto,
devemos ressaltar que a narrativa mitica diferencia-
se do texto poético pelo fato de comportar variantes,
versdes distintas, ou seja, permite ao narrador
acrescentar e modificar a narrativa de acordo com o
publico ao qual se destina (J.P.Vernant,2000:13).

A tragédia Medéia, apresentada no teatro de
Dionisos em 431 a C., nos remete as praticas da
magia, aos sentimentos femininos e a condi¢ao social
da mulher grega no periodo classico.
Compreendemos a narrativa mitica da sacerdotisa
de Hécate como um registro de memoria que nos
traz fragmentos do passado dos gregos. O poeta,
ao compor a sua dramaturgia, deixou vestigios de
acontecimentos dos quais foi testemunha. Para noés,
0 passado tornou-se um pais estrangeiro no qual
tudo é feito de modo diferente.

O regqistro de memaria do poeta, em forma de
poesia, nos permite estabelecer uma aproximacao
com a cultura dos helenos. Sabemos que as
informagbes sobre as mulheres foram compostas
pelos homens, os quais tiveram como atitude o fato
n&o nomea-las, tornando-as uma realidade silenciosa.

19



Entretanto, o poeta Euripides as coloca em
primeiro plano, em atividades e no lugar social que
os homens definiram e determinaram que elas
atuassem, ou seja, 0 espaco fechado do gineceu no
desempenho dos cuidados domésticos. Acreditamos
gue os vestigios de memdria registrados pela tragédia
Medéia nos possibilita repensar o lugar social das
mulheres no tempo presente.

Euripides expde, no inicio do drama, a
protagonista tragica como uma mulher abandonada
pelo marido que desejava contrair novas ndpcias com
a jovem princesa de Corinto como nos indica a
citacao: “ pois, encontra-se orfa sem cidade, ultrajada
pelo marido, sem mae e nem irm&o para abriga-la do
infortuno “ ( Euripides, Medéia, v.255).

A situacao nefasta de Medéia a coloca como
esposa abandonada, mée de duas criangas em
situagao de exilio e mulher estrangeira. O drama de
Medéia, exposto logo no inicio da tragédia, visava
despertar a comocéao nos espectadores do teatro de
Atenas, pois a infidelidade e a traicdo masculina ndo
eram temas incomuns na sociedade grega, assim
como ndo deixou de ser nos dias atuais.

No caso da sacerdotisa de Hécate, o agravante
estava no fato dela se encontrar na condicao de
mulher estrangeira e bem longe de seus familiares.

20 Nicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Exigia-se de Medéia que cedesse a sua posi¢ao de
mulher e esposa de Jasao para a jovem princesa,
cujo de status social era de melhor condigéo.

A tragédia Medéia tem por principio o agon,
principal requisito da vida do ateniense que se
manifesta nas assembléias e tribunais. Nesta
dramaturgia, 0 agon envolvia questdes relacionadas
a escolha e a acdo humana que provinha da ética e
obrigava o espectador a fazer uma escolha: a justica
ou a vinganca. O poeta nos apresenta a reacao
dramatica de uma mulher, inconformada com o
abandono do marido que néo considerou todo um
passado comum de aventuras. Afinal, Medéia havia
praticado varios crimes e transgressdes em nome
do amor que sentia por Jasao.

No prélogo tomamos ciéncia da trajetoria de
Medéia que veio da remota regidao de Colquida para
o exilio em Corinto. Naquela regido, considerada
barbara, ela conheceu Jasédo e, movida por uma
avassaladora paixao, traiu seu pai ao ajudar o herdi
a conquistar o Velocino de Ouro através da arte da
magia e encantamentos.

O ardil, usado por Medéia foi descoberto,
obrigando-a a fugir em companhia de seu homem e
amado. Seu pai, o rei Aeetes, empreende uma,

21



perseguicao ao casal pelos mares, porém, ao fugir ,
Medéia levou seu irmao Absyrto, que foi morto em
meio a viagem. Ela o executou e esquartejou o seu
corpo, jogando os pedacos no mar para atrasar a
perseguicao de seu pai.

A fuga teve éxito, porque o rei interrompeu a
perseguicao para recolher os pedagos do corpo do
filho. Como pai, o rei Aeetes, viu diante de seus olhos
o crime de sua filha Medéia que pés fim a sua
descendéncia.O poeta nos expdée uma mulher, cujo
comportamento integra o espaco do desvio ao padrao
estabelecido e esperado pelo homem grego. Ao
evidenciar este crime, o poeta traz a meméria dos
atenienses o fato de que a protagonista havia estado
envolvida em outros crimes de morte.

No episodio ocorrido na regido de lolkos, Medéia
ardilosamente havia providenciado a morte do rei da
pior maneira que um ser humano poderia morrer
(Euripides,Medéia,v.485): através das maos de suas
proprias filhas. Estas foram persuadidas a acreditar
que esquartejando o corpo de seu pai, o rei Pélias
de lolkos, em meio a ervas e encantamentos,
conseguiriam a proeza de rejuvenescer o velho rei; o
resultado foi a destruicdo de todo o palacio (Euripides,
Medéia, v.485).  Por este crime, o casal Jasdo e

22 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Medéia, foram perseguidos por Acastos, filho do
rei morto. Ambos tornam-se errantes, estrangeiros
a procura de abrigo,cujo pedido de asilo em Corinto
foi aceito na condicao de Medéia fazer uso de seus
conhecimentos magicos para cessar a seca, a fome
e a infertilidade que assolava a regido.

Nos interrogamos sobre o objetivo da mensagem
do poeta ao nos expor uma mulher estrangeira,
atuante, detentora de saberes magicos e
considerada mulher de feroz carater, de hedionda
natureza e espirito implacavel (Medéia.v.100).

Medeia representa a mulher envolvida em
circunstancias hostis, saiu da casa de seus pais muito
jovem para acompanhar o seu marido. Acreditamos
gue houve uma empatia entre o personagem Medéia
e 0 publico feminino, pois casar jovem era uma
situacédo familiar com as quais as mulheres de
Atenas, presentes no teatro, se identificavam.

Acreditamos que ao assistir uma dramaturgia,
0 ouvinte se identificava emocionalmente com a
trama vivenciada pela protagonista, a ponto de se
afastar do julgamento racional em prol da satisfagéo
e de interesses emotivos, gerando uma tensao entre
a simpatia e o julgamento justo. No momento em
que a protagonista discursa para o coro que

23



representa as mulheres de Corinto, ela expée uma

tradicdo nas quais todas se reconheceriam, pois
desde muito jovem eram preparadas para a
subordinacao a autoridade masculina. O responsavel
masculino pela familia providenciava o seu
casamento para o qual era preciso um dote com o
objetivo de comprar um marido e cabia a jovem
aceita-lo como senhor que detém total controle sobre
a sua pessoa.

O acordo de casamento acontecia entre os
homens e as jovens nao tinham a oportunidade de
escolher o marido, o que levou Medéia a afirmar que
de todos os que tém vida, a mulher, seria o ser mais
infeliz pela obrigagédo de aceitar um homem a quem
nao podiam repudiar, visto que a mulher divorciada
ndo era bem vista nesta sociedade
(Euripides,Medeia,v.235). Quando chegavam a nova
residéncia nao sabiam o que aguardava as jovens
senhoras, por ndo terem sido bem instruidas pelos
familiares.

Deviam adivinhar qual a melhor maneira de
convivio com o esposo: tendo a sorte de conseguir
um bom esposo a jovem teria uma vida invejavel,
caso contrario, viveria sob o jugo da violéncia para a
qual a morte tornar-se-ia o bem mais suave

(Euripides,Medéia,235-240); em caso de gravidez,
24 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

por exemplo, a protagonista afirmava preferir lutar
com escudo trés vezes a parir uma sO vez
(Euripides,Medéia,v.250).

O lamento de Medéia tornou-se publico
através do uso da palavra, da retérica que se tornava
um instrumento fundamental para a construcao do
drama visando expor o cotidiano da mulher
ateniense. Diante da sua falta de opcao e liberdade,
as mulheres, por serem retiradas muito jovens da
casa paterna e serem confinadas no interior do oikos,
atuariam como mulher e esposa devendo, por
obrigacao, cuidar dos escravos, do marido, dos filhos
e exercer com eficicia as atividades domésticas
(Euripides,Medeia:v.245).

N&ao podemos esquecer que o padrao definido
como ideal para o comportamento feminino foi
construido pelo homem grego, este esperava que
ela seguisse 0 modelo mélissa, a saber: ser
submissa, silenciosa e passiva, atributos contrarios
ao comportamento masculino definido como
dominante, ativo, agressivo e agente de decisao.

No entanto, o comportamento de Medéia
trazia a memoria dos atenienses o mito de Pandora,
de quem, afirmaria Hesiodo, descender toda a
funesta geracao de mulheres
(Hesiodo,Teogonia,v.585) e que Euripides

25



complementava ao afirmar serem as mulheres
habilissimas artesds de todo o0s males
(Euripides,Medéia,v.409). Essas palavras marcavam
o inconformismo da protagonista com a atual situacao
ao qual vivenciava. Ela expressava o seu desagrado
ameagando 0s seus inimigos, a saber: trés de meus
inimigos, matarei: o pai, a jovem e meu marido
(Euripides,Medeia,v.375), e, a0 mesmo tempo,
alertava que ninguém a considere fraca, sem forga,
sossegada diante do infortunio, mas de outro modo,
perigosa contra 0s seus inimigos
(Euripides,Medeia,v.410).

A partir de tais palavras, a protagonista de
Euripides, decidiu e optou pela agdo de vinganca,
atitude reconhecida nos herdis tragicos quando em
busca desesperada por recuperar a honra ultrajada
como nos aponta a atitude do guerreiro Ajax de
Soéfocles.

Ajax e Medéia apresentam atitudes semelhantes:
nao suportam a idéia de serem vitimas de injusticas
e de traicdo. Ambos nao toleram a etimasmene - falta
de respeito (Euripides,Medéia,v.1355) de seus
inimigos que riem de suas atuais condi¢cbes de
fracasso; no caso especifico de Medéia, por estar s6
- mone (Euripides, Medéia v.513) e abandonada -

eremos pelo marido (Euripides, Medéia v.255).
26 Nicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Medéia decidiu agir com violéncia por ndo
querer causar riso deixando impunes 0s seus
inimigos (Euripides, Medéia v.1050). A sacerdotisa
de Hécate deixava transparecer que a mais grave
atitude diante de uma vitima de desprezo e fracasso
era o riso - gelos (Euripides, Medéia v. 383), e
somente a vinganca cruel como a morte poderia
reverter esta situacado tornando-a vitoriosa diante de
seus inimigos (Euripides,Medéia,v.395).

A semelhancga entre Ajax e Medéia néo seria
mera coincidéncia, pois o poeta coloca na
personagem atitudes masculinas, mesmo sendo
inapropriado para uma mulher agir com iniciativa,
inteligéncia e coragem. O uso da palavra e sua
atitude decisiva remetem as acdes de herdis que
atuavam de forma individual para solucionar situacao
imediata, como nos indicam os termos como
ergasteon (Euripides,Medeia,v.791) definido como
algo que deve ser feito; a palavra tolmeteon
(Medeia,v.1051) nos remete a algo ousado a ser
realizado. O verbo kteno significa a decisao de, em
tempo breve, matar, extinguir , exterminar. a justica,
a ordem e as leis (Euripides,Medéia,v.535).

Medéia muda de atitude visando atingir seu
objetivo. Ela passa a agir de acordo com o modelo
estabelecido pelos homens, ou seja, submissa,

27



obediente, deixando transparecer que aceitava o
destino determinado por Jasdao e Creonte. Ela
prometia acatar a ordem do rei que havia
determinado a sua saida de Corinto (Euripides,
Medeéia v. 927). Para reafirmar o seu arrependimento
e compromisso, Medéia envia, através de seus filhos,
um presente de ndpcias envenenado para a noiva
de Jasao, e desta maneira ela mata a princesa e o
rei.

O discurso dissimulado tem por principio a arte
da persuasao, da forca da palavra que convence e
permitindo a realizacdo de sua vinganca. Como
mulher, ela ndo tinha a capacidade do uso da forca
fisica precisando, portanto, buscar meios alternativos
para fazer valer a sua vontade e vencer o inimigo. A
unica solugdo foi usar o conhecimento do qual
provinha sua habilidade e o saber que dominava: a
arte da magia no uso de filtros e venenos, cujo
conhecimento fazia parte de sua tradigao familiar por
ser sobrinha de Circe, sacerdotisa de Hécate e neta
de Hélios. Sua ascendéncia |he forneceu forca,
coragem e magia, atributos essenciais para sacrificar
e enterrar os filhos no santuario de Hera Akraia.

De acordo com os mitégrafos anteriores ao final
do V século, os filhos de Medéia teriam sido mortos

28 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

pela populagdo de Corinto para vingar a morte de
seus soberanos. Entretanto, o poeta Euripides
estabeleceu uma nova vertente mitica mostrando que
as criancas haveriam sido executadas como sacrificio
aos deuses pela prépria sacerdotisa de Hécate.
Talvez uma forma cruel e eficaz de vinganca contra
o abandono do marido e uma maneira de expor o
quanto ela era terrivel com os seus inimigos, pois,
matando os filhos ela extinguia a descendéncia de
Jasao que reconhecia: sem filhos vocé me destruiu
(Euripides, Medéia, v.1325)

O poeta coloca Medéia fugindo em direcéao
a Atenas, lugar em que a sacerdotisa utilizaria os
seus saberes magicos a servico do rei Egeu, ao
afirmar: cessarei o teu ser sem filhos e te farei semear
filhos, tais drogas conheco (Euripides, Medéia,
v.715). Esta informacdo nos remete a proposta de
Euripides de usar o palco tragico como o espaco
das denuncias relativas as transformacgoes, que
aconteciam na sociedade ateniense no final do V
século. Analisando a personagem Medéia, algumas
qguestdées nos chama a atencgéo: a protagonista nao
representa a mulher grega devido a sua atitude
considerada barbara, como nos informa as palavras

29



de Jasao ao afirmar que nenhuma mulher grega
ousaria matar os proprios filhos (Medéia, v.1340 ).
Entao que tipo de mulher ela representaria ?

Medéia usa a palavra para convencer, apela para
a morte visando remover obstaculos, usa da astucia,
da faca e do veneno que, no conjunto, ndo formam
poderes sobrenaturais. As praticas magicas de
Medéia nos indicam o dominio e o conhecimento de
ervas, infusdées e raizes que nao denotam possuir
poderes magicos.

Este dominio e saber poderiam ser encontrados
em algumas mulheres que circulavam em Atenas,
sendo comum entre as mulheres gregas o uso de
plantas e ervas para fins terapéuticos. Medéia
representava a mulher estrangeira que detinha esta
habilidade e o conhecimento de sua funcao e eficacia.
A documentacéao textual nos indica varias mulheres
miticas que detinham o conhecimento e o dominio
de ervas e filtros para encantamentos. O saber que
se estendeu, por tradicdo, as mulheres consistia na
habilidade em manejar o cozimento das ervas, folhas
e raizes para fazer infusdes e filtros, que devido ao
seu poder de cura passaram a ser considerados
magicos. Acreditamos que a auséncia de
conhecimento especifico do funcionamento da
natureza feminina fomentou a necessidade do

30 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

dominio do uso das ervas pelas mulheres, com o
objetivo de atender aos seus problemas de saude.
O conhecimento das ervas atendia tanto as mulheres
casadas quanto as prostitutas e hetairas que
necessitavam saber que o efeito de folhas da familia
das mentas era muito util para os problemas
menstruais; as dores de varizes eram amenizadas
com fricgdo de folhas de hera; a
cebola selvagem e o alho eram
triturados com 6leo e vinho, sendo
eficazes para conter sangramento
e secrecao vaginal; a erva
artemisia atuava sobre o ovério e
plantas como a belladona podiam
ser usadas como calmante, mas que em porgdes
concentradas tornavam-se abortivas; ja as ervas da
familia do dpium eram eficazes como analgésicos
para as mulheres em trabalho de parto.

Temos por suposicao que Euripides expde na
habilidade de Medéia o perigo deste saber. O seu

desagravo seria a extensdo do temor dos homens
de Atenas pela participagao ativa das mulheres junto
ao uso das ervas e unguentos considerados magicos.

A preocupacao do poeta com o uso das raizes pode
31



estar direcionada as ervas especificas que visavam

despertar o interesse sexual dos homens. Um
episodio desta natureza pode ser observado na
citacdo da lliada ( XIV,198) quando uma mulher
solicita a deusa Afrodite que a encante com o desejo
e o feitico do amor para que ela possa usar deste
ardil com o seu amado. Acreditamos que esta mulher
tenha sido aconselhada a usar as folhas de orquidias
trituradas com vinho, um eficaz medicamento contra
a impoténcia masculina ( o termo orchis significa
testiculo em grego) e , no caso das por¢des/kykeon
e filtros magicos, ao serem ingeridos pelo ser amado,
podia ter como resultado a sua morte.

As ervas consideradas magicas usadas pelas
mulheres em forma de banhos e unglentos,
permaneciam em seu corpo em meio a fragrancias
aromaticas, mas havia a possibilidade de causar
problemas na virilidade masculina, quando se tratava
de unguentos contraceptivos. Havia plantas, ervas e
raizes que também eram conhecidas por suas
virtudes apotropaicas e usadas como amuleto contra
a ma sorte e roubos. Umas faziam prosperar os
negocios outras eram eficazes para arruinar a saude
e as atividades do inimigo.Concluimos que o poeta
utiliza o espaco do teatro de Atenas, através da

32  Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

personagem Medéia, para fazer uma denuncia,
alertando para a emergéncia de antigos saberes
integrando novas praticas sociais como o uso do
conhecimento magico das ervas e filtros para atender
desejos individuais. O uso das praticas magicas das
ervas e raizes tanto podia atender as necessidades
de medicamentos para curar as doencas femininas,
quanto ser usado como veneno para efetuar uma
vinganga. Medéia com a sua sophia expde a
ambiguidade de um saber que poderia ajudar um
amigo com os seus beneficios, mas poderia ser fatal
e destruir os inimigos. Como nos afirma Medéia
temido sera sempre quem possui este saber, pois
aquele que provocou o este odio ndo celebrara
facilmente a bela vitéria. O poeta deixa transparecer
que todos aqueles que desafiaram a fragil esposa
abandonada pelo marido acabaram vitimas dos
poderes dos quais ela tinha dominio, as praticas da
magia de fazer mal ao inimigo. Este saber-fazer atua
através do acentuado estado emocional que transita
entre o &édio, a raiva, a inveja entre outros —
animosidade forte o suficiente para levar o inimigo a
morte.
33



Bibliografia
EURIPIDES. Medeia. Trad. Jaa Torrano, ed. bilingue.
Sao Paulo: Hucitec, 1991
HESIODE. Teogonie.Paris: Belles Lettres, 1954.
HOMERO. lliade, Odissée. Paris: Les Belles Lettres,
1974.Bibliografia
BERNAND, A Sociers Grecs. Paris: Fayard, 1991.
COULET, C. Communiquer en Grece Ancienne. Paris:
Belles Lettres, 1996
DETIENNE, M. Os Mestres da Verdade. Rio de Janeiro:
Zahar, 1981.
FINLEY,M.I. O Mundo de Ulisses. Lisboa:
Presenca, 1988
GRMEK, M. Diseases in the Ancient Grek World, L.on-
don: John Hopkins,1991.
HAVELOCK, E.A Revolucdo da Escrita na Grécia. Rio
de Janeiro, Paz e Terra, 1996
MARAZZI, M. La Sociedad Micenica. Madrid: Akal,
1982

VERNANT, J.P. O Universo os deuses os homens. Sao

Paulo: Cia das Letras,2000

34 Niicleo de Estudos da Antiguidade



A recepcao de Medeia no periodo helenistico



36 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

2

A recepgéo de Medéia no periodo helenistico

Homero qualifica desejo pelo termo eros
(lliada,X1V:315) definido como um sentimento
passivel de satisfacdo. Os poetas liricos
consideravam os sintomas da presenca de eros
como a manifestacdo do nosos- doenca, devido ao
descontrole, a impulsividade e a forte emogéao que
acometia as suas vitimas (C.Faraone, 2000:44),
chegando a delinear um quadro clinico de febre,
prostracdo e desanimo diante da impossibilidade de
realizar e satisfazer as necessidades que envolviam
a relacao de amor.

Durante toda a extensao do periodo classico
e helenistico, a raiz do verbo £odw - amar com
paixao, permaneceu préxima ao sentido de desejo
sexual. O conceito esta presente nos termos
eromenos e erastes personificados pelo deus Eros,
cuja forca nos faz apaixonar por outra pessoa. O
pesquisador Christopher Faraone afirma que o deus
Eros tinha a funcao de trazer as dores, as torturas e
loucuras que envolvem a paixado conceito que
transpassou o periodo arcaico, classico chegando
ao helenistico. O autor acrescenta ainda que o deus

37



Pan foi associado a Eros, ambos com a capacidade
de despertar descontrolaveis desejos eroticos nos
mortais através de impulsos violentos que podiam
levar, inclusive, a morte (C.Faraone, 2000:46).

O poeta Euripides deixa transparecer a relacao
entre Eros e Pan, apresentando-nos o personagem
Fedra na dramaturgia intitulada Hipdlito. A
protagonista da tragédia encontrava-se enferma com
o corpo estendido no leito e, de acordo com a
narrativa, havia trés dias que estava sem ingerir
alimento, motivada pela forte dor da paixao. O coro
interrogava a serva de Fedra visando saber se a
protagonista estava possuida pela divindade Pan ou
pela deusa Hécate (Euripides,Hipdlito:v.135). O poeta
coloca Fedra como vitima do deus Pan, ou seja, um
forte desejo da paixdo, mas, a referéncia a deusa
Hécate deixa transparecer a possibilidade estar sendo
objeto de alguma imprecacgéao, ou seja, uma maldicao
que tinha por fim fazer mal ao inimigo.

Os sintomas semelhantes de doenca,
motivado pelo sentimento de paixao néao

correspondido, tornara-se expressivo também no

drama de Medéia, quando a servainforma que “..jaz
sem alimento, corpo dado as dores, debulhado em
lagrimas desde que soubera que estava sendo

lesada pelo marido” (Euripides,Medéia v.v.20-25).

38 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

O conceito de que o sentimento de amor ou
de paixao que, pelo fato de nao ser correspondido,
levava as vitimas a agir como se estivessem
acometidas por alguma doenca, parece ter-se
perpetuado, através dos tempos como nos indica
Tedcrito. A poesia denominada de Pharmakeutrai -
Magicas, produzida por volta do lll século, parece
ter como parametro o modelo de narrativa poética
desenvolvida por Euripides. Neste idilio, a
protagonista Samanta, rejeitada pelo seu amado
Delfos, aguardava o seu retorno e permanecia
prostrada no leito por mais de dez dias. Tinha o rosto
empalidecido em meio aos cabelos desalinhados. A
angustia, que a consumia, impedia a protagonista
de fazer uso de qualquer alimento, transformando o
seu corpo em pele e 0sso (Tedcrito,11:85).

Este modelo de poesia tem a peculiaridade
de nos remeter as cenas do cotidiano daquele
periodo. Embora, Samanta pareca ser uma jovem
mulher da regido de Alexandria, alguns scholars a
situa na ilha de Cds, mas, o seu perfil de mulher
rejeitada pelo ser amado seria familiar aos atenienses
do Ill século, desde o periodo arcaico, assim como

na atualidade. Samanta era uma mulher que havia
sido abandonada pelo seu amado. Esta proposicao

39



pode ser observada na citagdo em que ela informava
que perfazia o total de doze dias que Delfos nao vinha
vé-la e nem estava interessado em saber se ela
estava morta ou viva e, para a protagonista, havia o
indicio de que Eros e Afrodite haviam colocado outros
em seu coracéo (Teocrito,l1:05). Entretanto, Samanta,
seguindo 0 modelo de Fedra e Medéia, inclusive com
0s mesmos sintomas fisicos, ndo permaneceu inerte
diante da rejeicao de seu jovem amado e decidiu
reagir contra o mal que a acometia.

Como toda mulher traida e inconformada pelo
abandono, Samanta buscou meios alternativos
através da maneira de usara magia que tanto poderia
servir para reaver o amor perdido quanto prejuducar
0 seu amado chegando ao seu aniquilamento.A matriz
poderia ser a tragédia Hipdlito, representada em
Atenas em 428, onde 0 poeta nos apresenta uma
mulher casada em busca de uma relacdo de amor

com outro homem.

Fedra(1) tinha pelo enteado Hipdlito um amor
que fugia ao seu controle. Ela mesma reconhecia que
estava acometida de uma forte paixao. Rejeitada pelo
ser amado, Fedra recorreu a maneira de usar a
palavra como um instrumento capaz de efetuar a sua
vinganca.No momento do suicidio, a protagonista
deixara um tablete grafado no qual acusava Hipdlito

40 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

de algo que ele nao havia cometido. A palavra escrita
no tablete foi utilizada como instrumento de acusacao
resultando na morte de Hipdlito. O poeta, através da
protagonista, fez uso da critica contra a forga da
retérica, da arte da persuaséo, no uso da palavra
que inverter a verdade dos acontecimentos,
demonstrando o carater negativo da escrita que podia
expor uma mentira, ocultando uma verdade e trazer
como resultado o prejuizo a alguém, acao muito
proxima dos tabletes de imprecagcao muito utilizado
no periodo.

A narrativa poética de Teocrito, colocava
Samanta envolvida em forte paixdo e evocava a
ajuda das divindades do Olimpo e das poténcias do
mundo subterraneo para ajuda-la a recuperar o seu
amado: “ Saudo, Hécate, atenda-me nesta
empreitada e torne os meus procedimentos magicos
tdo fortes quanto os de Circe e de Medéia”
(Teocrito,ll:15). O fato de Samanta enviar preces para
as trés feiticeiras conhecidas no mundo dos helenos
tanto pelos seus encantamentos quanto pela magia,
nos indica a permanéncia junto a meméria dos
atenienses, no Il século, da narrativa mitica dessas
mulheres perpassando o periodo arcaico ao classico
chegando ao helenistico assim como o seu saber-

41



fazer as praticas da magia e da seducdo.Homero nos
trouxe a narrativa mitica da feiticeira Circe(2) no canto
X da Odisséia, expondo a maneira de fazer a magia
da seducao usando filtros e porcdoes e
encantamentos. No desenrolar da narrativa, o poeta
situava o herdi Odisseu e seus companheiros como
recém saidos de uma perigosa aventura na regiao
dos Ciclopes (Homero,Odisséia,|X:560; X:200). Ao
serem arremessados pelos ventos na ilha de Eea,
descobrem a entrada de uma suntuosa habitacao
(Homero,Odisséia,X:250) onde foram recebidos por
uma mulher de belos cachos, cuja genealogia a
colocava como filha de Hélios, sobrinha de Hécate e
tia de Medéia.

Estamos nos referindo a Circe de belos cachos
que ao executar o ritual de hospitalida faz uso da
magia e do encantamento a base de queijo, farinha,
mel misturado ao vinho dos visitantes formando uma
porcao magica que em grego denomina-se -kaka
pharmaka-(Homero,Odisséia,X:213).

Esta pratica magica resultou em alucinacéo, acao

42 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

que transformou os marinheiros de Odisseu em
ddceis animais selvagens, imagem representada na
taca da figura negra do pintor de Boston Polifemos:

De acordo com a narrativa, Odisseu sai em
busca de seus companheiros e se aproxima da
residéncia de Circe(3)- A anfitria o salda e o recebe
instalando-o0 em confortaveis assentos. Odisseu
narra que Circe, seguindo o ritual de hospitalidade,
ofereceu-lhe o vinho, misturado com filtros magicos,
servido em bela taca trabalhada em ouro -
(Odisséia,X:315-319). Acreditamos que Circe,
encantada com a beleza fisica de Odisseu, deve té-
lo observado atentamente.

Enquanto, ele absorvia o vinho, ela aguardava
calmamente, e continuava a admirar os contornos
de seus olhos, de sua boca e até que percebe a
auséncia do efeito da porgcéao - (Odisséia,X:290).
Manipulando o jogo de forca, seducédo e magia, o
estrangeiro consegue forcar Circe a desfazer o
encantamento de seus companheiros.O poeta nos
induz a imaginar que o casal passou a viver uma
relacéo de aventuras e prazeres destinados somente
aos imortais(4)- vejamos a citacédo./...] “Ora repée
na bainha essa espada, e depois disto, para o meu
leito subamos, para, no amor enlacados e dessa
maneira, no leito tenhamos confianga reciproca’l(....)
(Homero,Odisséia, v.335).

43



Acreditamos que a referéncia de Circe, no |l
século, se deve ao fato de grande parte dos helenos
sonharem em vivenciar momentos de paixao e prazer
semelhante a forma cantada pelos poetas que
perpetuaram a narrativa, independente do género,
como nos indica Samanta ao questionar: “[...] por
quem sera que ele suspira, por uma mulher ou um
jovem homem.[..].” (Teocrito,l1:150). As mulheres, em
especial, talvez desejassem casamentos menos
repressivos e maior liberdade na relacdo de amor.
Supomos que deixando a passividade, as mulheres
atuariam como um erastés em busca da realizagao
de seus sentimentos como nos induz Samanta que
usa de filtros e encantamentos amorosos visando
reaver a atencao e o interesse de seu jovem amado
Delfos.

Consideramos que no Il século, ocorreu uma
releitura do mito homérico, pois Circe deixa
transparecer 0s anseios e as aspiracoes daqueles
que buscavam a liberdade de pensar e de agir através
de meios alternativos de realizagcdo. No caso da
magia, Circe atuava atraves da atividade a qual tinha
dominio (Odisséia, X:275), ou seja, o dominio das
ervas e encantamentos. A mulher de belos cachos
usou do toque de sua vara magica como seu
instrumento de poder. A vara - rabdos - e o punhal-
ksiphos (5) - tornaram-se artefatos equivalentes,
ambos apresentam-se semelhantes a um cetro.

44 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

L.Gernet afirma que o cetro seria o lugar material
de uma forca religiosa (L.Gernet,1982:46),
acrescentamos que esta forga, na narrativa mitica,
conferia a equivaléncia de um poder em relagcéo a
um saber. A posse destes instrumentos, colocava
0s seus detentores, Odisseu e Circe, em igualdade
de condicao para o dialogo, a relagdo de Eros e de
philia, tipo de relacionamento buscado tanto pelos
homens quanto pelas mulheres no periodo arcaico,
minimizado no periodo classico e retomado no
periodo helenistico.

Odisseu, cuja mao segurava o punhal,
representava a lei dos homens, a busca da justica
através do debate nas assembléias. A arma de ferro
cortante, atributo masculino, contrastava com a vara
magica de Circe, artefato de madeira, relacionado a
vegetacao e que se definia como uma arma feminina
capaz de evocar a forca dos poderes magicos da
terra em atendimentos aos anseios individuais.
Odisseu, senhor do raciocinio, do controle do
guerreiro invencivel, da arma de bronze e que faz
uso da forga fisica que seduz, complementa Circe,
senhora das emocgoes, que combate com a forga da
natureza, do encantamento, da magia e da seducao.
Tais poderes parecem emergir em Atenas do V ao Ill

45



século e usa da poesia mitica para expor 0s seus
receios, entre eles de que as hetairai e prostitutas
fizessem uso dos filtros magicos e encantamentos
para manter os clientes fiéis na concessao dos
prazeres sexuais. Havia também o temor que esta
pratica e conhecimento se estendessem as esposas
dos cidadaos atenienses.

Sofocles expde esta possibilidade ao apresentar
o personagem Djanira como esposa acometida pelo
ciume, sentimento que a levou a fazer uso de filtro
magico nas vestes do marido, na esperanca de
despertar-lhe o interesse e a chama da paixao.
Héracles, ao tocar na tunica envenenada foi
acometido de terriveis dores como se o corpo ardesse
em chama, o que resultou em sua morte.

A idéia de fazer o corpo do ser amado arder em
chama, parece integrar o repertério da magia
amorosa. Samanta evoca as poténcias sobrenaturais
para acompanha-la a queimar os ramos de louro,
simbolo da perfomance atlética de Delfos. Ela
cita,”...eu queimo esta ramo de louro...” e assim como
ele arde em brasa...que arda também em chamas o
corpo de Delfos..” (Teocrito,1:25).

Nos chama a atencao nesta parte do poema, o

fato de Samanta desejar que seu amado queime
entre as chamas, o que nos indica que a evocacao

46 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

se aproxima do repertério das imprecacdes que
visam fazer mal ao inimigo. Sabemos que o
solicitante da magia amorosa expde um acentuado
envolvimento emocional e expressa o desejo de
exclusividade e de posse da pessoa amada,
independente da vontade do parceiro. Caso néo
consiga realizar o seu desejo, 0 solicitante decide
pela destruicdo do ser amado, como nos indica esta
citacao: “[...].eu quero encanta-lo com os meus filtros
magicos.[...] mas, se ele me desprezar, sera pela
porta de Hades que ira bater, levados pelas Moiras...
e pela poténcia de meu veneno.[..].” (Teocrito,l1:160).

Nesta parte do poema, a acdo de Samanta
assemelha-se com a poesia tragica de Medéia,
representada em 430 que usando o saber-fazer a
magia, vinga-se promovendo a morte de sua rival
Glauce aniquilando-a e, ao mesmo tempo, atinge a
honra do seu marido. Em situacao semelhante
encontrava-se Samanta que havia perdido a mae
recentemente, sentido-se sozinha.

A situacédo nefasta de Medéia a colocava
como esposa abandonada, méae de duas criancas e
como mulher estrangeira em situagéao de exilio. O
drama de Medéia, exposto logo no inicio da tragédia,
visava despertar a comogao nos espectadores do

47



teatro de Atenas, pois a infidelidade e a traicao
masculina e o abandono n&o eram temas incomuns
na sociedade dos atenienses. O tema emerge no
periodo classico, permaneceu presente no |l século,
na poesia de Samantha, assim como n&o deixou de
estar presente nos dias atuais ao ser reapresentado
nos teatros da p6s-modernidade.

NOTAS

1 Maiores informagdo ver A Hybris de Fedra, revista Phoinix 1995,
pag.131-137.

2. Taca de figuras negras Circe, Odisseu e seus companheiros, pintor
Boston Polifemos, periodo 550 aC. Localizacdo Boston Museu of
Fine.arts 99518. H. L. Pirce Fund. ABV 198.

3.Antes de chegar a residéncia de Circe, o herdi foi interpelado pelo
deus Hermes que o advertiu sobre os poderes magicos da bela mulher.
O deus auxilia Odisseu protegendo-o com uma raiz de cor negra
chamada moly.

4.Circe fala a Odisseu:/...] “Ora repée na bainha essa espada, e
depois disto, para o meu leito subamos, para, no amor enlagados e
dessa maneira, no leito tenhamos confianga reciproca.”|..]
Odisséia, v.335

> Homero menciona os procedimentos de Circe: [..] Logo que Circe
com sua varinha tocar-te no corpo, saca depressa da sua espada cortante
[...] (Odisséia v.290). Em grego, o instrumento de poder de Circe
denomina-se de 0dBSw que traz a tradug@o de vara, bastio, cetro, algo
semelhante ao 6rgdo genital masculino, galho, cani¢o de pesca, ramo.
Em defesa ao toque da vara mdgica, Odisseu tinha que sacar
rapidamente 0 £{o” 0EU epuoodusvo’, ou seja, ele deveria proteger-
se com o punhal ou espada e o termo £i{¢o” apresenta os dois
significados.

48 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido
Bibliografia

ESQUILO. GreeK Tragedy. Greek-english.Tranlation by
D.Page. Oxford: Oxgord. University Press, 1972.
EURIPIDES . Medéia. Trad. Jaa Torrano (bilingtie). Sdo Paulo
: Hucitec, 1991 .
As Troianas . Madrid : Gredos , 1985 .

. Hippolyte. . Paris: Belles Lettres, 1927 ed. Bilingte

HOMERO lliad . greek-english translation by AT. Murray,
London: Willian Heinemann Ltd, MCMXXVII
Odyssey greek-english translation by W. B.
Stanford. New York: St Martun Press,1991 , 2v
THEOCRITE Les Magiciennes . IN: Bucoliques Grecs Paris:
Les Belles Lettre, 1925
THEOPHRASTE. Caractéres.Paris: Les Belles Lettres, 1964.
BURKERT , W. Religido Grega na Epoca Cléssica e Arcaica.
Lisboa:Caloustre Gulbenkian, 1993.
. Homonecans . The Anthropology of Ancient
Greek Sacrificial Ritual and Myth . Berkeley,California
Univerty Press, 1983 .
. Antigos Cultos de Mistérios. trad, Denise
Bottman. Sao Paulo: EAUSP, 1991.
Causalité Religieuse:la faute, les signes,les
rites. METIS. Paris- Athénes:EHESS, 1994-1995, vol.IX-X
CANDIDO,M.R. A Hybris de Fedra. Phoinix 1995.Rio de
Janeiro: Sette Letras, 1995, p.131-136.
Medéia: Ritos e Magia. Phoinix 1996. Rio de
Janeiro: Sette Letras, 1996, p.229-234
Os Ciclopes e a Natureza. Classica.
Araraquara: SBEC,1993, supl.3, pag. 145-150
CHARVET, P & OZANAM , Anne - Marie . La Magie . Paris :
Nil . Ed. 1994 .
FLINT, Valerie et allii.Witchcraft and Magic in Euope: Ancient
Greece and Rome. London: The Athlone Press, 1999, vol 2
GAGER, John G. Curse Tablets and Binding Spells from the
Ancient World.Oxfrod: Oxford University Press, 1992

49



50 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Medeia e o mito da Grande Mae



52 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

3
Medeia:o mito da grande méae

A trajetdria e as variantes do mito de Medeia
nos aponta para as crengas e tradicdes que
circulavam na sociedade grega desde o periodo
arcaico. O mito deixa transparecer a execuc¢ao de
rituais de magia e de encantamento associados ao
uso de ervas e raizes — pharmaka e epoda que tanto
tinham o poder de curar — como o episodio do rei
Egeu, quanto podiam matar como o caso de Glaucia
e Creonte, ambos narrados na poesia tragica Medéia
de Euripides.

Nesta dramaturgia, apresentada em 431 aC
em Atenas, o poeta nos relata uma das vertentes do
mito na qual a protagonista detém uma prole de dois
filhos. Entretanto os mitégrafos Parménides e
Eumelos indicam uma prole extensiva de quatorze
filhos: sete meninos e sete meninas. Acreditamos
que esta vertente pertence a uma tradicao muito
antiga que remonta ao periodo em que as
comunidades indo-européias da Peninsula
Balcanicas passavam por transformacdes inerentes
ao processo de sedentarizacao.

53



A partir deste momento emergem junto as
comunidades gregas questdes relacionadas a vida e
a morte.As mudangas climaticas tiveram acentuada
repercussao na condicdo de vida destas populacgdes,
alterando profundamente a relagdo com os
fenémenos da natureza.O clima, entre outros fatores,
efetuou e definiu mudancas radicais no género de
vida das comunidades do Mediterraneo que passou
da atividade baseada na transuméancia para a
sedentarizagéo.

Este fato alterou profundamente as relacdes
do homem com a natureza, pelo fato levar a
populacdo a conquistar o dominio de técnicas de
cultivo de cereais e da domesticacao e criagdo de
animais de pequeno e médio porte. Ao dominio das
técnicas juntaram-se as crencas e as supersticdes
gue envolviam o homem e a natureza em busca da
necessidade de garantir a fertilidade do solo e a
fecundidade do gado: elementos fundamentais para
a sobrevivéncia de uma comunidade. Neste contexto,
o mito de Medéia representaria a divindade cujo
atributo maior estaria ligado as drogas e as ervas
magicas capazes de garantir a fertilidade e a
fecundidade de animais, vegetais e das mulheres.O
mito de Medéia com a sua prole extensiva significava
54 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

a deusa- mae protetora do mundo ctbénio e agrarios.
Acreditamos que narrativa mitica de Medeia
relacionada a ritos propiciatérios ligados a
fecundidade nas mulheres, a fertilidade do solo e
dos animais pertencia a uma época muito antiga e
indeterminada. O dominio e o conhecimento de
Medéia com as ervas madgicas proporcionou-lhe
honras e cultos por toda a regidao do Peloponeso.

Nos questionamos sobre os fatores e
significados da variante do mito de Medéia
apresentado no periodo classico ateniense. Tal
guestionamento se deve a constatacao da existéncia
de uma variante em relacao a prole da protagonista
indicando uma reducgéo de catorze para dois filhos.
A presenca de um casal de filhos pode ser observada
através das representacboes imagéticas cujo tema
detém-se no momento em que a sacerdotisa de
Hécate mata os filhos que teve com Jasao. Areducao
da prole de Medeia deixa transparecer uma opcao
da lideranca politica de Atenas pelo espaco urbano.
Na busca da confirmacao de nossa hipétese, tivemos
a necessidade de organizar um corpus sobre o mito
de Medeia, de forma a propiciar a compreensao da
variante utilizada por Euripides.

55



As informagdes sobre o mito provem de
épocas e autores distintos do V século o que nao
invalida a formacao do conjunto de dados sobre o
mito. Alain Moreau afirma que ndao ha uma
significacéo do mito, mas, significagdes porque o mito
nos revela episédios e acontecimentos que vinham
marcando uma sociedade através dos tempos (A.
Moreau,1994:16).

As informacdes cotejadas sobre o mito de
Medeéia nos permitiram formar o nacleo de identidade
determinada que perpassa a maioria dos mitégrafos
e poetas, a saber:

1. a habilidade de saber-fazer

2. 0 dominio e 0 conhecimento das ervas magicas

3. mulher, esposa e mae

4. ligagdo com o mundo subterraneo: Perséfone e
Hécate

5.ligagcdo com a natureza selvagem; Artemis

6.estreita relagdo entre culto — beneficio — culto.

Outra informagcdo que integra o nucleo de
identificagdo do mito pode ser observado através da
estreita relacao familiar com os deuses, o que confere
a Medéia uma ascendéncia divina, a saber:

56 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Hélio deus Sol, simbolo da justica seu avl/ pai
Selene ma&e do deus Dioniso sua tia
Circe habilidade com as ervas magicas sua tia

Idye filha do Titd Oceano sua mae
Aeetes filho do deus Hélio seu pai
Hécate  deusa do reino dos mortos sua tia/mae

As referéncias sobre as habilidades de Medéia
como o saber- fazer, usar as drogas e ervas magicas
associadas a sua ascendéncia divina reafirmavam
a sua natureza sobre-humana. Estes atributos
formavam o nudcleo de permanéncia a estrutura
mitica, de modo que a narrativa de Medeia
ultrapassou geracoes e alcangou os nossos dias
com 0s mesmos atributos e especificidade de
identificacdo.O mito de Medeia foi convertido em
estrutura verbal por Hesiodo, narrativa mais antiga
do mito, que destacou o saber das musas como um
testemunho, de modo que a poesia e a histéria se
tornam conhecimentos do passado. Para os poetas,
as musas significavam a palavra cantada, ritmada e
transmitida pela memoria através do cantar do aedos,
de geracbes a geragdes, permitindo o dominio e o
saber de todo o conhecimento do passado.

57



Numa sociedade cuja comunicacdo se
processava de forma oral, havia a necessidade do
desenvolvimento da memoria e de meios técnicos
precisos de controle, de forma a manter a estrutura
do mito, a fim de que toda a informacgéo do passado
permanecesse na memdéria coletiva e fosse
preservada.Euripides, cidadao ateniense e integrante
da organizacao poliade teve o conhecimento dos
diversos relatos miticos de Medéia e o apresentou
no palco através de sua leitura singular da tragédia.

Como poeta, ele teve uma abordagem pessoal
do mito, sendo livre para criar relagées do mito com
0s acontecimentos de sua época. A partir deste
momento, o real e o imaginario se entrelacaram,
passando a formar uma das representacdes da
realidade histérica, que pela palavra do poeta adquiria
um sentido de verdade. Podemos nos aproximar da
opcéao do poeta por uma das variaveis do mito onde
se destacava a reducao da sua prole de catorze para
dois filhos. A escolha por um casal de filhos revelava
a opcao pelo espaco urbano.

Entretanto, como o teatro era um espaco de
dendncia, o poeta parecia evidenciar os demais
conflitos que envolviam os atenienses no periodo
classico, visto que a opcao pelo espaco urbana se

relacionava a derrota, a inseguranga e a morte.
58 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Evidenciamos as variantes da estrutura do mito
através da construcao da seguinte relagéo binaria, a

saber:
Numero de filhos atribuidos a Medéia

Situacao A Situacao B
periodo anteriorao VI periodo posteriorao VI
prole extensiva prole reduzida

14 filhos 2 filhos
7 meninos e 7 meninas dois meninos

informacgoées transmitidas

Homem x Natureza Homem x Cultura
atividade agraria atividade urbana
dominio da palavra dominio da palavra
magico-religioso debate- persuaséo

técnica de cultivo politica
campo e pastagem assembléia e agora
fertilidade do solo/gado denunciar: violéncia
fecundidade da mulher guerra e epidemias

Medéia: Medéia

Grande Mae -Terra Mulher - assassina
Magia:Fecundidade Magia: Morte

Como podemos observar, o0 mito de Medeia foi
objeto de profundas transformacgdes a partir do VI
século. A sacerdotisa de Hécate deixa de ser
venerada como no mito da Grande Mae, cuja arte
da magia propiciava e garantia a fertilidade do solo,
do gado e a fecundidade da mulher para se
transformar em feiticaria e assassina.

59



A opcéao do poeta em protagonizar a vertente do mito
como uma mulher que mata os seus filhos, nos
remete ao episodio do inicio da Guerra do Peloponeso
e aos primeiros impactos da morte (Tucid.ll:47).

Medeia deixa de ser o simbolo da Grande Mae
Nutridora, porque os atenienses se consideravam
filhos da terra, como podem observar através do
discurso de Lisias ao mencionar que a maior parte
dos povos ocupou um solo estrangeiro e expulsaram
0s seus habitantes; os atenienses, ao contrario, eram
autoctones porque a mesma terra era a sua mae e a
terra dos ancestrais (Lisias, 11:17).

Entretanto, a Mae Terra — témenos dos ancestrais
disseminava os seus filhos através de uma epidemia
como se manifestasse o0 seu desagravo pela decisao
dos atenienses em nao defender o territério atico.
Todo cidadao tinha conhecimento de que seria um
ato de impiedade a invasdo de um territério,
considerado como hiera - coisa sagrada. Abandona-
lo foi uma ofensa aos deuses protetores daquela
regido. Acreditava-se que um ato como este de
desagravo, despertaria a ira dos deuses contra o
inimigo invasor. Entretanto, a ira dos deuses caiu
sobre os atenienses pelo fato de ndo terem impedido
a invasao do espaco sagrado dos deuses da

60 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

vegetacdo e caga, no caso, atingindo diretamente
Demeter e Artemis. Tucidides nos relatou que a peste
comecou imediatamente apds a invasao do territério
atico pelos lacedemdbnios, castigando,
principalmente, Atenas (Tuc.ll:54).

O historiador acrescentou que a populacéao
atingida pela peste comecou a ser dizimada no
interior dos grandes muros, enquanto que fora desta
area, na khora— a plantacao estava sendo devastada
pelos invasores. Deduzimos que com o episodio do
conflito do Peloponeso, a relagdo, passado e
presente, tornaram-se viva na memoria dos
atenienses, diante das incertezas do momento. Desta
forma, buscaram apoio e solucao no passado
ratificado pela tradigdo.

No caso do poeta, a denuncia no palco tragico,
recaia sobre os responsaveis pelas decisdes da polis
gue estariam se deixando levar pelo poder da forca
e nao pela razao e pela lei. A populacéo, diante da
ineficacia dos sacerdotes em enviar suas suplicas
aos deuses Olimpicos, assumia a iniciativa individual
de buscar a cura e a protegao contra a peste.

De acordo com E.R.Dodds, neste momento de
tensdo, comecaram a aparecer junto as fendas dos
santuarios e dos templos, imagens grotescamente

61



primitivas, ja que ndo havia nenhum obstaculo para
se efetuar tal procedimento: os intelectuais haviam
se retirado para o universo das especulacdes
filosoficas deixando a populagdo comum entregue a
sua propria sorte (E.R.Dodds,1980:209).

Partimos do principio de que a magia integrava
o ritual e cerimdnias da religido poliades e dos cultos
de mistérios, entretanto, comecamos a perceber que,
a partir do V século, ocorria uma gradual separagao
da sua pratica, em relagdo ao conjunto de preceitos
tradicionais, tornando-se, inclusive, alvo de criticas
dos defensores do sistema poliade. Portanto, as
criticas enderecadas a magia neste periodo se deve
a sua especificidade em ser uma acéao praticada no
espaco urbano, visando atender a interesse individual,
efetuada de maneira oculta, apresentando uma
relacdo direta de interacdo com as poténcias
sobrenaturais.

Concluimos que o mito de Medeia nos permite
analisar o processo de transformacao social e
religiosa no momento do conflito dos atenienses e
espartanos. A pratica da magia assumiu um lugar de
destaque na sociedade poliade fomentando uma
apropriacao de elementos da religido oficial poliade.

62 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Documento

EURIPIDES.Medeia. Sdo Paulo: Hucitec, 1991

TUCIDIDES. Histéria da Guerra do Peloponeso.
Brasilia:UnB, 1987

Bibliografia
BANDINTER, Elisabeth. Um é o Outro. Rio de
Janeiro:Nova Fronteiras, 1986.
DODDS, E.R. Os Gregos e os Irracionais.Lisboa:
Gradeva, 1988.
GARLAND,Robert.Religion and the Greeks. London:
Bristol Classic Press, 1994.
GRAF, Fritz. La magie dans L’ Antigyité Greco-Ro
maine. Paris:Belles Lettres,1994
HERZT, Robert. Religido e Sociedade. Rio de
Janeiro:Tempo e Presenca, 1986.
MONTEIRO,Paula. Magia e Pensamento Magico.
S&o Paulo: Atica, 1986.
VERNANT, Jean-Pierre. Mythe et Societé en Grece
Ancienne. Paris: Maspero,1974.
ZAIDMAN, Louise B. et PANTEL,Pauline. La Religion
Grecque. Paris: Armand Editeur,1989.

63



64 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Medéia, rito e magia



66 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

4
Medeia, rito e magia

A variante do mito de Medeia utilizada por
Euripides em 431 aC. E vista por nés como uma
tentativa de reflexao e de criacdo do poeta em face
aos acontecimentos contraditérios, entao vivenciados
pelos atenienses. A trajetéria de Medeia, da Colquida
até Atenas, permite-nos entrever a imagem que
sociedade poliade fazia de si mesma, em oposicao
aimagem do outro situado fora do espaco da cultura
helénica.

No V século a C, a sacerdotisa de Hécate
aparece com um duplo aspecto: mulher barbara e
infanticida. Medeia, movida pelo amor a Jasao foi
capaz de cometer uma série de crimes de morte
visando beneficiar o amado. Como as transgressoes
cometidas na regiao de Colquida, apds ter ajudado
Jasao a conquistar o Velocino de Ouro - definido
como um manto sagrado tecido em ouro e |a - Medeia
trai 0 seu pai ao usar seus conhecimentos magicos
para ajudar Jasdo, aspectos que foram
acentuadamente demarcados na dramaturgia do
poesta Euripides.

67



A tragédia Medeia permaneceu junto a
memoéria do Ocidente ao vencer o tempo como nos
aponta o cineasta Peir Paolo Pasolini que representou
0 mito no cinema na década de 60. A pelicula tem o
seu inicio, mostrando a regido da Colquida com o
seu aspecto montanhoso, arido e assustador visando
ressaltar, junto ao expectador, a especificidade da
regidao exoética de onde provinha Medéia. A mesma
peculiaridade ocorre com Maria Callas ao representar
a protagonista Medéia
com os seus trajes
negros e exuberantes
de sacerdotisa e
feiticeira.

A matriz do
cineasta pode ter sido
Euripides ou mesmo Apollodoro. Este nos informa
que Medeia, ao fugir da regidao da Colquida, levou
consigo o seu irmao Absyrto. A narrativa mitica nos
indica que em meio a jornada, Medeia, mata e
esquarteja o irmao lancando as parte do seu corpo
ao mar. No filme de Pasolini, as parte do corpo de
Absyrto sdo lancadas e deixadas ao longo do
caminho. O rei Aeetes, incrédulo e horrorizado com
a cena interrompe a perseguicao para recolher as

68 Niicleo de Estudos da Antiguidade




Maria Regina Candido

partes do corpo do filho; acao que retardou a cacada
ao casal permitindo a fuga de Medeia e Jasao para
a regiao de Corinto ( Apollodoro, I, 9:24).

Medeia ao matar o irmao, interrompe a dinastia
do rei Aeetes além de cometer uma grave ofensa
aos pais. A acao entre os gregos constituia um crime
monstruoso que exigia um tratamento especial pelo
fato de despertar as poténcias sobrenaturais
identificados como as Erinias — seres alados de pele
enrugada e aparéncias hediondas, também
conhecidas como Furias com os seus cabelos de
serpentes e que no seu domicilio do mundo
subterraneo sdo chamadas de Arai/ Malditas.
Embora, sejam assustadores, tais seres defendiam
a justica familiar, ou seja, saiam em defesa do sangue
derramado de um parente, e sua vinganga consistia
em atormentar a vida do transgressor
(H.Jones,1989:2).

De acordo com as leis da Thémis — lei dos
ancestrais - e areligido grega, Medeia cometera duas
graves transgressdes, a saber: a primeira por ter
desencadeado a desordem familiar e a segunda, por
ter cometido um crime de sangue, agao que a
colocava em estado hybris, cuja macula incidiria
sobre ela e sua descendéncia ou mesmo sobre a

69



comunidade ao qual estava presente. A sociedade

grega concebia a familia como sendo uma unidade
primordial, base da organizacao poliade e da paidéia
helénica. A vida do filho era o prolongamento da vida
dos pais como nos indica Aristételes ao afirmar que
a unido entre o homem e a mulher ocorre para a
perpetuacao da espécie, pois ha um impulso natural
no sentido de querer deixar um outro ser da mesma
espécie (Politica,1252b). Os filhos herdam as
obrigacdes religiosas da comunidade, mantém as
qualidades morais da familia, exercem a geréncia do
patriménio e as transages comerciais dos pais (E.
Dodds, 1998:42).

Como sacerdotisa de Hécate, deusa protetora
dos mortos, Medeia tinha conhecimento de que havia
iniciado um processo de caos ao desestruturar a
familia de seu pai e provocar a morte de seu irmao
Absyrto, e reconhecia a necessidade de restabelecer
a ordem césmica e de aplacar a ira das potencias do
mundo subterrdneo. Medeia tinha acesso a dois
espacos distintos: um espaco sagrado dos deuses e
um espago profano dos homens. Para o pensamento
magico- religioso dos helenos, ambos formavam dois
mundos opostos, porém complementares. Os dois
espacos apresentavam-se distintos, com naturezas
especificas e hostis (J.J.Wunemberger, 1981:81).
70 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Para o leigo, o contagio direto com o espaco
sagrado revela uma transgressao de algo que se
revestia de interdito,mas para o sacerdote ou
feiticeiro, este contato significava um momento de
iniciacdo e uma atividade ritualizada dos cultos de
mistério (J.J.Wunemberger, 1981:76).

Aligacao entre estes dois mundos ocorria por
meio de ritos e o iniciado no culto de mistério sabia
como transitar entre um espago a outro sem o perigo
de trazer a contaminacao para si ou para a
comunidade em que vivia. Da mesma forma,
podemos compreender que o tempo sagrado dos
ritos apresentava-se como um tempo circular,
reversivel e recuperavel (M. Eliade,s/d:81).

A seguidora de Hécate, como praticante da
magia, necessitava restabelecer a ordem e a
harmonia interrompida entre o tempo sagrado, de
sacerdotisa, e o tempo profano de mulher.lsto porque
a sequéncia harmoniosa deste tempo estava ligada
a sua propria existéncia, isto é, teria um inicio, meio
e fim.De acordo com Arnald Van Gennep, a existéncia
de um individuo inserido numa comunidade antiga
era regida por etapas. Estas etapas marcavam as
mudancgas de uma idade a outras ou de um status
social a outro; as mudangas eram acompanhadas
por ritos e cerimbénias magico-religiosas (A
Gennep,1977:26) que significavam um
reconhecimento publico da mudanca efetuada.

71



O kosmos do feiticeiro seguia 0 mesmo processo,
formando um ciclo que , através de ritos e invocacgdes
visavam colocar cada coisa no seu devido lugar
(P.Monteiro,1986:51). Ao termino do ciclo, a
sacerdotisa de Hécate abria a possibilidade de
recomec¢ar uma nova vida, recriando uma nova
existéncia, em uma outra regiao e com reservas de
forcas vitais (M.Eliade,s/d:91).

Medeia tinha conhecimento da necessidade de
assegurar, proteger e garantir o éxito desta nova
condicao de mulher e esposa de Jasdo. Mircea Eliade
acrescenta que o sacerdote reatualizava a
cosmogonia através dos ritos de passagem, porque
todas as vezes que ocorria uma mudanca de regiao
ou de categoria social, o rito assegurava o inicio de
uma nova existéncia propicia a simesmo (M.Eliade,s/
d:92).

O individuo, ao praticar os ritos, aproximava-se
do tempo sagrado dos deuses e também do tempo
profano dos homens. Desta forma, as cerimdnias
magico-religiosas buscavam fazer com que o rito de
passagem nao perturbasse a vida social, reduzindo
qualquer prejuizo que tal mudanca pudesse acarretar.

Logo, a instalacdo de uma nova regiao ou uma
nova vida equivalia ao redimensionamento do
kosmos. No caso de Medeia,a necessidade de
reatualiza¢do do kosmos nasceu através da imolagéo
de um ser, de uma vida submetida ao ritual de
sacrificio sangrento.

72 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Partindo deste principio, podemos interpretar
que a morte do jovem Absyrto ocorreu no tempo
sagrado, pelo fato da presenca da agua do mar. A
agua nos indica a presenca de uma ritual de
purificacdo e ao embarcar nave Argos , a agao
simbolizou o0 ato da partida para uma nova existéncia.
No relato mitico de Medeia, a morte do irmao pode
ser apreendida como um ritual que significava o
fechamento de um ciclo na vida da sacerdotisa, ou
seja, um ritual de passagem através do qual, Medeia
deixava a fase da infancia para assumir a sua nova
condigdo de mulher e esposa.

Ndo podemos esquecer que 0S Seu irmao
representava a linhagem paterna, cujas relacoes a
sacerdotisa de Hécate teria que romper através da
morte ritualizada, a fim de estabelecer uma nova
organizacao familiar. Apds a concretizacao do rito,
Medeia assegurava para si uma vida feliz ao lado de
seu amado Jaséo.

Entretanto, o rito de passagem da sacerdotisa
de Hécate foi praticado com a morte de seu irmao,
tornando-se de vital importancia o restabelecimento
da ordem devido ao miasma provocado pela morte
de um parente préximo. Medeia necessitava executar
um ritual de sangue como ato de purificagcdao.O
escolhido foi o rei Pélias da regidao do lolkos. Com a
morte do velho rei. Asacerdotisa acalmava as Erinias
de seu irmao e, ao mesmo tempo, ajudava Jasao a
reaver o trono que estava sob o poder do rei Pélias.

73



Como toda feiticeira, Medéia usa da morte
como agente de seus projetos. Dando
prosseguimento ao seu objetivo, a feiticeira introduziu-
se no palacio do rei e fez uma demonstragéo de seus
conhecimentos magicos. Medéia esquarteja e
rejuvenesce um velho carneiro, usando algumas
palavras magicas, ervas e um caldeirdo com agua
fervente. Ela faz ressurgir um novilho diante das filhas
de Pélias (Pausanias,VIll,11:3) que convencido e
seduzido pela possibilidade de rejuvenescimento,
ordenou as filhas Pélopia, Medusa, Pisidiké,
Hippothoé e Alcestes (Hygino,24) a seguir os ritos
prescritos pela sacerdotisa de Hécate. O ritual
consistia em cortar o corpo do velho rei em pedagos
e, em seguida fervé-lo num caldeir&o, ato que serviu
somente para apressar o seu fim.

Com a morte de Pélias, a sacerdotisa fechava

o ciclo iniciado na Cdélquida e, ao mesmo tempo,
eximia-se da divida de sangue para com as potencias
do mundo subterraneo.
Com o ritual de sangue Medeia restabelecia a ordem
cdésmica através da relacdo binaria de oposicao,
garantido o contato harmonioso entre ela e o espaco
sagrado do mundo dos mortos, a saber:

Absyrto
Jovem 4gua frio fora pai recolhe partes do corpo do filho

Pélias
Velho fogo quente dentro filhas cortam partes do corpo do pai

74 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

De acordo com Robert Hertz, os elementos que
integram o espaco do rito ndo sdo homogéneos
(R.Hertz,1986:48). A relagédo binaria existente na
base desta oposicdo — Absyrto x Pélias — simboliza
a organizacgao da atividade ritualizada de Medeia na
busca da ordem no universo magico-religioso.a uniao
de elementos opostos e conflitantes, quando ligados
se completam, formando uma for¢a poderosa
(E.Badinter,1986:passim). Estes elementos
separados tornam-se inuteis e provocam o perigo
de morte diante da possibilidade de supremacia de
uma sobre outro. Pra o feiticeiro , a uniao dos opostos
faz-se necessario para a aquisicao de forcas, poder
e eficacia do ato magico.

O elemento comum entre Absyrto e Pélias esta
na presenca da morte com o sangue derramado
através do esquartejamento. O sangue que circula
no corpo permite a vida, a existéncia, ao ser
derramado durante o processo ritual, ele consagra
guem o derramou pela transferéncia de suas
propriedades: Absyrto, a juventude e de Pélias, o
poder.

O sangue detem o valor simbdlico de agente
mais potente de purificacao (A Genep,1977,passim),
principalmente, quando ligado aos elementos
primordiais como agua e fogo. Aharmonia e a ligacao
destes elementos fundavam a organizag¢ao do
kosmos para Medeia.A narrativa mitica de Medeia
nos permite entrever as praticas e os ritos magico-

75



religiosos que faziam parte da organizacao poliade.
Em Atenas, assim como nas demais sociedades —
antigas ou modernas — os ritos de passagem
marcavam a transicao dos jovens para a idade
adulta. A partir desta cerimbnia o/a jovem passava
a ocupar o seu lugar social e assumia as suas
responsabilidades como integrantes da polis.
Analisando os ritos de passagem, podemos entrever
0s espacos que a sociedade helénica estabelecia,
tanto para o homem quanto para a mulher. Para esta,
a ceriménia simbolizava o pro tou gamou, ou seja,
a preparacao da jovem adolescente para o
casamento. Isto porque, somente através do
matrimonio a mulher grega conquistava o seu lugar
social: primeiro, como esposa de cidadao, e em
seguida como mae, ao gerar filhos legitimos para a
comunidade civica em que vivia.

Em Atenas, esta preparacao para o matrimonio
ocorria no templo de Atena, situado no centro do
espaco urbano. Neste recinto, as jovens de cinco a
dez anos de idade - pequenas ursas e de sete aos
onze anos, as arrhéphores, eram iniciadas nos
rituais religiosos visando a manutencédo das
oferendas votivas a deusa. As jovens
complementavam os seus conhecimentos religiosos
fora dos limites da polis, em espaco essencialmente
feminino, no santuério da deusa Artemis na regiao
do Brauron. Neste santuario, as mulheres ofereciam

78 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

seus melhores trabalhos em tecido a deusa, e as
jovens adquiriam conhecimentos sobre os
procedimentos a serem efetuados no momento do
parto (P.Brulé,1994:passim).

De acordo com Pierre Brulé, nos dois espacgos
sagrados as mulheres idosos ensinavam as mais
jovens os trabalhos de tecelagem a preparacao de
doces e graos a serem ofertadas as deusas. Como
se pode observar o aprendizado era composto por
um conjunto de atividades domésticas, a terem
continuidade no espaco do oikos, destinado aos
deuses e a familia. Os adolescentes, participantes
dos ritos de passagem, tinham a sua iniciagao
desenvolvida nos santudrios urbanos, nos templos
e em fortificacGes localizadas nas regides fronteiricas
ao territério atico, e visava a preparacdo do jovem
na defesa das hieras — coisas sagradas.

Ao final destes ritos, 0 jovem era considerado
um individuo em idade adulta, com plena capacidade
para assumir a sua cidadania (R.Lonis,1994:36), o
que significava a aquisicao de direitos politicos, a
condigdo de contrair matriménio, obrigacao de gerar
filhos legitimo do sexo masculino e a defesa do
territorio dos ancestrais.

77



Para ambos os sexos, a pratica dos ritos de
passagem determinava a mudanca de categoria e
de espaco social destinado a cada um, no conjunto
da sociedade. Ao homem, a sociedade grega
estabelecia o0 seu lugar no espacgo publico como se
pode observar através desta relacao, a saber:

- 0 esporte -------- ginasio

- aoratéria.——nas Assembléias e na Agora
- a guerra -------- nos extremos do territorio

- a politica ------- Diké — Arché

Em contrapartida, cabe a mulher atuar no
espaco privado onde executa as atividades
domésticas como fiar, tecer, preparar o pao e cuidar
dos filhos. De acordo com Alain Moreau, as
ceriménias de ritos de passagem estavam presentes
em diferentes regides da Grécia tais como Esparta,
Cércira,Corinto e Atenas, o0 que nos leva a pressupor
que o mito de Medeia foi preservado pelos gregos a
medida que resguardavam as tradicbes helénicas.
Dentre estas tradices e costumes, a narrativa mitica,
deixa transparecer que os integrantes da polis tinham
suas existéncias regidas por ritos e ceriménias que
os acompanhavam do nascimento até ao funeral.
A cada etapa sucessiva de sua existéncia , um
atoespecial marcava esta passagem. O ato religioso
visava reafirmar o lugar social de cada sexo e o

78 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

relacionamento propicio com os deuses e com as
poténcias do mundo subterraneo, e o meio utilizado
para este fim era as praticas magico- religiosas.

A magia e a religido reafirmavam as tradigbes
poliades, integravam os individuos na sociedade,
estabeleciam uma relagdo harménica dos jovens
com 0s seres sobrenaturais e com a coletividade.
Como se pode observar, através dos ritos de
passagem, a magia interage com a religiao visando
afastar o que pudesse perturbar a existéncia dos
jovens junto a comunidade da qual passavam a fazer
parte e a interagir. Tanto a religido quanto a magia
transitavam pela esfera do sagrado e interagiam
como partes integrantes e fundamentais da cultura
helénica na Antiguidade.

APOLLODORO. Biblioteca.Madrid:Gredos, 1973

EURIPIDES. Medeia. Trad. JAA Torrano, Sdo Paulo:HUCITEC, 1991
BRULE,Pierre. La cite grecque a 1’epoque classique.Paris:Université
de Rennés,1994.

DOODS, E.R. Os gregos e o Irracional. Lisboa: Gradiva, 1988.
ELIADE,Mircea. O Sagrado e o Profano: a esséncia das
religides.Lisboa:Livro do Brasil, s/d

GENNEP. A. van. Os Ritos de Passagem. Petrépolis: Vozes, 1978.
LLOYD-JONES, Hugh. Lés Erinyes dans la tragédie grecque. In:
Revue des Estudes Grecques. Paris: Les Belles Lettres, tome CII, 1989,
LONIS, Raoul. La Cité dans le monde grec. Paris: Ed. Nathan,
1994 MONTEIRO, Paula. Magia ¢ Pensamento Magico.Sao
Paulo:Atica, 1986.

WUNENBURGER,J.J. Le Sacré. Paris:U F P, 1981.

79



80 Niicleo de Estudos da Antiguidade



o T e ;

As imagens de Medéia através do tempo




82 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

5
As imagens de Medéia atraves do tempo

As imagens nos vasos e afrescos, como
sistema de signos, emitem uma mensagem que
para ser apreendida e decodificada pelo
pesquisador necessita da aplicagdo do método
iconogréafico de analise. Consideramos que,
embora, os pintores, mitdégrafos e poetas estejam
de posse de mito, eles ndo sdo os criadores da
simbologia de Medeia, sua representacao ocorreu
através do imaginario de cada época em que foi
lembrada.Usar a imagem estabelecendo relacéo
com um determinado tema em Historia Antiga
ganhou especial significacdo no quadro atual da
profissdo de historiador e helenista. Entendemos a
iconografia ndo apenas como umaimagem fixa em
afrescos ou vasos de ceramica, mas também como
uma das formas de visualizar o passado mitico da

cultura grega.

Medéia Museu
do Vaticano,
Roma

83



A Semiética tem como objeto de estudo os
componentes expressivos das manifestacdes
culturais de diversos géneros, entre elas, citamos a
semibtica da significacdo das imagens que permite
estabelecer uma maior aproximacao com o sentido
da mensagem como nos indica Claude Calame com
0s jogos de olhares; Claude Berard com a
identificacdo das unidades formais minimas; Martine
Joly, discipula de Roland Barthes, com as conotagbes
de primeiro e segundo niveis.’

Nos propomos fazer um exercicio de leitura
daimagem de Medeia de forma a identificar os icones
da narrativa mitica que os pintores da Antiguidade
mantiveram fixo através de sua expressao imagética.
Imagens que romperam as adversidades do tempo,
chegando a atualidade. Para atingir esse objetivo
selecionamos a corpora de imagens de Medeia
composta de suporte documental de diferente
natureza como vasos de ceramica, escultura,
afrescos, artefato de metal e textos. Adiversidade de
documentacéo nos leva a aplicacao de embreantes
de descricdo de forma a tornar a narrativa mitica em
estrutura verbal homogénea.Consideramos que,
embora, os pintores, mitégrafos e poetas estejam de
posse da narrativa do mito, eles ndo sao os criadores
84 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

da simbologia de Medeia.Essa apresenta um nacleo
de identidade permanente que ultrapassa a
existéncia dos emissores, pertence a tradi¢cao oral
de tempos muito remotos. Medeia tornou-se um
objeto perceptivel a fazer parte de memdéria dos
atenienses, dos gregos, dos romanos e da
atualidade. Podemos afirmar que a sua narrativa
mitica foi marcante e singular pelo fato de ter
permanecido na Antiguidade, ultrapassado o tempo
e chegando aos dias atuais , pois ainda hoje é
representado nos teatro da pés-modernidade?.

A versao mitica de Medeia representada nos
palcos, através do tempo, foi criada pelo poeta
Euripides e a partir do IV século aC, no periodo
helenistico, o drama da heroina de Euripides passou
a ser representada em vasos de ceramica atica e se
estendeu aos afrescos das residéncias na regidao de
Pompéia.

Podemos, inclusive afirmar que a narrativa mitica
do poeta concorre em superioridade numérica com
as representacdes imagéticas dos poemas
homéricos (L.Séchan,1926:32). Fato que nos leva a
supor que dramaturgia de Medéia ganhou uma rara
popularidade no periodo helenistico e romano.

85



Diante da permanéncia da narrativa mitica, nos
guestionamos sobre o processo que contribuiu para
a resisténcia, ao tempo, aplicado ao mito. A
historiografia nos indica que a narrativa mitica de
Medeia foi documentada em manuscritos antigos
feitos em papiros que foram microfilmados pelos
museus e colecionadores privados, saber:

1. Cairo, Colegdo P P.Oxy inv. 36 4B 110 manuscritos
dol® aC.ao V° dC
2. Veneza, Manuscrito ilustrado Cynegetica, Pseudo-
Oppian céd. Gr. 479, séc. XI
3. Florence, Biblioteca Laurenziana 31.10 manuscritos
do poeta no séc. XII
4. Vaticano, Vaticano Grego 910 , manuscritos das
obras de Euripides do séc. XIV
Reproduzidos nas seguintes publicacées, a saber:
ATuryn, The Byzantine Manuscript Tradition of the Tra -
gedies of Euripides,1957
R. A Pack The Greek and Latin Literary Texts from
Greco-Roman Egypt, 1967.
E. G. Turner Greek Manuscripts of the Ancient World.
1970
James Diggle. On the Manuscripts and Text of Euripides,
Medea. Oxford, 1986
86 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Gracas ao trabalho de compilacdo e
microfilmagens é que podemos, na atualidade,
cotejar informagdes sobre a narrativa mitica de
Medeia. Entretanto, 0 nosso objeto de analise esta
em identificar que parte do episddio que envolve a
protagonista tornou-se marcante e foi
constantemente reproduzido através do tempo.
Como resposta, percebemos na estrutura mitica de
Medeia a permanéncia das praticas magicas.Os
pintores mantiveram gravado nos vasos e nos
afrescos as passagens conhecidas como as
Peliades e o Infanticidio.

Medeia manteve a reputacdo de mulher de
feroz carater e hedionda natureza mesmo no periodo
Bizantino, essa afirmacgao esta relacionada ao fato
dos pintores reproduzirem este lado marcante da
personagem com certa frequéncia. Por outro lado,
néo existe dificuldade em identificar as duas cenas
nas reproducdes imagéticas, a saber: a cena em que
Medeia esta proxima a um caldeirdo e um carneiro
pertence ao drama identificado como Peliades, cujo
texto escrito encontra-se, atualmente, perdida para

nés. O acesso as informacdes sobre essa tragédia
se deve aos poucos fragmentos que restaram e

87



foram preservados no Progymnasmata de Moses of
Chorone traduzido em nota por August Nauck, ao
qual nos informa que Medeia tinha por objetivo matar
Pelias, o rei da regidao de lolcos. A partir das
informagdes sobre o0 episddio da morte do rei
fornecidas por Apolodoros (1,IX:27), Hyginos (24) e
Pausanias (VIII,XI:2), somos induzidos a
compreender a morte do rei como parte
complementar do ritual de passagem da protagonista
que sai da infancia para a idade adulta na condicao
de mulher. A sacerdotisa de Hécate havia executado
o irmao Absyrto para retardar a perseguicao
empreendida por seu pai, o rei Aeetes®.

O ritual de passagem havia sido praticado com
a morte de seu irmao, tornando-se de vital
importancia o restabelecimento da ordem césmica
diante do miasma provocado pela morte de um
parente proximo. Medeia necessita executar um
ritual de sangue visando aplacar a furia das Erinias
e o escolhido foi o rei Pélias cuja morte auxiliava
Jasao a reaver o trono de lolcos usurpado de seu
pai Aison.
A discusséo esta em identificar se o rei Pelias
participou do ritual contra a sua vontade como nos
revela Ovidio em Metamorfoses (VI1,297) ou se

88 NMiicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

havia dado o0 seu consentimento como nos indica
Diodoro da Sicilia ( 1V,50-51). Medeia introduz-se
no palacio do rei de lolcos e persuade as filhas de
Pélias sobre a possibilidade de rejuvenescimento
do velho rei. A morte do rei realizada pelas maos
das inocentes filhas evidencia o quanto foi marcante
0 episddio na Antiguidade representado na Hydria
de figuras negras de 510 aC intitulado Medeia e o
Carneiro onde mostra Pélias assistindo a
demonstracao de Medeia ao transformar o velho
carneiro em novilho.No inicio do V século o episodio
do rejuvenescimento do carneiro foi representada
na Hydria de figuras vermelhas do Copenhagen
Painter onde aparecem Medeia e Jaséo,
atualmente, localizado no Museu Britanico em
Londres. O mesmo
episédio se repete no
vaso Stamos Atico de
figuras vermelhas de 480-
70 (Kopenhagener Maler
ARV 193:8) cujo processo
de transformacdo esta
sendo executado diante
das filhas do rei Pélias.

89



O numero de filhas presente ao ritual
apresenta variagbes segundo a documentacao:
Diodoro da Sicilia menciona trés, a saber: Alceste,
Anphinome e Evadne, sendo essa a versdao mais
popular na Antiguidade devido a sua frequente
presenca nas representacdes imagéticas. A narrativa
do poeta Euripides indica a presenca de Alceste,
ratificando a sua nao participacao no ritual de
esquartejamento do rei Pélias como deixa
transparecer a escultura localizada em Roma, Villa
Albani de 420-410. Hygino apresenta como
participantes do ritual as seguintes filhas, a saber:
Pel6pia, Medusa, Pisidiké, Hippothoé e Alceste
((Hygino,24).

No periodo do Ill aC na Roma Helenistica,
podemos encontrar um afresco em Pompéia cuja
parte pintada relembra o episédio de Medeia e o
Carneiro, a cena deve ser lida da direita para a
esquerda.No primeiro plano podemos observar
Medeia entrando no palacio, acompanhada de uma
crianca que pode ser Acastos, o filho de rei, ainda
menino. Em seguida, Medeia aparece como
sacerdotisa a executar os procedimentos magicos
tendo diante de si um carneiro dentro do caldeirdo
com 4gua fervente.Do outro lado, encontram-se as

trés mulheres, as jovens filhas de Pélias, duas olham
90 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

assustadas as praticas magicas de Medeia, enquanto
que aterceira, Alceste, permanece sentada, afastada
e pensativa. Vejamos o0 enredo que narra esse
episddio: como toda feiticeira, Medeia faz uso da
morte como agente de seus projetos. Em
prosseguimento ao seu objetivo, a sacerdotisa de
Hécate introduz-se no
palacio de Pélias e
realiza, diante das jovens
filhas do rei de lolcos, a
demonstracdo de seu
conhecimento méagico ao
esquartejar e
rejuvenescer um velho
carneiro. A facanha,
segundo Pausanias
(VI1,11:3), foi realizada
em meio a preces, ervas e um caldeirdo de agua
fervente ao qual Medeia fez ressurgir um novilho. O
rei Pélia, seduzido e convencido da possibilidade de
rejuvenescimento, ordena as filhas que seguissem
as determinacoes prescritas pela feiticeira. As filhas
do rei realizam o ritual que consistia em cortar o corpo
do velho rei em pedacgos para em seguida coloca-lo
no caldeirdo com agua em fervura, ato que somente
91




serviu para apressar o fim do rei de lolcos.Apds
provocar a morte de Pélias, Jasao e Medeia tiveram
que fugir da regiao encontrando asilo em Corinto. Ao
completar dez anos, Jasdo abandona Medeia para
contrair novas nupcias com Glauce a filha do rei
Creonte de Corinto. A relacdo da sacerdotisa com a
morte ocorre com o episoddio do assassinato da
princesa e de seu pai por Medeia. O resultado do
drama pode ser visualizado no drama conhecido
como Infanticidio de Medeia. No episddio, Euripides
coloca a princesa de Colquida como a responsavel
pela morte dos seus dois filhos, fato marcante e
freqlente na representacdo imagética de Medeia,
cujo ato foi praticado como vinganga contra Jasao.

8, Paris, Cab. des hled. .".ml'\':llrj [ Ml

Madea’s anfanticide

92 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Podemos observar o vaso de figuras
vermelhas Medea pintado no final do V e inicio do
IV aC. , atualmente no Museu do Louvre, lll, 3,36.
Nessa cena Medeia agarra pelos cabelos um dos
filhos que parece tentar
livra-se da morte
eminente. O episddio
nao aparece em vaso
antes da representacao
dramatica de Euripides
em 431 aC. A cena do
infanticidio de Medeia
se perpetua, pois no IV
aC, a encontramos na
anfora de figuras
vermelhas, oriunda da
regiago de Nola, e
atualmente no Cabinet
dés Medailles de Paris. As duas imagens
determinam as unidades formais minimas
compostas de mulher usando vestimentas orientais
diante de uma ou duas criangas, realizando uma
acao préxima de um altar e portando um punhal de
sacrificio.Em Roma, as imagens do infanticidio de
Medeia foram representadas em afrescos, porém

93



percebe-se a opcao pelo
episodio anterior a morte
das criancas, como
podemos observar nos
afrescos de Pompéia e
Herculano, possivelmente
de autoria de Timomachos
of Byzantium. O pintor
representa um momento

critico na qual, as criangas brincam alegremente e
Medeia, esconde o punhal entre as vestes, e parece
hesitar diante da acao de matar os filhos. Ao lado da
representacdo mais humanizada do infanticidio de
Medeia, persiste a cena da morte dos filhos como
podemos observar no sarcéfago romano do |l dC

atualmente no Museum
of Fine Arts of Boston e
na medalha que esta no
Museu Britanico na qual
mostra Medeia em pé e
de posicao frontal
segurando o punhal,
seguida da figura de um
dos filhos que parece
estar em posicao de

&, London, Bric. Bus. Gem
Medea's infanticide

94 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

suplicante, enquanto que o outro jaz morto ao chao.
Apo6s a morte dos filhos, enterrados no santuario
de Hera Akraia, Medeia foge de Corinto através de
uma carruagem conduzida por dragdes para obter
asilo em Atenas como nos mostra o vaso calix-
kratera de figura vermelha da regido da Lucania na
Itadlia do periodo do IV aC e a hydria de figura
vermelha do mesmo periodo que nos oferta a
mesma imagem da fuga de Medeia.

A brevidade do tempo
nos leva a concluir que a
tragédia Medeia
representada por
Euripides no V século
deixa transparecer ter
produzido um acentuado
impacto entre os gregos,
romanos € na pos-
modernidade ao delinear o
perfil de uma mulher forte,
decidida que, movida pela paixao, transgride a lei e
espalha a morte e a vinganca a todos os seus
inimigos e adversarios. As imagens marcam dois
conjuntos de cenas envolvendo a sacerdotisa de
Hécate, que formam as unidades formais minimas

95



Peliades
caldeir&o, o carneiro e a presenca de duas mulheres.
Infanticidio
mulher, punhal, duas criangas e o altar

Os dois conjuntos apresentam sempre
elementos constantes, 0 que nos permite afirmar e
identificar que as figuras formam a corpora de Medéia.
A indumentaria da sacerdotisa de Hécate, estd
sempre sendo apresentada com roupas exoticas que
caracterizam as mulheres de regides orientais. As
unidades formais minimas identificam ao expectador
que se depara diante das imagens, de rituais de
morte e de magia que envolveram a protagonista
assim como a recepc¢ao dramatica da narrativa da
mulher de feroz natureza entre os pintores, poetas e
escultores ao longo do tempo.

'Semidtica da Imagem ver: Claude Calame. L& Recit em Grece
Ancienne, Paris,1986; Claude Berard Iconographie, Iconologie,
Iconologique, Paris, 1983; Colombe Coulle-Dezeuze. L Image et 1€
Nom. Paris,1992; Martine Joly Introducdo a andlise de Imagem.
SP:Papirus, 1996

2 A tragédia Medeia foi representada no Rio de Janeiro no primeiro
semestre de 2004,com Renata Sorah, maiores informacdo ver a
Revista Veja Rio de 10 de maio de 2004.

3 ver o artigo Medeia: Mito e Mulher de Maria Regina Candido em
Histéria e Imagem, 1998, p. 265-270

gg MNicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Documentagdo

APOLODORQO. Biblioteca. Madrid:Gredos,1973
DIODORO SICULUS. Library of History. London: W.
Heinemann, MCMLIII

HYGINO Fabulae. Paris: Mauricius, MDCCCLXXII

OVID Metamorphoses. London: W. Heinemann, MCMLX
PAUSANIAS. Descriptin of Greece. London: W.
Heinemann, 1955

Bibliografia

BOARDMAN, John._Greek Sculture: The Classical Period.
Thames and Hudson, 1985.

CARPENTER, Thomas H. T. Art and Myth in Ancient Greece.
Thames and Hudson, 1985.

DIGGLE, James. On the Manuscripts and text of Euripides,
Medea. In: Classical Quarterly 33, p.339-357,0xford: Oxford
University Press,1983.

SECHAN,L., Etudes sur la Tragedie Grecque dans sés rapports

avec la ceramique, 1926.

SILVA, Francisco Carlos. Histéria e Imagem. Rio de Janeiro:
PPGHIS/CAPES, 1998.

WALTERS, H.B. Corpus Vasorum Antiqguorum.London: British

Museum, 1927

WEITZMANN, Kurt. Euripides Scenes in Byzantine Art. In:

Hesperie, XVIII, 2, Athens,1949.

97



98 Niicleo de Estudos da Antiguidade



s Fo, 1
" .I - L 3
. .|'
3 A P .._.' . /
k 1k : o Al L o
- f =
i e i
L o

Desvendando segredos femininos: Medéia




Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

6

Desvendando “segredos” femininos: Medéia
Fabio de Souza Lessa -UFRJ

Nada de mais historico do que o mito.
(DETIENNE, 1993, p. 555).

Desvendar os segredos femininos; desvendar
a méthis das mulheres gregas. Certamente este foi
um dos maiores desejos dos helenos e da propria
ideologia poliade que tanto se esforgou para suprimir
as falas femininas, relegando aos grupos de
mulheres a reclusédo, o siléncio, a discricao, a
submissao, a inferioridade e a esfera da vida privada.
Desvendar a méthis de uma feiticeira: um desafio
para os helenos.

Este desafio percorrera a nossa pesquisa, pois
objetivamos analisar a inser¢cdo da personagem
Medéia, uma estrangeira da regiao da Célquida, na
condicao de esposa legitima de Jasdo. Neste sentido,
a nossa proposta de trabalho nao estara centrada
na interpretacdo das praticas magicas de Medéia,
mas sim em como o0 mito se vincula a historicidade,
ao contexto ateniense do Periodo Classico (séculos
Ve IV a.C.). Véarias foram as leituras feitas acerca

101



do mito de Medéia pela cultura helénica. Aqui
priorizaremos uma delas: a feita pelos arteséos.
Buscaremos pensar na relacao entre o mito da
sacerdotisa de Hécate e a realidade social
ateniense e, da mesma forma, como o mito foi /ido
pelos pintores aticos.

Selecionamos para estudo a imagem
representada no stamnos datado de
aproximadamente 480-470 a.C. e pertencente ao
estilo chamado de figuras vermelhas'. Nele,
Medeia é apresentada demonstrando sua receita
magica de rejuvenescimento, através da fervura
de um carneiro num caldeirdo. Nosso propésito
nao se direcionara para a interpretacao das praticas
de magia que podem ser apreendidos na imagem,
mas para 0S signos, que sSao inerentes a
personagem Medéia na condi¢cdo de mae e de
esposa legitima de um cidadao, que denotam o
seu lugar social. O que vem caracterizando
ultimamente a producao historiografica € um
didlogo interdisciplinar mais efetivo e o
direcionamento para analises que priorizem a
natureza diversificada da documentacao.Neste
trabalho, estabeleceremos um didlogo entre a

102 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Historia, a Arqueologia e a Semidtica, na medida
em que, construiremos a andlise sobre Medeia a
partir da interpretacao imagética. Sabemos que essa
proposta de direcionamento para outros tipos de
documentacdo que nao a escrita, gera algumas
incertezas, pois o treinamento em geral dos
historiadores os leva a ficarem mais a vontade com
documentos escritos (GASKELL, 1993, p. 237).

Diante desse despreparo para trabalhar com
o material imagético, o historiador deve estar atento
para nao incorrer no equivoco de reduzir a imagem
a uma mera ilustracdo de um discurso histérico,
construido exclusivamente a partir de documentos
escritos, como se so a este ultimo fosse concedido
o estatuto de documento (TRABULSI, 1990, p. 182).
Enfatizamos que “o historiador pode e deve explorar
as diferencas e contradi¢des entre as fontes” (FUNARI,
2005, p. 101).

Outro aspecto a ser mencionado é que o
trabalho com a cultura material possibilita aos
historiadores maiores informagdes sobre as relagdes
cotidianas e sobre os segmentos sociais menos
abastados (FUNARI, 2005, p. 90).

103



De acordo com Chartier, a imagem é, ao
mesmo tempo, para o historiador, transmissora de
mensagens enunciadas claramente, que visam
seduzir e convencer, e tradutora, de convencgdes
partilhadas que permitem a que ela seja
compreendida e decifravel (CHARTIER, 1993, p. 407);
isto é, que ela seja contextualizada.

Em se tratando do trabalho com imagens,
devemos nos manter atentos ao contexto social do
uso dos vasos no interior do qual circulam; isto
porque, identificar o uso a que se destina um vaso e
o contexto no qual os seus varios tipos sao
encontrados é fundamental para apreendermos o
sentido das imagens, visto que, de acordo com
alguns especialistas, o seu sentido se encontra
associado ao seu contexto social de uso
(LISSARRAGUE, 1994/5, p. 238; ROBERTSON & BEARD,
1993, p. 27). Até mesmo porque € salutar considerar a
maneira pelo qual a cultura material esta vinculada
a construcao da realidade social (JONES, 2005, p. 39),
isto porque concordamos com Lissarrague quando,
se referindo especificamente aimagética, afirma que
uma imagem nao se reduz apenas a sua iconografia
104  Nicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

e que numa perspectiva antropolégica, é
fundamentalidentificar o que ela mostra, a partir de
quais enunciados, para qual publico, sob quais
condicoes (LISSARRAGUE, 1994/5, p. 242).

No nosso caso especifico, um stamnos servia como
recipiente para vinho e outros suprimentos e a
imagem pintada sobre ele nos envia a uma
mensagem que poderia ser facilmente decodificada
pelo publico feminino, ja que nos remete a magia
do rejuvenescimento, a uma méthis tipicamente
feminina. Porém, ideologicamente tal
comportamento poderia ndo ser o tradicionalmente
almejado para uma esposa ateniense bem-nascida.
Neste caso, a imagem portaria uma mensagem as
mulheres de uma pratica que nao era a esperada
para uma esposa bem-nascida. Este se constitui
num dos primeiros aspectos do trabalho de
interpretacao de uma imagem.

Apoés apreendermos o contexto social de uso
do vaso a ser analisado, bem como o seu aspecto
formal, nos direcionaremos para a transformacao
da imagem em linguagem verbal através de sua
descricdo e atendendo a necessidade de se
padronizar as informacdes num soé tipo de estrutura,

105



isto porque, a relagdo com as referéncias fornecidas
pela documentacao textual se faz necessaria para
a interpretacdo do material imagético (FUNARI,
2005, p. 97). Optamos por descrever no corpo do
texto apenas a Face A onde aparece representada
a personagem Medéia, enquanto que a descricao
da Face B se encontra em nota.'

Saindo de um caldeirdo de trés pés, sob o qual
um fogo arde, salta o carneiro, que através da magia
de Medéia foi trazido de volta a vida. A direita, uma
personagem feminina vestida com chiton plissado
de cor clara e manto estica sua mao direita. Ela
possui 0 cabelo em tom escuro e preso por uma
fita; aparenta estar espantada ou fazendo uma
evocacao. Podemos observar ela € maior que as
outras personagens, devendo ser, portanto, a propria
Medéia.

No lado esquerdo do caldeirdo, ha uma
Pléiade?, vestida como a personagem anterior, e
com um gesto que demonstra sua surpresa ou
estupefacdo diante da maravilha contemplada no
caldeirdo. Atras dela, um personagem com longo
chiton coberto pelo manto até a garganta e voltado
para a direita, igualmente utiliza um gesto para

106  Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

demonstrar a sua surpresa. Na sua mao esquerda
vemos um cajado, cuja extremidade superior foi
perdida. De sua cabeca, apenas a parte inferior, o
queixo, sobreviveu o suficiente para deixar
reconhecer que nao possuia barba, indicio este, que
nos permite afirmar se tratar de um jovem. Existem
duas inscrigdes: kalos e naiki.

Figura1 - Lado A

Localizacao: Minchen, Museum Antiker Kleinkunst — inv.
2408, Tematica: praticas magicas, Proveniéncia: Nao
fornecida, Forma: stamnos, Estilo: Figuras Vermelhas,
Pintor: Nao fornecido, Data: 480-70 a.C.., Indicacao
Bibliografica: CVA. Deutschland 959, Miinchen, tafel 244.

Aplicaremos a pesquisa 0 método de leitura
semibtica proposto por Claude Calame (1986).

Observemos a grade de leitura a seguir:
107



O método de leitura semidtica de imagens proposto
por Claude Calame pressupde a necessidade de

1°. verificarmos a posicdo espacial dos
personagens, dos objetos e dos ornamentos em
cena;

2¢. fazermos um levantamento dos
aderecos, mobiliario, vestuarios e os gestos
estabelecendo repertério dos signos;

3°. observarmos os jogos de olhares dos
personagens.

3.1. olhares de perfil: o receptor da
mensagem do vaso ndo esta sendo convidado a
participar da acdo. Neste caso, o personagem deve
servir como exemplo para o comportamento do
receptor;

3.2. olhares de trés quartos: o personagem
que olha tanto para o interior da cena quanto para
o0 receptor estd possibilitando, a este ultimo,
participar da cena;

3.3. olhares em frontal: personagem convida
0 receptor a participar da acado representada
(CALAME, 1986).

108  Niicleo de Estudos da Antiguidade



1.

Maria Regina Candido

Grade de Leitura — Figura 1 — Face A

Disposicao Espacial:
. trés personagens de pé em cena
. cena se passa no mesmo quadro espago-
temporal

personagens gesticulando (gestos de
invocacao e de surpresa)
. espaco interno — presencga do caldeirao

Signos Pictéricos:

. Vestimentas: chitéon e manto (himation)

. Aderecos: ausentes

. Cabelos: supostamente presos, no caso das
personagens femininas

. Mobilia: ausente

. Instrumentos: caldeirdo de trés pés e cajado
. Inscrigdes: kalos e naiki.

Gestos:

. denotam sincronia de movimentos entre os
personagens e atencao ao ritual magico.

. gestos de invocacao e de surpresa.

Jogos de Olhares:
. representagdo em perfil.- comunicacao se
limita ao interior da cena, aos personagens.

109



Auxiliados ainda por Calame, observamos que
a representacdo em perfil é o tipo mais comumente
encontrado nos vasos do Periodo Classico (CALAME,
1986, p. 101). A comunicacao estabelecida pelos
personagens nesta imagem nao esta diretamente
voltada para o receptor externo - o publico ateniense
do século V a.C. ou mesmo néds no século atual -, mas
se restringe ao ambito interno da prépria cena,
podendo demonstrar atencdo a preparacao do ritual
magico do rejuvenescimento.

Identificar nas imagens representadas nos
vasos gregos o tipo feminino ao qual o pintor se refere
é, com freqléncia, algo bastante dificil. Mas, a
problematica que nos dispomos a elucidar exigiu a
observacao de uma série de signos presentes nas
imagens que nos permitissem afirmar, ao encontra-
los numa cena, ser uma determinada personagem
feminina pertencente a categoria das esposas bem-
nascidas ou nao, ja que estamos partindo do fato de
qgue Medéia vivencia o universo das esposas bem-
nascidas. Lembramos que 0 nosso objeto de estudo
se refere a apreeensao do espaco social peculiar a
uma esposa de origem estrangeira pertencente ao
segmento social abastado da sociedade grega.

110 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Dessa forma, ao analisarmos a imagem que
apresenta Medéia, precisamos destacar os indicios
gue nos levam a acreditar estar esta personagem
préxima do modelo idealizado pela cultura grega
para uma esposa bem-nascida e nao outro tipo
feminino e, a0 mesmo tempo, demonstrarmos que
a condicao de estrangeira propicia a Medéia a
pratica de transgressoes.

De acordo com M. Robertson e M. Beard
existem em potencial alguns pontos de dificuldade
de decodificacao cultural nas imagens contidas nos
vasos gregos (ROBERTSON; BEARD, 1993, p. 26).

Compartilhando desta mesma concepcéo,
K.J. Dover ressalta a dificuldade de se interpretar,
por exemplo, um gesto apresentado numa cena.
Segundo ele, “alguns gestos sao determinados pela
cultura, e corre-se o risco de cometerem-se erros
graves ao interpreta-los. Outros fazem sentido se
interpretados como comuns a nés e aos gregos...”
(DOVER, 1994, p. 19). E também ndo podemos nos
esquecer de que os gestos sao sempre
polissémicos.

No que se refere as idades, notamos que o
cbddigo figurativo dos vasos aticos marca mais
nitidamente as masculinas do que as femininas.

111



Este aspecto pode ser observado na
representacao do personagem Pélias (Face B), pois
este é apresentado com cabelos em tom branco
visando ressaltar o seu envelhecimento. Os homens
sao pintados imberbes, barbados, encanecidos ou
calvos; enquanto que as mulheres, pelo contrario,
parecem nao ter idade, sé o seu estatuto - casada
ou nao - é levado em consideragdo (LISSARRAGUE,
1993, pp. 223-224). Na imagem que estamos
analisando, vemos a representacdo de um
personagem masculino imberbe, logo, um jovem.
Porém, o cajado que ele possui, signo de poder
masculino e de atuagéo no espaco externo / publico,
0 conecta ao universo da acao masculina e o
aproxima do mundo adulto. Certamente, o
personagem ja esta sendo inserindo na esfera das
praticas de cidadania.

Raros também sao os elementos pictdricos
que possam distinguir o status social feminino, isto
é, diferenciar uma esposa de uma ama e a mulher
livre da escrava (LISSARRAGUE, 1993, p. 247). Diante
das dificuldades para a interpretacéo do status social
de uma personagem feminina apresentada numa

112 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

imagem grega, buscamos elaborar uma tipologia
de uma esposa bem-nascida nadocumentacao
imagética a partir de uma comparagao entre as
cenas contendo mulheres envolvidas em uma série
de atividades do cotidiano e aquelas presentes no
epinetron do pintor de Erétria Usamos uma relacéo
de aproximacado entre os elementos pictoricos
observados na personagem Alceste e nas demais
que foram apresentadas no epinetron e aqueles
encontrados nas personagens que representam
mulheres vivenciando o cotidiano.
Consideraremos as mulheres bem-nascidas
como aquelas portadoras de atributos que mais se
aproximam dos peculiares a uma deusa. Mesmo
que esta deusa seja Afrodite que representa a
seducdo, a beleza juvenil, o desejo amoroso, tudo
0 que provém do encanto, da graca, da beleza
associada a toalete e aos perfumes, exclusivamente
do lado feminino (LISSARRAGUE, 1993, pp. 215-217),
ou seja, representa a beleza fisica, o amor sexual e
a fertilidade (POMEROQY, 1987, p. 20; LISSARRAGUE, 1993,
pp. 215-217); comportamento que se distancia
daquele peculiar ao de Hera e ndo se encontra

113



ideologicamente associado ao de uma esposa
legitima. Porém, Afrodite pertence a um plano
superior que certamente atua como um modelo
para o plano da realidade. O mesmo método
elaborado para o estudo da deusa Afrodite foi
utilizado para a personagem Alceste. Buscamos
observar 0s seus signos pictoricos e compara-los
com os encontrados nas demais mulheres
presentes em outras cenas analisadas por nés,
considerando como esposas bem-nascidas
aquelas mulheres que portam elementos graficos
mais proximos aos encontrados em Alceste.
Dessa forma, a partir do levantamento feito
em uma série de imagens pintadas nos vasos
gregos cuja tematica se refere ao espaco feminino,
pudemos elaborar o quadro abaixo no qual
destacamos os elementos pictéricos mais
freqlentes nas cenas de interior e de exterior que
apresentam personagens femininas que, segundo
anossa interpretacdo, sao esposas bem-nascidas.

114  Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Quadro 1
. Apropria-
t\;esstlmen— Adere os Cabelo Pele | *odo
espa o
soltos com
tiaras ou
. fitas
Himaton
. amarradas
e Chiton sentadas
fitas e no alto da
de cores . em
grinaldas | cabe a. .
claras e cadeiras
. nos Preso em | de cor
plissados; de
cabelos, forma de clara
PGB . encosto
brincos e | coque,
descal os . elevados
pulseiras | atr/S da
ou de p@
cabe ae
amarrado
com uma
fita

Podemos constatar através da grade de leitura
elaborada para a imagem que estamos
interpretando que muitos dos signos pictoricos que
consideramos como sendo peculiares a uma esposa
bem-nascida ateniense estdo presentes na
personagem Medéia.

115



Lembremos que Medéia era uma esposa
estrangeira e esta similitude entre os signos que
estao presentes na sua apresentagao e aqueles que
sao peculiares a uma esposa ateniense pode ser
explicado pelo fato de que o parametro utilizado
pelos pintores no momento de confeccionar suas
imagens seja 0 modelo comportamental exigido e
esperado pela cultura ateniense para uma esposa
legitima.

Essa proximidade entre Medéia e as demais
esposas atenienses pode ser explicada pela
necessidade da personagem buscar construir uma
identidade, devido a sua condi¢cao de estrangeira.
Até porque “...toda cultura requer uma atividade, um
modo de apropriacdo, uma ado¢do e uma
transformacgao pessoais, um intercambio instaurado
em grupo social” (CERTEAU, 1995, p. 10). Certamente
a prépria cultura ateniense ao fazer a leitura do mito
de Medéia a fez numa perspectiva de apropriacao e
de intercambios entre a sua propria cultura e a da
Célquida, pois os atenienses deveriam decodifica-
la. Segundo M. de Certeau, “para que haja
verdadeiramente cultura, ndo basta ser autor de
praticas sociais; é preciso que essas praticas sociais
116 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

tenham significado para aquele que as realiza”, pois
cultura “n&o consiste em receber, mas em realizar o
ato pelo qual cada um marca aquilo que outros Ihe
dao para viver e pensar’ (CERTEAU, 1995, pp.9-
10). A cultura ateniense reservava as esposas
legitimas, independente de suas condi¢des sociais,
um modelo de comportamento idealizado a partir da
abelha - 0 modelo mélissa. Acreditamos que as
pressoes culturais para o seu cumprimento fossem
mais constantes no que se refere as esposas
pertencentes aos segmentos sociais mais abastados.

As esposas atenienses eram atribuidas as
tarefas de olhar pela criagdo das criancas,
supervisionar 0os escravos, cuidar das provisdes
alimentares, administrar os trabalhos domésticos,
preservacao e armazenagem agricola, estoque de
produtos e também se empenhar pessoalmente na
fiacao e tecelagem na condi¢do de prover as roupas
necessarias para a familia. Os autores, em sua
maioria, afirmam que as esposas ficavam confinadas
no interior do oikos, s6 saindo em ocasides especiais,
tais como: cumprir com suas obrigacdes religiosas,
fazer compras pessoais, ir as cerimoénias, mas
sempre acompanhadas (VRISSIMTZIS, 1995, pp. 25-26).

117



Em Atenas, a importancia da mulher esta
diretamente ligada ao fato de conceber herdeiros,
perpetuando, desta forma, o grupo familiar e a pdlis
(PEREZ, 1986, pp. 167-68). Na concepcao aristotélica,
0 casamento resulta da unido entre homem e mulher,
tendo como funcédo primordial a perpetuacdo da
espécie, através da concepcao de filhos legitimos e
do sexo masculino. E sua a seguinte citagdo: “nas
criaturas humanas, tal como nos outros animais e
nas plantas, ha um impulso natural - physis - no
sentido de querer deixar depois de um individuo um
outro ser da mesma espécie...” (ARISTOTELES. Politica,
1252b).

A falta de filhos no matriménio,
principalmente do sexo masculino, significava que
a mulher na sociedade ateniense nao havia sido
capaz de realizar a fungdo para a qual havia sido
preparada. De acordo com Aristéfanes, as mulheres
sdo para dar filhos aos homens (ARISTOFANES. A Paz,
v. 1325) e, certamente, ver cumprido o0 que a
sociedade ateniense havia institucionalizado devia
ser 0 desejo e a meta de toda a mulher. Medéia
cumpriu tal funcdo social ao conceber filhos na sua
unido com Jas&o (CANDIDO, 1998, p. 272).

118 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Mas Medéia comete hybris em relacdo a
familia paterna. Nao podemos esquecer que a familia
era a base fundamental da estrutura social grega, a
primeira unidade organizada, o primeiro dominio da
lei (DODDS, 2002, p. 52). Medéia, por amor a Jasao,
comete crime de sangue ao matar o irmao Abisrto e
desencadeia a desordem familiar (CANDIDO, 1996, p.
230).

Em sintese, dentre as transgressoes
cometidas por Medéia que se relacionam com a
desestruturacao de sua familia, temos: 1- comete
varios crimes de morte desencadeados pelo amor a
Jasao; 2- ajuda a trair o pai de Jasao; 3- mata e
esquarteja o préprio irmao; e 4- esgorja seus proprios
filhos.E importante ressaltar que ao esgorjar seus
filhos, Medéia coloca em risco dois principios
inerentes a concepgao de filhos: o primeiro se
constitui pela propria perpetuacdo do oikos e, o
segundo, pela continuidade da comunidade civica.

A definicdo que Euripides, em Medéia, elabora
acerca da mulher grega, e que esta sociedade
aceitava, estd pautada em atributos tais como:
temerosa, indtil no combate e incapaz de resistir
frente as armas (vv. 264-265), ndo chega a constituir

119



uma regra geral, e muito menos se aplica a propria
Medéia, conforme teremos oportunidades de
observar.

As mulheres estavam subordinadas aos
homens em nivel das esferas politica, social e
juridica. Elas, na sociedade ateniense, eram
consideradas psicologicamente nao autbnomas,
nao livres e incapazes de se controlarem a si
proprias. Ao contrario, as virtudes e a psicologia
masculinas eram centradas em torno das nogdes
de auto-controle, racionalidade e da capacidade
para ndo dar meios a emog¢ao (HUMPHREYS, 1993, p.
36).

Através da educacdo era imposto as
esposas o modelo convencional feminino
caracterizado pela submissao e pelo siléncio. Elas
aprendiam, pelo convivio, com suas maes ou amas
a tecelagem e a fiacédo, a administracao do oikos,
como deviam se relacionar com 0S seus esposos,
0 seu comportamento comedido, a criacdo de seus
filhos, o conhecimento de seu lugar na sociedade
e os ritos religiosos domésticos. Muito raramente,
elas aprendiam alguns elementos de leitura, escrita

e aritmética (VRISSIMTZIS, 1995, p. 25).
120  Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Em se tratando de uma sociedade patriarcal,
onde o homem tinha absoluto poder sobre o0 sexo
feminino (VRISSIMTZIS, 1995, p. 27), restava as
mulheres a condi¢do de agente passivo nas relacées
sociais.

Ao homem o mundo da razéo, a esposa o da
emocao - pathos - o da impulsdo, o da desmedida.
Temos a impressao de que o homem esta sempre
receoso de que a sua esposa cometera uma hybris.
Longe do alcance masculino, no dizer dos préprios
homens, o género feminino se mostrava incapaz de
agir com medida. Neste sentido, a presenca do
homem junto a esposa representava o equilibrio,
sendo este equilibrio conseguido pela inibicdo e
anulagéao do feminino.

Este discurso se fazia tdo incisivo na
sociedade ateniense, através da fala e da tradicao
masculinas, que certamente se tornava dificil para
uma esposa conceber a possibilidade de romper com
este costume forjado pela cultura masculinizada.
Medéia representa para nés um exemplo de esposa,
mesmo que na condicao de estrangeira, que rompe
com este modelo de comportamento rigido ao
cometer uma série de transgressdes ao seu grupo
doméstico e a prépria pdlis.

121



Dessa forma, teremos a oportunidade de:
primeiro, esbogar a possibilidade de uma consciéncia
diferente por parte das esposas atenienses ou nao
dos enunciados masculinos - dos seus esposos e
pais - a respeito da demarcacao de suas praticas
sociais, de seu lugar social; segundo, demonstrar a
historicidade do préprio mito, aqui lido a partir da
imagem em estudo, conforme a epigrafe do inicio do
texto.

Enfatizando a sua ndo separacao da religido
grega, Claude Mossé define mito como “o conjunto
dos relatos dos antigos gregos sobre seus deuses e
seus herdis, pelos quais explicavam alguns rituais
religiosos e até mesmo alguns momentos de seu
passado” (MOSSE, 2004, pp. 203-4). Trilhando caminho
semelhante, W. Burkert, afirma que o mito é uma
narrativa acerca de deuses e herdis, mas uma
narrativa aplicada, isto é, como verbalizacdo dos
dados complexos, supra-individuais e coletivamente
importantes (BURKERT, 2001, pp. 17-18).

A relacdo entre mito e realidade é ainda de
acordo Burkert, secundaria, pois o mito é uma
narrativa que tem o seu sentido proprio, isto €, se

122  Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

constitui em uma estrutura de sentido (BURKERT, 2001,
p. 19). Isto ndo significa negar, entretanto, a
historicidade da narrativa mitica.

Temos informagdes de que as esposas nao
aceitavam com satisfacdo e de forma passiva as
restricdes que lhes eram impostas. O poeta tragico
Euripides, por exemplo, através da personagem
Medéia, na peca hombnima, nos apresenta uma
passagem que demonstra uma atitude de
insatisfacdo feminina frente ao seu papel social,
observamos:

Dizem que vivemos sem
perigo a vida doméstica,
mas eles guerreiam com
langa,ndo compreende
que eu preferiria lutar
com escudo trés vezes
parir uma vez ( vv. 248-
251 ).

Através da citacdo acima verificamos o
descontentamento de Medéia quanto a realizacao
de suas tarefas domésticas como, por exemplo, o
gerenciamento do grupo doméstico; quanto a
restricdo de sua atuagcdo ao espaco privado, ao

123



ao interior do oikos; e, principalmente, quanto a
sua funcao social prioritaria, qual seja, a concepcao
de filhos.A condicdo de esposa estrangeira
concedeu a Medeéia, de acordo com nossa
interpretacdo, maior flexibilidade em relacdo ao
cumprimento do modelo mélissa e pode explicar a
série de transgressdes cometidas pela personagem
e que convergem numa desestruturagéo de seu
grupo familiar e, por conseguinte, da prépria
estrutura poliade, isto se levarmos em
consideracdo que sendo a familia um dos
componentes da pdlis, e que deve haver uma
harmonia entre as partes e o todo, qualquer
desequilibrio em uma das partes repercute no todo,
ou seja, na polis (Consultar: ARISTOTELES. Politica, |,
1252a-1253a). Além dessas transgressdes com
relacdo a estrutura familiar grega, Medéia ainda
se distancia da religido oficial poliade, na medida
em que se utiliza da magia, uma pratica que em
geral apresenta objetivos pessoais, contrarios aos
interesses de outros grupos da sociedade e, por
isso0, adquire a conotagao de pratica anti-social ou
atividade fora dos interesses coletivos.

124 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Na imagem do stamnos temos Medéia
demonstrando uma pratica magica. Apéds
esquartejar um velho carneiro, ela se utiliza de
algumas palavras magicas, de ervas e de um
caldeirao com agua fervente para fazer ressurgir um
novilho. A eficiéncia de Medéia com a magia é
atestada pelo pintor, pois junto a personagem que
julgamos ser a prépria sacerdotisa de Hécate,
encontramos as seguintes inscricoes: kalds e naiki.

A primeira é um adjetivo e significa belo, ja a
segunda é um advérbio de afirmacao, podendo
significar sim ou certamente. Logo, o pintor pode
nos informar que a acdo de Medéia é certamente
bela. Podemos trabalhar com a hip6tese de que o
pintor quisesse atestar o éxito da personagem na
méthis da magia.

Ressaltamos que este tipo de
comportamento nao é o esperado pela cultura
ateniense para uma esposa bem-nascida. O proprio
Euripides reforca este nosso argumento quando
ressalta que as acdes cometidas por Medéia jamais
seriam praticadas por uma esposa grega, e a relega
a condicao de portadora de uma natureza selvagem
(EURIPIDES. Medéia, vv. 1336-1343).

125



Na imagem do stamnos temos Medéia
demonstrando uma pratica magica. Apos esquartejar
um velho carneiro, ela se utiliza de algumas palavras
magicas, de ervas e de um caldeirdo com agua
fervente para fazer ressurgir um novilho. A eficiéncia
de Medéia com a magia € atestada pelo pintor, pois
junto a personagem que julgamos ser a proépria
sacerdotisa de Hécate, encontramos as seguintes
inscrigbes: kalos e naiki.

A primeira é um adjetivo e significa belo, ja a
segunda é um advérbio de afirmacéo, podendo
significar sim ou certamente. Logo, o pintor pode nos
informar que a acdo de Medéia é certamente bela.
Podemos trabalhar com a hip6tese de que o pintor
quisesse atestar o éxito da personagem na méthis
da magia.

Ressaltamos que este tipo de comportamento
nao é o esperado pela cultura ateniense para uma
esposa bem-nascida. O préprio Euripides reforca este
nosso argumento quando ressalta que as agdes
cometidas por Medéia jamais seriam praticadas por
uma esposa grega, e a relega a condigcao de portadora
de uma natureza selvagem (EURIPIDES. Medéia, vv. 1336-
1343).

126 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

Concluimos que o comportamento de Medéia
€ ao que parece bastante peculiar aos das demais
esposas de origem estrangeira. Como exemplo,
podemos citar Dejanira, nas Traquinias de So6focles
que, por ser traida assassina seu esposo e Fedra,
em Hipdlito de Euripides que, ndo consumando um
envolvimento fisico com seu enteado, comete o
suicidio por enforcamento, deixando uma plaqueta
por escrito a Teseu, pelo qual acusava Hipdlito de
té-lo traido e de ser o responsavel pelo seu suicidio.

Assim ambas as personagens acabam
gerando a desestruturacao de suas familias. E suas
atitudes confirmam que “a tradicdo mitica
transcende as experiéncias individuais e por isso
mesmo é, para cada um, mais um desafio do que
uma solugao, no trato com a realidade” (BURKERT,
2001, p. 29).

Agradeco a Professora Dra. Maria Regina Candido pelo convite
para colaborar neste livro sobre Medéia, mito e magia, escrevendo
o presente capitulo.

Fdbio de Souza Lessa: Professor Adjunto de Histéria Antiga do

Departamento de Historia e do Programa de Pos-Graduagdo em
Historia Comparada (PPGHC) da UFRJ.
Membro do Laboratorio de Historia Antiga (LHIA) / UFRJ.

127



Notas

' O estilo chamado de se constitui na apresentacio de elementos da
decoracao em tom claro sobre fundo negro.
20 mesmo caso se aplica a documentag@o literéria.
3Naimagem que corresponde a face B, temos a direita Pélias sentado
e vestido com um chitén longo e manto, tendo em sua mao esquerda
um cajado, cuja extremidade superior foi perdida. Seu cabelo e barba
sdo uma mistura de branco e vermelho. Diante dele uma filha vestida
com chitén, manto e sdkkos no cabelo, que se dirige a primeira figura.
A esquerda, duas outras Pleiades voltadas frente a frente e vestidas
como a personagem da direita. A imagem apresenta duas inscri¢des
em grego: kalds e naikai.
* As Pléiades sdo sete irmias que foram divinizadas e convertidas
nas sete estrelas da constelacdo homdnima. Eram filhas do gigante
Atlas e de Pléione (GRIMAL, 2000, p. 379).
> O método de leitura semidtica de imagens proposto por Claude
Calame pressupde a necessidade de:

1°. verificarmos a posic¢ao espacial dos personagens, dos
objetos e dos ornamentos em cena;

2°. fazermos um levantamento dos aderecos, mobilidrio,
vestudrios e os gestos estabelecendo repertdrio dos signos;

3°. observarmos os jogos de olhares dos personagens.

3.1. olhares de perfil: o receptor da mensagem do vaso ndo
estd sendo convidado a participar da a¢do. Neste caso, o personagem
deve servir como exemplo para o comportamento do receptor;

3.2. olhares de trés quartos: o personagem que olha tanto
para o interior da cena quanto para o receptor estd possibilitando, a
este ultimo, participar da cena;

3.3. olhares em frontal: personagem convida o receptor a
participar da acdo representada (CALAME, 1986).
6. Museu Nacional de Atenas, inv. 1629. O epinetron era usado pelas
mulheres para cardar a la.

128 Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

- A escolha do epinetron que apresenta Alceste como o referencial
para a montagem desse modelo se deveu, basicamente, a dois fatos:
primeiro, temos em uma das imagens uma cena onde estd presente a
deusa Afrodite; segundo, o fato de Alceste ser concebida pela
sociedade ateniense do Periodo Cldssico como um modelo de virtude
a ser seguido pelas outras esposas. A presenca de Afrodite para nds
é de grande importancia, pois consideramos que os atributos
(comportamento, aderecos, vestimentas,...) peculiares a uma deusa
sdo, certamente, almejados pelas esposas de um modo geral. Partindo
do pressuposto de que normalmente a deusa Afrodite se encontra
mais préxima do universo das prostitutas, reservamos um espago ao
levantamento das caracteristicas peculiares a deusa Hera na producao
literdria e também na historiografia contemporinea. E necessério
ressaltar ainda que a deusa Afrodite possui um duplo atributo: de
um lado, ela representa os prazeres peculiares as prostitutas, de outro,
os ideais de beleza e de amor puro, atributos que consideramos do
universo das esposas legitimas.

8 Esta situacdo ndo se aplica a todos os grupos sociais, porque
certamente manter em reclusdo as mulheres, pode ser alguma coisa
que amaioria das pessoas em uma dada drea deseja, mas isso acarreta
gastos que muitos pobres, por exemplo, ndo podiam chegar a
satisfazer (WALKER, 1984, p. 81). Somos também partiddrios da
opinido de que o modelo mélissa contava na pratica com uma série
de desvios, através dos quais as esposas bem-nascidas - atenienses
ou estrangeiras como Medéia - podiam atuar ativamente no interior
da sociedade ateniense. Porém, esses desvios eram, certamente,
reprimidos e omitidos, em sua maioria, pelo mundo dos homens.
 Na magia, cabe a0 homem ser o iniciador e o executor do processo.
O controle desse processo se da pelo uso do seu conhecimento. As
préticas mégicas se caracterizam pela atencdo ao aspecto técnico de
sua manipulacdo, de uso das férmulas precisas, que requerem a
experiéncia de um profissional devido ao fato de sua implicacdao
com conhecimentos que sdo secretos.

129



| - DOCUMENTACAO TEXTUAL

ARISTOPHANES. The Peace. Trad. B. Bickley Rogers.
London: Havard University Press, 1996, vol. Il.
ARISTOTELES. Politica. Trad. M.G. Kury. Brasilia: UNB, 1988.
[ARISTOTELES]. Economique. Trad. A. Wartelle. Paris: Les
Belles Lettres, 1968.

EURIPIDE. Théatre Complet I-II. Trad. M. Delcourt-Curvers.
Saint-Amand: Gallimard, 1991.

XENOPHON. Oeconomicus. Trad. O.J. Todd. London: Will-
iam Heeinemann, 1992.

- DOCUMENTAQAO IMAGETICA
CORPUS VASORUM ANIQUORUM. Deutschland 959,
Miinchen, tafel 244.

Il - BIBLIOGRAFIA INSTRUMENTAL E ESPECIFICA
BURKERT, W. Mito e Mitologia. Lisboa: Edi¢cdes 70, 2001.
CALAME, Cl.. Le Récit en Grece Ancienne: Enonciations et
Representations de Poétes. Paris: Meridiens Klincksieck, 1986.
CANDIDO, M.R. “Medéia: mito e mulher”. In: SILVA, F.C.T.
(org.). Histdria e Cinema. Rio de Janeiro: PPGHIS, 1998, pp.
265-277.

. “Medéia: ritos e magia”. In: Phoinix. Rio de
Janeiro: Sette Letras, 1996, pp. 229-234.

CERTEAU, M. A Cultura no plural. Campinas: Papirus, 1995.
CHARTIER, R. “Imagens”. In:BURGUIERE, A. Diciondrio das
Ciéncias Histdricas. Rio de Janeiro: Imago, 1993, pp. 405-
408.

DETIENNE, M. “Mitologias”. In:BURGUIERE, A. Diciondrio
das Ciéncias Historicas. Rio de Janeiro: Imago, 1993,

pp. 555-557.

130  Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

DODDS, E.R. Os Gregos e o Irracional. Sao Paulo: Escuta,
2002.
DOVER, K.J. A Homossexualidade na Grécia Antiga. Sao
Paulo: Nova Alexandria, 1994.
FUNARI, P.P. “Fontes Arqueologicas: Os historiadores e a
cultura material”. In: PINSKY, C.B. (org.). Fontes Histdricas.
Sao Paulo: Contexto, 2005, pp. 81-110.
GASKELL, J. “Historia das Imagens”. In: BURKE, P. A Escrita
da Histdria: Novas Perspectivas. Sao Paulo: UNESP, 1993.
GRIMAL, P. Dicionario da Mitologia Grega e Romana. Rio de
Janeiro: Bertrand Brasil, 2000.
HUMPHREYS, S.C. The Family, Women and Death: Compara-
tive Studies. USA: The University of Michigan Press, 1993.
IGLESIAS, L.G.”La Muijer y la Pdlis Griega”. In: GONZALES,
E.G. (org.). La Mujer en el Mundo Antigo. Madrid: Ediciones de
la Universidade Autonoma de Madrid, 1986.
JONES, S. “Categorias historicas e a praxis da identidade: a
interpretacdo da etnicidade na arqueologia histérica”. In:
FUNARI, P.P.A..; JUNIOR, Ch. E.O.; SCHIAVETTO, S.N.O.
Identidades, discurso e poder: estudos da arqueologia
contempordnea. Séo Paulo: Annablume; Fapesp, 2005, pp.
27-43..
LISSARRAGUE, F. “A Figuracao das Mulheres”. In: DUBY, G.
& PERROT, M. (org.). Historia das Mulheres no Ocidente.
Porto: Afrontamento, v. |, 1993.
__ .“Imagesdans lacite”. In: Métis: Revue d’anthropologie
du monds grec ancien. Vol. 1X-X, 1994/95.
MOSSE, Cl. La Mujer en la Grécia Clasica. Madrid: Nerea,
1990.

131



PEREZ, M.T.R. “El Sentimiento de la Mujer Ateniense Frente
al Matrimonio”. In: GONZALES, E.G. (org.). La Mujer en el
Mundo Antigo. Madrid: Ediciones de la Universidade
Auténoma de Madrid, 1986.

POMEROQY, S. Diosas, Rameras, Esposas y Esclavas:
Mujeres en la Antigliidad Clasica. Madrid: Akal, 1987.
ROBERTSON, M. & BEARD, M. “Adopting an Approach”. In:
RASMUSSENT, T. & SPIVEY, N. Looking at Greek Vases.
Cambridge: Cambridge University Press, 1993.

TRABULSI, J.A.D. “Elementos para uma Critica da Leitura
Semioldgica das Representacées na Ceramica Grega
Antiga”. In: Classica 3. Belo Horizonte: SBEC, 1990.
VRISSIMTZIS, N.A. Love, Sex and Marriage in Ancient
Greece: A Guide to the Private Life of the Ancient Greeks.
Athens: Nikos A. Vrissimtzis, 1995.

WALKER, S. “Women and Housing in Classical Greece: The
Archaeological Evidence”. In. CAMERON, A. & KUHRT, A.
Images of Women in Antiquity. London and Sidney: Croom
Helm, 1984.

WILLIAMS, D. “Women on Athenian Vases: Problems of In-
terpretation”. In: CAMERON, A. & KUHRT, A. Images of
Women in Antiquity. London and Sydeney: Croom Helm,
1984.

132  Niicleo de Estudos da Antiguidade



Maria Regina Candido

SUMARIO
. ApresentaCao .......cccccoiiiiiiiiiiininnn, 05
. Prefacio ..o 09
. Medéia: paixao, édio e magia .......... 17

. A Recepgéo de Medéia no periodo

Helenistico  .ooveeiieeeeee . 37
. Medéia e o mito da Grande Mae ..... 53
. Medéia, rito e magia ......ccccceeeeeennnene 67

. As imagens de Medegia através
do teMPO oo 83

. Desvendando “ segredos” femininos:
Medéia .......coooviiiii 101

133



