
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

MULTICULTURALISMO  
Identidades e Espacialidade no Mundo Antigo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



MULTICULTURALISMO 
Identidades e Espacialidade no Mundo Antigo 

 

 

 

ORGANIZADORA 

Maria Regina Candido 

 

EDITORES RESPONSÁVEIS 

Alair Figueiredo Duarte 

            José Roberto de Paiva Gomes 

Junio Cesar Rodrigues Lima 

 

REVISÃO 

Claunísio Amorim Carvalho 

Bruno Braz 

 

CAPA, PRODUÇÃO E DIAGRAMAÇÃO 

Domus Publicações, Designs e Serviços   

Educacionais 

 

IMPRESSÃO E ACABAMENTO 

Núcleo de Estudos da Antiguidade - UERJ 

 

 

 

 

CATALOGAÇÃO NA FONTE 

UERJ / REDE SIRIUS / BIBLIOTECA CCS/A 
 

 

M961 Multiculturalismo: Identidades e Espacialidade no Mundo Antigo / 
Maria Regina Candido (Org.). – Rio de Janeiro: NEA/UERJ, 2022.  

       264 p.  
 
                        
                       ISBN: 978-65-0049-147-0 
                        
       
   1. História antiga. 2. Mediterrâneo, Mar, Região – História. 3. 

Multiculturalismo. I. Candido, Maria Regina. 
                                                                                
 
                                                                                                                
 
                                                                                                                                 CDU 931 
 



Maria Regina Candido (Org.) 

 

 

 

 

 

 

MULTICULTURALISMO 
Identidades e Espacialidade no Mundo Antigo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

MULTICULTURALISMO  
Identidades e Espacialidade no Mundo Antigo 

 

 

 

 

1ª Edição – agosto de 2022 

Copyright © 2022 por NEA/UERJ 

Projeto Antiguidade 

 

 

 

Todos os direitos reservados e protegidos pela Lei 9.610 de 

19/02/98. Nenhuma parte deste livro, sem autorização 

prévia por escrito dos autores, poderá ser reproduzida ou 

transmitida sejam quais forem os meios empregados: 

eletrônicos, mecânicos, fotográficos, gravação ou quaisquer 

outros. 

 

TODOS OS DIREITOS RESERVADOS POR 

 

NEA – Núcleo de Estudos da Antiguidade - UERJ 

Rua São Francisco Xavier, 524, Pav. João Lyra Filho, 9º 

andar, Bloco A, Sala 9030, Maracanã 

Rio de Janeiro – RJ - Brasil - CEP 20550-900 

Tel.: (21) 2334-0227 – www.nea.uerj.br  

E-mail: neaeventos@gmail.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



EXPEDIENTE 

 
 

UNIVERSIDADE DO ESTADO DO RIO DE JANEIRO 

Reitor: Mario Sergio Alves Carneiro 

 

IFCH - INSTITUTO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

Diretor: Jaime Antunes da Silva 

Vice-diretora: Mônica Leite Lessa 

 

PR1 – PRÓ-REITORIA DE GRADUAÇÃO 

Pró-reitor: Lincoln Tavares Silva 

 

PR2 – PRÓ-REITORIA DE PÓS-GRADUAÇÃO E PESQUISA 

Pró-reitor: Luís Antônio Campinho Pereira da Mota 

 

PR3 – PRÓ-REITORIA DE EXTENSÃO E CULTURA 

Pró-reitora: Cláudia Gonçalves de Lima 

 

PR4 - PRÓ-REITORIA DE POLÍTICAS E ASSISTÊNCIA ESTUDANTIS 

             Pró-reitora: Catia Antonia da Silva 

 

PR5 - PRÓ-REITORIA DE SAÚDE 

            Pró-reitor: Rogerio Lopes Rufino Alves 

 

NEA – NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 

           Coordenação Geral. Dr.ª Maria Regina Candido 

 

PPGH - PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

Coordenação: Dr.ª Beatriz de Moraes Vieira 

Vice Coordenação: Dr. Carlos Eduardo Pinto 

 

CEHAM – CURSO DE ESPECIALIZAÇÃO EM HISTÓRIA ANTIGA E MEDIEVAL 

              Coordenação Geral. Dr.ª Maria Regina Candido 

 

CONSELHO EDITORIAL 

Dr. Alair Figueiredo Duarte – PPGH, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, RJ 

Dr. André L. Chevitarese – PPGHC, Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, RJ 

Dr. Daniel Ogden – Exeter University, London, England 

Dr. Deivid Valério Gaia - PPGHC, Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, RJ 

Dr. Fábio Joly – Universidade Federal de Ouro Preto, MG 

Dr. Fábio Faversani – Universidade Federal de Ouro Preto, MG 

Dr.ª Liliane Cristina Coelho – Centro Universitário Campos de Andrade, PR 

Dr.ª Maria Cecilia Colombani - Universidad Moron; Universidad Mar Del Plata, Argentina 

Dr.ª Maria do Céu Fialho - Universidade de Coimbra, Portugal 

Dr. ª Maria Elina Miranda Cancela - Universidade de Havana, Cuba 

Dr. Vojislav Sarakinsky - Universidade de São Cirilo e Metodio, Skopje, Macedônia 

 

ASSESSORIA EXECUTIVA NEA UERJ 

Dr. Alair Figueiredo Duarte 

Dr. José Roberto de Paiva Gomes 

Dr. Junio Cesar Rodrigues Lima 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

Aos 

PESQUISADORES, DISCENTES, DOCENTES, MONITORES, 

ORIENTANDOS, PARCEIROS 

e tantos outros interessados em História Antiga que, desde 1998, integram o 

processo de socialização do saber acadêmico ateado pelo NÚCLEO DE ESTUDOS 

DA ANTIGUIDADE, através de significativa participação nos cursos de extensão, 

jornadas de história, encontros nacionais e internacionais, seminários, oficinas, 

fórum de debates, publicações e especialização lato sensu que balizam a história do 

nosso Núcleo na Universidade do Estado do Rio de Janeiro.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

APRESENTAÇÃO, 11 

Prof.ª Dr.ª Maria Regina Candido 

 

INTRODUÇÃO, 13 

Equipe Editorial; Prof. Dr. Junio Cesar Rodrigues Lima 

 

1. A TRIERARCHIA E A DIVERSIDADE POLÍTICA EM ATENAS NO 

SÉCULO IV: UMA ANÁLISE A PARTIR DA ARGONAUTIKA DE 

APOLÔNIO DE RODES, 17 

Prof. Dr. Alair Figueiredo Duarte 

 

2. O PROCESSO DE INSTAURAÇÃO DA ISONOMIA EM ATENAS A 

PARTIR DAS REFORMAS DE CLÍSTENES (508-507 A.C.): POLÍTICA E 

SOCIEDADE, 30 

Prof. Doutorando Felipe Nascimento de Araujo 

 

3. AS REMINISCÊNCIAS DE HÉRACLES MULTICULTURAL NA 

TRÁCIA ARCAICA, 44 

Prof. Dr. José Roberto de Paiva Gomes 

 

4. IDENTIDADES EN LA DIVERSIDAD. MASCULINIDADES EN 

HESÍODO. LAS CLAVES DEL PODER. LAS ARISTAS DEL SABER, 54  

Prof.ª Dr.ª María Cecilia Colombani 

 

5. XENOI: NOTIONS OF INTERCULTURAL DIALOGUE IN PLATO’S 

WORKS, 63  

Prof.ª Dr.ª Aikaterini Lefka 

 

6. MISCIGENAÇÃO E MULTICULTURALISMO:  ALGUNS 

APONTAMENTOS SOBRE O SURGIMENTO DO CONCEITO DE 

CIDADE NA GRÉCIA ANTIGA, 79 

Prof. Dr. Emerson Facão 

 

7. EL NACIMIENTO DEL TIEMPO HISTÓRICO EN EL PENSAMIENTO 

RELIGIOSO DE LOS GRIEGOS, 98 

Prof. Dr. Lucas Rodrigo 

 

8. DIVERSIDADES E MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO ROMANO 

DO SÉCULO IV, 105 

Prof. Dr. Claudio Umpierre Carlan 



9. A ARQUITETURA MONUMENTAL: UMA ANÁLISE SOBRE AS 

TRANSFORMAÇÕES DO CAMPO DE MARTE NO PERÍODO 

AUGUSTANO, 120 

Prof. Dr. Macsuelber de Cássio Barros da Cunha 

 

10. CIDADE, ETNOCIDADE E MULTIPLICIDADE: O ESPAÇO 

ORGANIZADO EM CESAREIA MARÍTIMA COMO DOCUMENTO 

SÓCIO-HISTÓRICO E OBJETO LINGUÍSTICO, 136 

Prof. Dr. Junio Cesar Rodrigues Lima 

 

11. IDENTIDADE ESPACIAL E CONEXÕES CULTURAIS PELO 

MEDITERRÂNEO: A PRÁTICA DO MALEFICIUM NO ‘CEMITÉRIO DOS 

OFICIAIS' DE CARTAGO (SÉC. II-III D.C.), 156 

Prof. Mestrando Edjalma Nepomoceno; Prof. Dr. Belchior Monteiro Lima Neto 

 

12. A POPULAÇÃO DE ANTIOQUIA, UM AGENTE SOCIAL 

ESQUECIDO: ALGUMAS REFLEXÕES DE CARÁTER 

HISTORIOGRÁFICO, 165 

Prof. Dr. Gilvan Ventura da Silva 

 

13. MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO PERSA, 176 

Prof.ª Dr.ª Katia M. P. Pozzer 

 

14. MATERIALIDADES ARTICULADAS: UNA PROPUESTA PARA LA 

INTERPRETACIÓN DE TECHOS, GUARDAS Y FRISOS EN LA TUMBA 

TEBANA DE AMENMOSE (TT318), 190 

Prof.ª Dr.ª Eva Amanda Calomino; Prof.ª. Dr.ª Leila Salem 

 

15. IMPÉRIO NEOASSÍRIO ÀS MARGENS ORIENTAIS DO 

MEDITERRÂNEO ANTIGO (SÉCULOS IX-VII A.C.): RELAÇÕES 

COMERCIAIS, TROCAS CULTURAIS E A IDENTIDADE ASSÍRIA, 211 

Prof. Doutorando Ruan Kleberson Pereira da Silva 

 

REFERÊNCIAS, 221 

 

SOBRE OS AUTORES, 259 

 



11 

 

APRESENTAÇÃO 

 
 

 

No Mundo Greco-romano e Idade Média, os diferentes grupos humanos construíram 

as suas identidades ao entrar em contato com o outro em meio as diversidades sociais 

e culturais. A simbiose propiciou a emergência do multiculturalismo na área do 

Mediterrâneo Antigo. As regiões banhadas pelo Mar Mediterrâneo em diferentes 

temporalidades promoveram o contato entre grupos étnicos distintos, foram palcos 

de lutas entre grupos hegemônicos, fomentaram as identidades compartilhadas e as 

culturas hibridas devido as trocas comerciais e contatos sociais, permitindo uma 

ampla diversidade sociocultural na região. A facticidade ora citada pode ser 

percebida entre as sociedades: gregas, romanas, egípcias, etíopes, cartaginesas, 

asiáticas, iberas, etruscas e em tantas outras, do mundo antigo ao medievo.  

Cada vez mais vivenciamos a relação multilateral das culturas hibridas e uma 

preocupação com políticas que visam objetivos comuns. As crises ambientais e de 

saúde global muitas vezes propiciaram a aproximação de contatos e diálogos que 

buscavam tanto o equilíbrio no âmbito da política quanto da sedimentação das 

identidades compartilhadas. Nesse cenário, o Núcleo de Estudos da Antiguidade da 

UERJ traz como proposta para esta publicação a reunião de pesquisadores das 

diferentes regiões do universo acadêmico em prol de uma reflexão e análise de temas 

pertinentes ao “Multiculturalismo: Identidades e Espacialidade no Mundo Antigo”. 

Desde seu ato fundacional, em 1998, as atividades de pesquisa e extensão 

desenvolvidas pelo NEA/UERJ vêm contribuindo e fomentando o debate acadêmico 

entre pesquisadores brasileiros e estrangeiros preocupados em investigar sobre 

sociedades antigas. A temática deste livro visa permitir aos pesquisadores uma 

reflexão sobre as sociedades mediterrâneas a partir das identidades, diversidades e 

multiculturalismo presentes no mundo antigo, se utilizando dos contatos 

interculturais, assim como das relações socioculturais, comerciais e políticas 

estabelecidas diversas comunidades da Antiguidade. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

12 

 

O mundo procura novos caminhos para preservação da convivência pacífica 

a partir de uma abordagem histórica que dê conta também da diversidade 

sociocultural, minimizando enfrentamentos fundamentados nas intolerâncias política, 

social e religiosa.  Ao problematizar os múltiplos olhares sobre as relações 

socioculturais, comerciais e políticas em sociedades mediterrâneas, o livro 

“Multiculturalismo: Identidades e Espacialidade no Mundo Antigo” procura 

estabelecer encontros e contatos em meio ao ritual da reflexão, debate e convívio 

com o outro através das trocas, reafirmando assim o consenso e a negociação em prol 

de uma convivência positiva. A pesquisa histórica nos permite analisar o poder da 

ritualização e da tolerância, mediante a diversidade de ideias, comportamentos e 

cultos. O contato com as diferentes crenças e maneiras de estar juntos impulsiona a 

experiência do debate, tanto na Antiguidade quanto na Supermodernidade. 

Desejamos a você uma boa leitura! 

 

Maria Regina Candido 
Coordenadora Geral 

NEA - Núcleo de Estudos da Antiguidade 

UERJ - Universidade do Estado do Rio de Janeiro 



13 

 

INTRODUÇÃO 

 
A abordagem historiográfica das relações socioculturais estabelecidas entre 

as sociedades ocidentais e orientais deve considerar que o Oriente é o “lugar das mais 

ricas e mais antigas colônias europeias, a fonte de suas civilizações e línguas, o seu 

rival cultural e uma das imagens mais profundas e mais recorrentes do outro” que a 

sociedade europeia ocidental possui (SAID, 2007, p. 27). Essa constatação serve 

como elemento desencadeador para a reconstrução do paradigma cultural que 

fundamenta a abordagem historiográfica sobre as relações socioculturais, 

estabelecidas entre as diversas comunidades que se deslocavam pelas rotas 

comerciais do Mediterrâneo antigo, através dos sujeitos que as representavam.  

Antropologicamente falando, as sociedades orientais ajudaram a definir o 

Ocidente com sua identidade, sentido social, cultura e alteridade (AUGÉ, 1999, pp. 

9-54). Tudo nesse Oriente “é parte integrante da civilização e cultura material 

europeia” (SAID, 2007, p. 28). Ao adotarmos as comunidades apresentadas nesse 

livro como estudo de caso, compreendemos que o paradigma construído pela 

historiografia europeia emerge desse empreendimento cultural britânico e francês, 

cujas dimensões incluem a formação imaginária do discurso europeu sobre as 

sociedades orientais, no qual as diversas comunidades ali estabelecidas são 

apresentadas como organizações socioculturais separatistas, homogêneas e 

intolerantes1. 

Por exemplo, Fustel de Coulanges fez uma crítica à tentativa europeia de dar 

uniformidade à sociedade grega e romana, como se “similaridade” e “igualdade” 

tivessem o mesmo significado. Certamente, as relações políticas e socioculturais 

estabelecidas nas cidades antigas foram marcadas por singularidade social, cultural, 

geográfica e temporal. No entanto, são as similaridades culturais entre gregos e 

romanos no mundo antigo que servem como ponto de partida para a análise de 

Coulanges sobre a cidade antiga.  Essas similaridades foram potencializadas através 

de narrativas míticas que surgiram, a partir do estabelecimento de relações 

socioculturais recíprocas, em diversos espaços compartilhados por esses povos nos 

arredores do Mediterrâneo (COULANGES, 2009, pp. 15-18).  

Segundo a lógica discursiva de Coulanges, a reciprocidade cultural não 

elimina a singularidade. Ela fixa fronteiras culturais que inevitavelmente existiam 

entre as sociedades, apesar das similaridades, e concomitantemente distancia as 

sociedades europeias modernas das sociedades antigas. Por exemplo, Fustel de 

Coulanges reconheceu a existência de similaridade étnica, cultural, idiomática, 

religiosa, política e social entre gregos e romanos. No entanto, denunciou o esforço 

 
1 O paradigma cultural insurge também das relações socioculturais, políticas e comerciais firmadas 

entre o Oriente e o Ocidente que, ao longo da história, foram adaptadas ao uso europeu local (SAID, 

2007, p. 30). 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

14 

 

britânico e francês para estender essa similaridade as sociedades europeias modernas, 

caindo propositalmente em um anacronismo histórico e cultural que justificasse o 

desenvolvimento de práticas imperialistas na África, América e Ásia.   

 A cidade antiga não se equipara com a cidade moderna, apesar das muitas 

similaridades. Fustel de Coulanges, em uma lógica argumentativa parecida com a de 

Aristóteles, se propôs a olhar para cidade antiga de forma singular, colocando em 

jogo as crenças dos indivíduos, as instituições e as leis que serviram como pano de 

fundo histórico para a formação da cidade.   Olhar para o indivíduo significa entrar 

em contato com uma memória discursiva, com sua formação sociocultural que por 

sua vez é múltipla e atemporal, ainda que ele não tenha plena consciência disso. Essa 

é a base da leitura que Coulanges faz da cidade antiga.  

Independentemente da crítica de Coulanges, o discurso europeu contribuiu 

para o surgimento de uma historiografia que, ao longo do século XIX e início do XX, 

supervalorizou a documentação textual e se preocupou com as estratégias de 

dominação, resistência e enfrentamentos.  Entretanto, a ampliação do significado de 

documento histórico proposta por Marc Bloch, Lucien Febvre e Jacques Le Goff, a 

partir da “história problema” inaugurada pela Escola dos Annales fortaleceu o 

diálogo da História com a materialidade, resultou no reconhecimento da existência 

de uma heterogeneidade cultural e estendeu o olhar do historiador para o 

desenvolvimento de relações socioculturais recíprocas, 2  entre os sujeitos que 

compõem as diversas comunidades culturais e circulam pelo mesmo espaço através 

do tempo.  

O objetivo desta obra é fomentar essa discussão através da análise das 

relações socioculturais estabelecidas entre as sociedades mediterrâneas antigas. Para 

tal, reunimos pesquisadores do Brasil e exterior a fim de proporcionar aos leitores 

um debate culturalmente diversificado e mais abrangente, transitando por sociedades 

gregas, romanas, judaicas, cartaginesas, persas, egípcias, dentre outras listadas ao 

longo dos quinze capítulos deste livro. A organização dos capítulos foi temática e não 

em ordem alfabética. Os textos foram agrupados geográfica e socioculturalmente. 

Esperamos que isso facilite também a leitura.  

O primeiro capítulo mostra que após a Guerra do Peloponeso a relação 

política entre as polis no Mar Egeu necessitou se reordenar geopoliticamente. Os 

descontentamentos em relação a postura política da polis de Esparta daria origem a 

Guerra de Corinto, o ambiente mostrou-se propício para que a polis dos atenienses 

ocupasse mais uma vez o protagonismo político através da Segunda Liga. A estrutura 

portuária do Pireu em Atenas e a atuação da política marítima empreendida por seus 

trierarchas pôs em evidência o modelo diplomático de cooperação assumido pela 

polis nesse período. E é através do poema Argonautika, de Apolônio de Rodes que 

 
2 FUNARI, Pedro Paulo; FOGOLARI, Everson Paulo. Estudos de Arqueologia Histórica. RS: 

Erechim, 2005. 



INTRODUÇÃO 

15 

 

ele busca demonstrar como a memória náutica ateniense atingiria a postura 

diplomática da polis. 

O segundo capítulo trata do processo de instauração da isonomia que se 

construiu gradualmente a partir das reformas territoriais de Clístenes e sua posterior 

vitória sob seu oponente político Iságoras, estabelecendo assim os parâmetros 

básicos de uma definição conceitual acerca do processo de instauração da isonomia. 

O terceiro capítulo ressalta a figura de Héracles como colonizador e fundador 

de cidades.  O herói desenvolveu um modelo de colônia, em Abdera, observável pelos 

seus rituais de fundação. Esse ritual foi destacado pelos jogos fúnebres e olímpicos, 

em nome de seu companheiro de jornada, Abdero morto pelos cavalos de Diomedes. 

No quarto capítulo temos uma problematização do ideal masculino e seu par 

complementar, o ideal da mulher, inscrito na narrativa sociopolítica do trabalho 

hesídico. O quinto capítulo, por sua vez, examina essencialmente a forma como as 

personalidades dos visitantes xenoi são apresentadas nas obras de Platão, bem como, 

o comportamento dos interlocutores nativos em relação a eles. A autora refere-se 

também às várias, e às vezes surpreendentes, significações concedidas à noção de 

"estranho" por Platão. Apesar do caráter breve e seletivo do texto, ela espera 

esclarecer um pouco melhor como Platão afronta aqueles "que vêm de outros 

lugares" e especialmente os princípios do diálogo entre pessoas de diferentes origens 

e culturas. 

O sexto capítulo apresenta algumas questões sobre os fatores que 

antecederam o desenvolvimento da polis que se iniciou no período pré-homérico. 

Sabe-se que após a queda da realeza micênica, no final da Idade de Bronze, os 

remanescentes micênicos passaram por um recrudescimento cultural que possibilitou 

o processo de miscigenação através da reunião entre quatro tribos, a saber: aqueus, 

eólios, jônios e dóricos. Já, o sétimo capítulo evidencia que, para os gregos do início 

do período arcaico, o tempo histórico não tem relação direta com a escrita. Não é o 

tempo dos registros escritos, mas mais simplesmente o tempo ordenado, aquele que 

podemos dividir em um passado, um presente e um futuro e que não é nada mais do 

que a medida da humanidade de ferro, a expressão de sua mortalidade, de sua finitude. 

Mas também é o tempo das criações humanas, que corresponde a nós e à nossa 

própria identidade, não ao tempo original dos deuses e heróis; é o tempo que podemos 

medir, aquele que vemos passando, e, é claro, aquele que nunca terá que correr para 

que tudo comece de novo.  

Em uma abordagem numismática, o capítulo oito mostra que o mundo 

romano, durante quarto século cristão, sofreu uma série de transformações, até então 

desconhecidas no Império. As diversidades étnicas, religiosas, culturais, 

administrativas, entre outras, aliadas a uma ideia dinástica, começaram a se fortalecer 

em Roma. Assim, o autor usa como modelo a coleção numismática romana do Museu 

Histórico Nacional, Rio de Janeiro; considerado por ele como o maior acervo 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

16 

 

monetário da América latina, importante patrimônio arqueológico brasileiro, para 

fomentar a discussão sobre diversidades e multiculturalismo no Império Romano.  

O nono capítulo defende a hipótese de que a cidade de Roma possuía grande 

importância e poder simbólico no imaginário da época de Augusto, devido não 

apenas aos aspectos religiosas, que conferiam sacralidade ao solo romano, como 

também devido aos aspectos relacionadas aos costumes e tradições legadas pelos 

antepassados, estreitamente ligados à cidade e à sua estrutura material.   

O capítulo seguinte apresenta dois novos conceitos: etnocidade e discurso 

urbano materializado ambos aplicados a cidade de Cesareia Marítima que, na ótica 

do autor, se trata de um lugar planejado para a conjugação do binômio 

identidade/alteridade; um ambiente propício para a produção de mitos e símbolos; o 

espaço simbólico discursivo no qual se pode observar a atuação de Herodes Magno 

como sujeito locutor e, os judeanos, como interlocutores de um discurso urbano 

materializado  que facilitou o encontro entre as diversas culturas envolvidas, 

minimizou enfrentamentos, fez de Cesareia o maior porto romano do oriente, um 

lugar antropológico para judeanos e romanos. 

No décimo primeiro capítulo os autores demonstram que a grande quantidade 

de defixiones encontradas no cemitério dos oficiais de Cartago nos leva a crer que 

esse espaço foi um ambiente privilegiado para a ocupação clandestina de feiticeiros, 

algo que os antigos demonstravam ter pleno conhecimento, como é atestado pela 

literatura, em especial pela novela Metamorphoses, de Apuleio de Madaura.  Em 

contrapartida, o capítulo posterior nos leva até Antioquia: uma cidade conhecida por 

abrigar uma população multiétnica que se repartia em nativos sírios, falantes do 

siríaco, imigrantes gregos provenientes das regiões vizinhas, comerciantes, 

legionários e colonos latinos e, não menos importante, judeus, uma vez que a 

comunidade judaica de Antioquia era a mais expressiva da Diáspora oriental, 

superando até mesmo a de Alexandria, desmantelada em consequência da feroz 

repressão que se seguiu às revoltas de 115-117. 

O capítulo treze propõe uma breve reflexão sobre a construção do império 

persa, que se pensava universal e multicultural, através da análise da arte e da 

arquitetura do sítio de Persépolis. O catorze nos remete ao Egito Faraônico do Novo 

Reino onde foram construídas tumbas para membros da elite — artesanato militar, 

administrativo, religioso e especializado — na margem ocidental dos antigos Tebas, 

analisando essas tumbas. O último capítulo analisa as relações comerciais, trocas 

culturais e a identidade assíria.  Os capítulos foram escritos de forma singular e 

independente e não exigem uma continuidade de leitura do capítulo seguinte para 

que se obtenha entendimento completo. Cada autor decidiu socializar o saber 

acadêmico e compartilhar os resultados de suas pesquisas através dessa publicação, 

que foram reunidas e organizadas pela Prof.ª Dr.ª Maria Regina Candido.  

Junio Cesar Rodrigues Lima 
Equipe Editorial 



17 

 

1 
A TRIERARCHIA E A DIVERSIDADE POLÍTICA EM 

ATENAS NO SÉCULO IV: UMA ANÁLISE A PARTIR DA 

ARGONAUTIKA DE APOLÓNIO DE RODES 

Prof. Dr. Alair Figueiredo Duarte 

(PPGH/UERJ; CEHAM/UERJ; NEA/UERJ) 

O Argonautika trata-se de um poema épico, escrito aproximadamente em 250 a.C., no qual 

Apolónio de Rodes figura como sujeito locutor visando identificar as identidades das 

comunidades nautocráticas e talossocráticas1. A cidade de Rodes em 334 a.C. é uma das 

maiores ilhas do Mar Egeu. Situada a sudoeste desta região, na Asia Menor, foi uma importante 

cidade marítima dada sua localização geográfica e foi integrada aos domínios macedónios sob 

o comando de Alexandre, o Grande, em razão do seu potencial comercial e posicionamento 

geográfico estratégico. 

Homero (II. II: 655) menciona que Rodes teria enviado um contingente de nove naus 

para apoiar as hordas gregas contra os inimigos troianos. A passagem mencionada por Homero 

nos traz a evidência de que em Rodes havia uma memória marítima entendida como objeto do 

discurso explorado por Apolônio de Rodes, o locutor do discurso no épico Argonautika. É 

pertinente ressaltar que há potenciais chances de a ser um discurso presente entre seus 

habitantes, devido à cidade de Rodes manter a conectividade entre as diversas póleis localizadas 

na região mediterrânica através da plataforma marítima de modo amplo, desde tempos mais 

remotos. É provável que, por essa motivação, os épicos gregos sempre privilegiaram a relação 

de suas lideranças políticas e proeminentes figuras, tais como: deuses, heróis e realezas, com o 

ambiente marítimo. 

No discurso épico da Argonautika, as relações de forças evidenciam a figura de Jasão, 

herói grego e comandante do navio Argos, tripulado por proeminentes andres agathoi2. Esses 

notáveis heróis, sob o comando de Jasão, tiveram a oportunidade de manter estreito contato 

 
1 Denominamos nautocráticos o grupo comunitário - póleis, reinos, Cidade-Estado – dotado de cultura e espírito 

marinheiro, mas no estando não é dotada de uma força militar ou esquadra marítima própria (Ver DUARTE, 2021, 

p.3) 

 
2 VER: DUARTE, Alair Figueiredo;  CANDIDO, Maria Regina. Os portos de Faleros e Pireu: demarcação dos 

lugares de memória dos agathoi andreia e dos emergentes na Atenas clássica, 2019, p.3. 

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

 

18 

 

com o rei Eaetes e sua filha Medeia na região de Cólquida. O ato de o comandante da 

embarcação ser a ponte para contato entre eminentes personalidades coloca em evidência os 

meios através dos quais póleis na Antiguidade exerciam suas relações diplomáticas, bem 

como as conectividades políticas e comerciais. 

A conectividade e a relação política entre os indivíduos que compunham o seleto 

grupo dos andres agathoi nos remetem e permitem refletir também sobre o cenário político 

no qual a pólis dos atenienses se viu envolvida ao início do século IV a.C. Nesse momento, 

Atenas buscava retomar seu projeto thalassocrático, que fora debelado por ocasião da sua 

derrota na Guerra do Peloponeso frente a Esparta. No entanto, diante de uma nova 

configuração política social, Atenas engendrou em adotar um novo planejamento. Ou seja, 

contar em maior grau com a cooperação dos seus aliados no exercício do seu comando na 

Segunda Liga Ateniense, em 378 a.C. Diante do cenário político, para que o novo projeto 

obtivesse sucesso, a figura do trierarcha3 tornava-se fundamental. 

No decurso dos fatos, Esparta se estabelece vitoriosa em 404 a.C., desaparelhando o 

sistema naval ateniense e ordenando a queda das muralhas de Atenas, as quais fortificavam a 

zona portuária do Pireu. Nesta ocasião, Esparta insere uma junta oligarca pró-interesses 

espartanos para administrar a pólis rival. Toda essa reconfiguração trouxe aos atenienses um 

mal-estar à sua comunidade, que via em sua esquadra um fator de identidade e poder soberano 

que circulava na sua memória marítima, materializado pelos discursos de produção social desde 

a vitória sobre os persas na Batalha de Salamina, ocorrida em 480 a.C. A exemplo dos discursos 

mantenedores da memória marítima ateniense, podemos citar o drama teatral Os Persas, do 

poeta trágico Ésquilo. 

Após a vitória sobre atenienses na Guerra do Peloponeso, os espartanos somente 

começaram a enfrentar problemas de ordem geopolítica com seus rivais, a partir de 395 a.C., 

com a chamada Guerra de Corinto4. Esse conflito reuniu Atenas, Corinto e Argos em oposição 

a Esparta, contestando a ingerência na política interna das suas comunidades políades. O embate 

perdurou por quase uma década e chegou ao fim em 386 a.C., através de um tratado conhecido 

como Paz do Rei. 

 
3 Comandante naval. 

 
4 A Guerra dos Coríntios ou a Guerra de Corinto foi um conflito na Grécia Antiga que ocorreu entre 395 a.C. e 

387/6, em que estiveram envolvidos, de um lado, Esparta e, de outro, uma coalizão de quatro importantes Cidades-

Estados (Tebas, Atenas, Corinto e Argos) que ficou conhecida como a sinedrion (conselho) de Corinto (na verdade 

as alianças entre eles tinham um caráter bilateral). 

 



A TRIERARCHIA E A DIVERSIDADE POLÍTICA EM ATENAS IV: UMA ANÁLISE A PARTIR 

DA ARGONAUTIKA DE APOLÔNIO DE RODES 

 

19 

 

A Paz do Rei estabelecia, ou definia, a autonomia das póleis gregas que se insurgiam 

em relação à liderança política e militar espartana5. Nessa conjuntura, os termos de paz exigiam 

que diversas alianças deveriam ser desfeitas: a pólis de Corinto ficaria condicionada em pôr fim 

à sua aliança com Argos e Atenas teria de desistir de reestruturar sua esquadra, pois esta voltava 

a ganhar expressão e causava desconfiança e receio aos espartanos. 

Apesar da derrota frente a Esparta, Atenas havia mantido algumas colônias sob sua 

administração, dentre elas: Lemnos, Ibrios e Eschiros. Com o apoio desses territórios, durante 

a Guerra de Corinto, garantiu o abastecimento de grãos através das rotas marítimas protegidas 

por sua frota. Atenienses também haviam iniciado a reconstrução das suas muralhas, e apesar 

de singelos passos de autonomia, não possuíam condições de se opor abertamente aos 

espartanos em um novo conflito. Intervenções espartanas na política interna ateniense impedia 

Atenas de prosperar em todo seu potencial. Logo, a necessidade em reduzir as influências 

políticas pró-Esparta no âmbito interno da comunidade ateniense seria ação inevitável aos seus 

cidadãos, tão habituados à participação política através do voto em assembleias. 

 Em oposição à ação e ao poder dos oligois atenienses pró-Esparta, grupos defensores da 

democracia em Atenas obtiveram meios de garantir o retorno de muitos democratas que foram 

exilados da pólis. Na sequência dos fatos, mantineus6 opositores de Esparta, que haviam se 

refugiado em Atenas, obtiveram imunidade para permanecer na pólis sem sofrer retaliações. 

Além disso, nesse momento, como apontam as inscrições epigráficas, IG II2 33 e IG II2 37, 

Atenas contrariou pedidos de extraditar para Esparta tebanos que estavam refugiados na pólis. 

Diante desse cenário, foi possível que atenienses obtivessem apoio de cidadãos influentes 

oriundos de diversas territorialidades no Mar Egeu, formando uma aliança defensiva com as 

seguintes cidades ou póleis: Quíos, Tebas, Bizâncio, Metina, Mitilene, Rodes, Calcídia e 

cidades da ilha da Eubeia. 

 As alianças que envolveram a pólis de Atenas, nesse momento, consolidaram a coalisão 

que ficou conhecida como Segunda Liga Ateniense. Esse tratado se estruturou através de 

diversos acordos que ocorreram em momentos distintos, mas trata-se de fato pacificado entre 

historiadores que o Decreto de Aristóteles, descrito na inscrição IG II2 40, datado de 377 a.C., 

demarca o ano da sua criação. Dentre os compromissos firmados, Atenas se compromete a 

assumir a todos os partícipes em apoiá-la como seus aliados, synedroi. 

 
5 Ver Xen. Hel. 5.1.31 

 
6 Codadãos de Martineia 

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

 

20 

 

Diante da nova configuração política e social, Atenas engendrou o planejamento de 

ocupar maior grau de protagonismo geopolítico, mantendo a cooperação junto aos seus aliados 

ao reclamar o comando da Segunda Liga Ateniense em 378 a.C. Para obter sucesso no exercício 

da liderança, a figura do trierarcha7 se projetava de modo fundamental, pois o cargo era 

concedido a políticos de alto prestígio e concidadãos pares e fora da sua comunidade, além de 

possuir posses suficientes para manter a esquadra em condições. Dentro dessas especificidades, 

cabia ao trierarcha: construir e equipar uma embarcação de guerra do tipo trieres, comissionar 

uma tripulação de aproximadamente 200 homens, prover a manunteção dos estaleiros e ser um 

objeto de diálogo com reino e pólis estrangeiras. Nesse momento, a proximidade com as 

atividades marítimas traz à evidência a memória marítima, bem como os valores nautocráticos8, 

representados pelos discursos míticos que versavam pela origem comunitária e fundação do 

território ateniense.  

A propósito da fundação do território ático, Heródoto menciona o mítico embate 

envolvendo Athená e Poseidon pela legitimidade de proteção sobre o território (HERÓDOTO, 

VIII: 55). Poseidon teria sido o primeiro a se estabelecer no território. Em um ato fundacional, 

com um golpe de seu tridente, a divindade marítima fez brotar uma fonte de água salgada na 

Acrópole da cidade (GRIMAL,2000, P.390). 

O ato fundacional mítico por parte de Poseidon pode ser compreendido como alegoria 

que destaca a existência de grupos comunitários que habitavam o local desde datas mais remotas 

e que se aliaram a navegadores que imigraram para a região, ou sobre aqueles que foram 

vencidos por invasores vindo do mar. 

O pesquisador Delfim Ferreira Leão traçou uma análise sobre a questão de autoctonia 

por meio do Íon de Eurípedes e em suas observações contribui para novas leituras semióticas 

dos mitos helênicos. Em seus estudos, são descritos critérios que buscam legitimar e referendar 

a posse sobre o território Ático em relação aos primeiros grupos que para ali migraram. 

Em conformidade com o mito, Poseidon chega primeiro ao território Ático — sob nossa 

leitura semiótica do mito — representando grupos e famílias aristocráticas que migraram para 

o território, através do mar. Torna-se interessante analisar o que nos diz Delfim Leão sobre a 

auctonia, pois o pesquisador ressalta que, embora lexicograficamente o termo grego autochiton 

 
7 Comandante de uma embarcação de guerra do tipo trieres (Nota do autor). 

 
8 Nautocracia se refere a uma mentalidade e força política de marinheiros em uma determinada sociedade (Ver 

DUARTE, 2021, p.88) 

 



A TRIERARCHIA E A DIVERSIDADE POLÍTICA EM ATENAS IV: UMA ANÁLISE A PARTIR 

DA ARGONAUTIKA DE APOLÔNIO DE RODES 

 

21 

 

tem por consenso a significação de: habitar desde sempre o mesmo lugar e, com frequência, 

toma a acepção de brotar da terra, definindo uma filiação direta com o solo pátrio; a palavra 

autochton não detinha essa significação na sua origem, mas era sim usada para designar aqueles 

que habitavam a terra desde os tempos imemoriais (ROSIVACH apud LEÃO, 200, p. 109). 

Tais prerrogativas legitimam a fundação do território por Poseidon, pois demonstram que os 

grupos que migraram à Ática através do mar não eram invasores. A gênese marítima torna-se 

legitima na ocupação do território e nos permite também identificar que o discurso de Tucídides 

visa ratificar a legitimidade de ocupação e uso do solo ático pelos primeiros habitantes, oriundos 

das migrações marítimas. Observamos as palavras do stratego e historiador ateniense: 

“migrações haviam sido frequentes nos primeiros tempos, cada povo deixava facilmente suas 

terras sempre que era forçado por ataques de qualquer tribo mais numerosa” (TUCÍDIDES, 

I: 2). A observação nos aponta que, embora Poseidon não tenha se perpetuado como protetor 

da cidade, a partir da era clássica, era a thalassa, o mar, quem trazia estabilidade econômica e 

unidade à pólis de Atenas. 

Foi através da Liga Délica que Atenas vivenciou a liderança unipolar9sobre o Mar Egeu. 

Durante o século V e mais uma vez através do mar, buscava se reabilitar como líder geopolítica 

no século IV a.C. Desse modo, a memória marítima ateniense não somente atendeu aos seus 

interesses políticos em períodos remotos, bem como se adaptava à nova ordem, oferecendo 

potenciais soluções estáveis para os novos problemas enfrentados na era clássica. 

Em relação à memória marítima helênica, através da poesia épica, torna-se possível 

encontrar miríades de narrativa sobre homens que foram capazes de singrar mares e trazer à 

terra pátria louros de vitorias conquistadas em terras longínquas. Dentre as representações das 

proeminentes figuras que protagonizaram a circularidade e coragem em desafiar o ambiente 

marinho, podemos citar: Odysseus, através da custosa tentativa em regressar à terra pátria, após 

combates em Tróia; Teseu, ao regressar de Creta, após eliminar o Minotauro dando cabo das 

imposições tributarias do Rei Minos10 sobre a Ática e, por último; Jasão, o herói líder dos 

Argonautas, o  qual teria conquistado o Velocino de Ouro no Mar Negro. 

 
9 Ver CANDIDO, Regina, 2016. 

 
10 A esse proposito ainda no século V a.C. havia a tradição de realizar a travessai de ida e volta à ilha de Creta 

pelos atenienses, homenageando a viagem e regresso de Teseu, através das trieres Paralos cuja função não seria 

o combate no mar, mas sim participar de cerimoniais religiosos e viagens diplomáticas. Durante o período em que 

Paralos estivesse conduzindo sete jovens da aristocracia ateniense, simbolizando Teseu e seus pares, ficava 

proibido o cumprimento de sentença sobre qualquer condenado à pena capital. Foi exatamente por esse expediente 

que Sócrates não foi sumariamente executado, tão logo decretada sua sentença em 399 a.C. 

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

 

22 

 

A propósito da importância e uso da topografia marítimas pelos gregos, os poemas 

épicos podem ser percebidos como discursos eficientes e representativos dos interesses 

políticos, em cujos proeminentes cidadãos destacam ter realizado feitos notáveis através da 

thalassa. Dessa maneira, constantemente essas narrativas épicas, exaltando grandes jornadas 

marítimas, sempre retornam, ratificando a memória marítima em diversos períodos da história 

helênica. 

O poema Argonautika, embora tenha sido documentado no século III a.C., 

aproximadamente 250 a.C. por Apolônio de Rodes, trata-se de uma narrativa mítica que 

circulava na memória marítima dos Gregos desde séculos atras. Heródoto (I: 02), no século V, 

descreve a expedição dos Argonautas ao reino de Cochida como veracidade histórica. A 

narrativa traz toda uma reflexão a propósito do cotidiano no comando de uma embarcação. 

A bordo de uma galera11, os homens encontram-se em espaço diminuto, convivendo na 

solidão sobre as águas, nas quais potenciais falhas de liderança ou comando tomam evidência 

com muita rapidez. Segundo Mariano Valverde Sanches (1989, p. 57), entre os personagens de 

Apolônio, havia diferentes tipos de personalidades marcantes entre os heróis que tripulam o 

Argos: heróis de força, como Héracles; herói de habilidade, como o piloto Tifis ou Polideuces; 

heróis de coragem impetuosa, como Peleu e Telamon; ou mesmo heróis da misericórdia, como 

Idmón. Embora o discurso ofereça ações de intervenções engendradas pelas diversas 

personalidades que tripulavam o navio Argos, o protagonismo de Jasão não sofre máculas no 

exercício da sua liderança sobre os argonautas, como podemos identificar na seguinte citação: 

 

Não tanto por ser habilidoso na guerra, Jasão me leva atrás do velo longe de Partenia, 

quanto para um especialista em navios. Portanto, não há o menor medo pelo navio. 

Da mesma forma, há também outros homens instruídos aqui, e eles, quem quer que 

subamos à popa, ninguém vai arruinar a navegação. Vamos, diga-lhes tudo isso 

rapidamente e incite-os a lembre-se da empresa com valor (RODES, A. Arg. II, 875). 

 

A menção é proferida em razão da desdita de Tifis, que havia sido morto em uma caça 

por um acidente com a própria lança. O ato teria gerado uma atmosfera funesta sobre todos, 

porém Jasão trata de fazer volta a todos o ânimo de caráter, necessário para seguir adiante. 

A postura de liderança e habilidade de Jasão, para manter a ordem a bordo e guiar o 

destino da tripulação enquanto perdurasse a expedição, destacam valores que todo bom 

 
11 Embarcação a vela 

 



A TRIERARCHIA E A DIVERSIDADE POLÍTICA EM ATENAS IV: UMA ANÁLISE A PARTIR 

DA ARGONAUTIKA DE APOLÔNIO DE RODES 

 

23 

 

trierarcha deveria possuir. Nesse contexto, fica notabilizado que algumas práticas deveriam ser 

norma entre todos os helenos que ocupassem o comando naval, dentre elas a habilidade 

diplomática e o respeito dos seus pares e tripulantes. O trierarcha deveria demonstrar ser capaz 

de determinar as atribuições e posicionamento de cada um nas tarefas de bordo. Esse fator fica 

bastante evidenciado no canto primeiro da Argonautika, quando Jasão acompanha todo o 

processo de aparelhamento e comissionamento da embarcação a qual deveria comandar, bem 

como dos sacrifícios prévios em honra aos deuses: 

 

O marcial Jasão levantou-se em pessoa, alegre, e assim se dirigiu àqueles que o 

desejavam: Se de fato você me confia para cuidar de tal honra, então que nossa marcha 

não pare como antes. Agora vamos agradar Febo com sacrifícios e preparar o banquete 

imediatamente. Enquanto meus servos vêm, gerentes estáveis, encarregados, 

enquanto isso podíamos levar o navio para o mar e, depois de depositar nele todo o 

aparelhamento, contorne os remos pelos bancos (RODES A. Arge I, 350-355) 

  

É provável que muitas práticas integradas às tradições e memória do comando naval 

tenham permanecido e acabaram por se tornarem balizas da postura do comandante naval. 

Quando a trierarchia começou a ser efetivada por ato de legislatura em diversos reinos e pólis, 

um dos adjetivos próprios ao trierarcha seria o gozo do prestígio junto ao corpo comunitário e 

reconhecimento da sua competência para o cargo. As narrativas e lendas que circulavam na 

sociedade helénica, como temos a oportunidade de analisar, desde os mais remotos tempos 

demonstram adjetivos próprios ao cargo de trierarcha. Pesa ainda o fato de que para obter o 

comando naval, o proeminente cidadão, além do reconhecido prestígio, deveria honrar os 

princípios morais em defender e representar os interesses do grupo político do qual emergia. A 

palavra empenhada poderia comprometer o posicionamento da pólis diante das alianças e dos 

conflitos, dentro e fora do seu seio comunitário. Nesse contexto, verifica-se que o intuito de 

Jasão era trazer o velo de ouro à sua pátria pelo comando de Argos. Para tanto, a sua postura 

foi assumir o compromisso em navegar para terras longínquas, sendo certo que a referida 

conduta integrava a areté. Sob o comando de Argos, o herói representava o símbolo de honra, 

de cumprir a palavra empenhada. Sua epopeia, como nos esclarece a análise inserida sobre o 

discurso na Argonautika, ilustra ou revela as disputas de poder existentes na sua terra pátria, 

bem como as potenciais alianças que o herói poderia selar em terras estrangeiras. 

A disputa pelo poder sempre põe em indicio as lideranças e molda os meios através dos 

quais figuras notáveis se relacionavam com os nichos sociais periféricos, que se encontram sob 

sua zona de influência. O modo como as configurações sociais se engendram nos permite fazer 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

 

24 

 

reflexões e, ao mesmo tempo, compreender as relações entre as pessoas que se encontram 

inseridas dentro de um sistema comunitário. Elas se dão dentro de um jogo que não se 

movimenta por padrões ou regras estabelecidas de forma prévia. Portanto, as ações 

protagonizadas pelos agentes políticos se movimentam conforma a eficácia das suas respostas 

(ELIAS, apud GARRIGOU; LACROIX, 2001, p. 78). A questão torna-se um dado importante, 

pois a depender do sistema de governo, configuração geográfica e interesses dos grupos 

envolvidos, podemos ter ações distintas no processo de tomada de decisões ou ter ação 

potencialmente previsível segundo a enumeração desses fatores. Nesse sentido, quando 

observamos a geografia no Mar Egeu e adjacências, como destaca Jean Nicolas Corvisier, 

encontramos uma topografia predominantemente formada por ilhas. Inseridos nesse contexto, 

seus habitantes acabam sempre por se remeterem ou serem conduzidos ao comércio e demais 

atividades relacionadas ao mar (CORVISIER, 2008, p. 9). Tal peculiaridade implicitamente nos 

dá indicativos da importância que o sistema marítimo naval ocuparia dentro da política externa 

dos sistemas políades helénicos. Ao tocarmos nesse tema, vemos emergir o sistema de 

trierarchia como peça importante no jogo político das comunidades marítimas da Hélade e, por 

tudo isso, não poderia ser restrito apenas à pólis de Atenas. 

O ato embrionário da trierarchia enquanto magistratura emergiu em Atenas no início 

do século V a.C., como podemos atestar através de Plutarco (Temis., 10). Contudo, JK. Davies 

nos sinaliza que o sistema de financiamento naval já havia sido dotado por muitos reinos e 

póleis em eras anteriores (DAVIES, 1981, p. 29).  Uma vez que Atenas estruturou uma esquadra 

ao início do século V a.C., 483/490 a.C., fez com que seus gastos navais crescessem de modo 

exponencial. 

Equipar uma nau e manter os estaleiros em condições, tratava-se de uma 

responsabilidade bastante onerosa e acessível a poucos. Mesmo com o passar dos anos, quando 

Atenas já detinha a liderança marítima inconteste no Mar Egeu, obtendo recolhimento de 

tributos de diversas regiões; a manutenção do sistema não permitiu alívios de ordem económica 

e fez recair sobre os cidadãos mais prestigiados e abastados na pólis a responsabilidade em zelar 

os meios de conversar sua comunidade autárquica. Desse modo, ser nomeado trierarcha, por 

vezes, poderia representar ser atingido por um estorvo. 

Vincent Gabrielsen (DAVIES, 1994, p. 72) aponta que um indivíduo chamado Mantias 

Thorikios teria sido trierarcha entre os anos de 376/7 a.C. e viu suas dívidas aumentarem de 

modo acelerado; evidenciando que parar ocupar a trierarchia não bastava apenas prestigio, mas, 



A TRIERARCHIA E A DIVERSIDADE POLÍTICA EM ATENAS IV: UMA ANÁLISE A PARTIR 

DA ARGONAUTIKA DE APOLÔNIO DE RODES 

 

25 

 

além disso, ter também recursos em abundância. Ou seja, a trierarchia envolvia não apenas o 

comando naval, abarcava dimensões complexas que poderiam levar a afetar de modo direto a 

ordem econômica das póleis marítimas. A esse propósito, podemos identificar que não foi a 

memória marítima ateniense o único fator que conduziu a pólis a adotar o sistema da 

trierarchia. 

Um século antes de os persas realizarem invasões sobreo território grego — operações 

bélicas que ficou denominada pela historiografia como Guerras Greco-Pérsicas e a criação da 

liga Délica em 477 a.C. —, atenienses já vislumbravam deter o controle sobre as rotas marítimas 

no Mar Egeu. Atenas havia adentrado competitivamente no sistema comercial da Hélade, desde 

o final do século VI, sua cadeia econômica sofreu mudanças marcantes. Visando inserir sua 

moeda no sistema mercantil, muitas póleis se submetiam a unificar seu lastro monetário, com 

fins a facilitar o comércio. 

A propósito do sistema econômico ateniense, a helenista Maria Regina Candido destaca 

que, no século VI a.C., ao adentrar o circuito comercial no Mar Egeu, Atenas teria mudado o 

seu lastro monetário de Pheidonian – que tornava as trocas com as demais regiões gregas 

inviáveis — para padrão Euboeia, mesmo sistema utilizado por Corinto, Eubeia, Cyrene e parte 

da Magna Grécia (CANDIDO, 2013, p. 6). Além do lastro monetário, Atenas ainda enfrentava 

outro problema que exigia medidas imediatas. A pólis deveria ser capaz de obter recursos 

capazes de custear uma frota naval e mercantil, capaz de manter o fluxo do comércio, bem como 

proteger suas rotas marítimas da ação de piratas. Seus meios navais deveriam ser bem mais 

extensos para os antigos padrões que a comunidade estava habituada e a solução inicial para 

Atenas atender ao problema da falta de recursos aos meios marítimos, foi arrendar embarcações 

de Corintho, pólis rival, especializada na arquitetura naval e detentora dos melhores naupegoi 

— carpinteiros marítimos —, garantindo a boa qualidade dos barcos oferecidos 

(CARTILEDGE, 2009, p. 268). Investir em autossuficiência de meios navais e mercantis-

marítimos, mostrava-se a melhor decisão para que a pólis se mostrar autárquica.  

Atenas detinha concorrentes inseridos dentro de sua zona de influência e superá-los era 

uma das barreiras que deveria ultrapassar. Corintho era uma grande potência naval e juntamente 

com Égina colocavam Atenas em um segundo plano diante do controle sobre as rotas 

comerciais no Mar Egeu (DUARTE, 2021, p. 203-204). Investir na construção de uma nova 

zona portuária que oferecesse competividade e segurança à polis foi uma das soluções adotadas, 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

 

26 

 

porém um projeto que somente se iniciou ao Início do século V a.C., na era clássica. A 

modernização dos portos atenienses tinha por objetivo atender tanto ao desenvolvimento da 

frota naval, quanto ao da frota mercantil e operações comerciais (PANAGOS, 1997, p.237). 

O Porto de Pireu, por suas instalações de bom nível em operacionalidade e tecnologia, 

encontrava-se mais bem adaptado que o antigo porto de Faléros para oferecer competividade 

aos seus adversários. O novo porto ateniense possuía três ancoradouros: Kântharos a oeste, 

ancoradouro principal e entreposto comercial (emporian); além de Zea e Munychia a leste, nos 

quais ficavam localizados os navios de guerra. Os portos de Zea e Munychia foram diretamente 

afetados pela marinha de guerra ateniense pelo fato de ambos oferecerem proteção às 

instalações centrais através da Colina de Munychia, local onde também estava situado o porto 

de Kantharos — conhecido como Grande Porto (DUARTE, 2021, p.203-204). 

As ideias que inspiraram a edificação de suas instalações eram as mais avançadas para 

o período. C. Panagos menciona que a pólis de Atenas foi pioneira em projetar a terraplanagem 

de uma área tão extensa. O objetivo era tornar o terreno adequado para edificar instalações 

portuárias que fossem totalmente eficientes no escoamento da produção de recursos 

(PANAGOS, 1997, p. 237). 

A construção dos portos de Zea e Munychia deu-se entre 493 e 492 a.C., para se opor 

ao poder marítimo dos eginetas, e o investimento na modernização dos portos atenienses foi 

fundamental para oferecer resistência aos persas nas batalhas navais de Artemísio e Salamina. 

Robert Garland menciona que atenienses, durante o século V a.C., atribuíam a Temístocles a 

responsabilidade e inspiração pelo desenvolvimento do porto do Pireu (GARLAND, 1987, p. 

15), no entanto, Motimer Chambers declara que há um equívoco por parte dos tradutores que 

se apoiam em Tucídides para afirmar tal fato. Segundo Chambers, Tucídides teria afirmado 

“kat eniautov’ fazendo menção a: “ano, após ano"; e não "em um ano", como afirmam alguns 

tradutores, dando possibilidades de equívocos históricos. No entanto, é no achontado de 

Temístocles que a modernização dos estaleiros do Pireu ganhou expressão, embora seu 

processo de modernização tenha iniciado em períodos anteriores (CHAMBERS, 1984, p. 43). 

Nessa conjuntura, foi dado aos seus arsenais um gradual protagonismo no programa de defesa 

do território Ático. 

A extensividade dos meios navais se mostrava necessária pela exigência em manter bases 

defensivas nos empórios distantes da base naval central, a zona portuária do Pireu. A solução 

mais adequada para manter toda essa estrutura em condições operativas, seria adotar a 



A TRIERARCHIA E A DIVERSIDADE POLÍTICA EM ATENAS IV: UMA ANÁLISE A PARTIR 

DA ARGONAUTIKA DE APOLÔNIO DE RODES 

 

27 

 

instituição de liturgias pagas pelos seus cidadãos mais abastados, na forma de trierarchia 

(DAVIES, 1981, p.29). 

Além de Atenas, Samos, Égina e Naxos foram comunidades políades que também se 

utilizaram desse expediente, refletindo um novo ordenamento social entre os cidadãos e a 

política de governo políade. O comércio ganhou projeção, não apenas devido ao tratamento 

pragmático que cedia as posses e fazer aumentar a potencialidade de riqueza imediata, atendia 

interesses de alguns grupos, que se encontravam inacessíveis à propriedade agrária — pois não 

havia terra para todos —, o enriquecimento através do comércio dava notoriedade àqueles que 

não descendiam de uma seleta família aristocrática. A nova sistematização mantinha em 

determinado grau, prestigio social mesclado ao dever cívico através do potencial aquisitivo, ou 

seja, a capacidade de custear a liturgia da trierarchia. 

O cargo de trierarcha ressaltava o indivíduo sobre os demais cidadãos, fosse através dos 

meios financeiros em poder custeá-la, fosse por manter a tradicional areté, em contribuir para 

a defesa comunitária de modo efetivo, perpetuando o solo pátrio. Isso lhes permitia ganhar a 

proeminência de poder figurar nos lugares de memória que se espelhavam pela cidade, tais 

como monumentos públicos, estelas, teatros, entre outros. O financiamento da construção de 

uma embarcação já era, por si, um monumento à memória marítima da pólis, bem como podia 

propiciar a cidadãos sem recursos o sentimento de conseguir lutar pela terra pátria no campo 

de batalha marítimo, guiados pela inspiração do seu comando naval. Indícios desse sentimento 

podem ser apreendidos diante dos escritos de Heródoto (VI: 14/ VII:181/ VIII:46 e 90), 

vejamos: 

 
Quanto aos combatentes de Samos, dizem que, abrindo velas, abandonaram as 

fileiras, como fora convencionado singrando na direção de Samos, exceto doze dos 

seus navios, cujos comandantes, recusando-se a obedecer a seus chefes, mantiveram-

se na luta e foram derrotados. O Conselho Geral de Samos ordenou que, em memória 

dessa bela ação, fosse erguida uma coluna tendo gravados os nomes daqueles 

combatentes e de seus ancestrais, como um testemunho de seu valor. Essa coluna 

ergue-se na praça pública da cidade de Samos (HERÓDOTO, VI: 14). 
 

Os valores de areté, narrados por Heródoto na citação apresentada, demonstram 

adjetivos comuns à memória marítima sob o modelo aristocrático, andrés agathoi, cantado nos 

épicos homéricos. Muitos desses valores mantiveram-se na memória marítima e tornaram-se 

modelo para toda a comunidade. Contudo, a configuração social ateniense sofreu gradual 

alteração de valores a partir da segunda metade do V e início do século IV a.C. Nesse período, 

muitos oligois haviam enriquecidos através do comércio e tiveram acesso a altas magistraturas, 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

 

28 

 

sem partilhar da areté aristocrática. Nesse contexto, podemos citar como exemplo de Cléon 

um oligói do ramo de curtumes que assumiu a liderança na assembleia do povo após a morte 

de Péricles, bem como a figura do Velho oligarca, um proeminente cidadão que realizava duras 

críticas ao sistema democrático e, segundo Pedro Ribeiro Martins, teria sido trierarcha 

(RIBEIRO, 2011, p.27). É possível que muitos dos que integravam o nicho social da oligarquia 

em Atenas não se guiassem pelos valores da areté aristocrática e enxergassem a assunção do 

cargo de trierarcha mais como um estorvo ou mal necessário para obter recursos e poder, que 

como oportunidade de honra e gloria. Apontando-nos uma heterogeneidade no modo como os 

grupos sociais em Atenas se movimentavam no jogo político. 

Pesquisas realizadas por A. Brooks Kaiser, do Departamento de Economia do 

Gettysburg College, destacam que a operacionalização da civilidade afetava de maneira direta 

nas operações financeiras. Moses I. Finley, na obra The Ancient Economy (1985), defendeu que 

as operações econômicas políades buscavam atender princípios da tradição altruísta, visando à 

cooperação entre grupos aristocráticos que balizavam por pilares da areté aristocracia, ou seja, 

compartilhavam dos valores comuns aos cidadãos kalos agathoi, entendidos como os bem-

nascidos. Os membros desse nicho social eram defensores da inalienabilidade da terra nas 

transações comerciais, sedimentando a inexistência de uma economia de mercado, pois 

alienavam o sistema à dependência das relações: econômicas, sociopolíticas atreladas ao ciclo 

familiar e de seus agregados (KÁISER, 2007,p. 2). Contudo, há estudos que datam a última 

década do século XX, apontando mudanças nas operações de credito atenienses nas quais há 

ocorrência de empréstimos entre indivíduos fora desse ciclo antropo-econômico aristocrático e 

em frequência considerável (MILLET, 1983; COHEN, 1992 apud KAISER, 2007, p. 2). 

O custo de manutenção da magistratura de um trierarcha pesava sobre cidadãos 

abastados de tal maneira que muitos procuravam, por vezes, se esquivar de assumir o 

compromisso. A pesquisadora A. Brooks Kaiser afirma que figuras proeminentes, tais como: 

Feinipo, Demóstenes e Isócrates são exemplos de personalidades que usaram de subterfúgios 

para não assumirem os altos custos da trierarchia em determinado momento, embora já 

houvessem exercido a trierarchia em outro instante. Eles teriam, segundo a pesquisadora, 

recorrido aos tribunais e usado meios de evitar que alguém pudesse acusá-los de utilizarem dos 

meios para não arcarem com o compromisso da magistratura a que teriam sido designados 

(KAISER, 2007, p. 9-15). 

A semiótica do discurso proferido no épico Argonautika, de Apolônio de Rodes, mostra 

o contraste entre a memória marítima voltada às tradições do comando naval que poderiam 



A TRIERARCHIA E A DIVERSIDADE POLÍTICA EM ATENAS IV: UMA ANÁLISE A PARTIR 

DA ARGONAUTIKA DE APOLÔNIO DE RODES 

 

29 

 

motivar aristhois e oligois por objetivos distintos. Inclusive, conseguiria definir que 

movimentações os agentes sociais seriam capazes de executar no jogo político. Um 

proeminente cidadão, ao assumir a magistratura da trierarchia, iria exercer influência sobre o 

sistema econômico e político da pólis, mas também acabaria por sair enfraquecido 

politicamente devido às perdas de seus recursos ao ser agraciado com a honraria em vezes 

sucessivas. No entanto, a memória marítima perpetuava valores ou ações que deveriam ser 

deveres inalienáveis do trierarcha, tais como: financiar a construção e recrutar a tripulação, tal 

como temos a oportunidade de ver definido no catalogo da Argos (RODES, A. Arg, 21-233). 

Tal postura mantinha-se desde os tempos mais remotos, bem como a rede de contatos e a 

alianças que faria nos cantos mais distantes da thalassa. 

 Desse modo, finalizamos destacando que o embate entre forcas políticas é sempre 

dependente de uma configuração social inserida em dado recorte temporal, contudo, o discurso 

presente na memória marítima perpetua tradições e práticas sociais. Nesse sentido, embora o 

poema Argonautika seja posterior ao século IV a.C., detém uma memória marítima comum ao 

comando naval adotado pelos helenos. Citado fator permite-nos realizar uma análise 

envolvendo discursos distintos e identificar o jogo articulado pelos agentes sociais no processo 

decisório, que pode envolver a paz e a guerra. 

 

 



 

30 

2 
O PROCESSO DE INSTAURAÇÃO DA ISOIVOMIA EM 

ATENAS A PARTIR DAS REFORMAS DE CLÍSTENES (508-507 

A.C.): POLÍTICA E SOCIEDADE 

Prot. Doutorando Felipe Nascimento de Araujo 

(PPGH/UERJ; CEHAM/UERJ; NEAUERJ) 

Ao abordarmos especificamente as reformas de Clístenes, devemos primeiramente apontar que 

sua reorganização territorial compreendeu um agrupamento entre cidadãos que eram 

pertencentes às três regiões anteriormente conhecidas como paralia (litoral), pedion (planície) 

e diakria (montanha), identificadas com as antigas facções aristocráticas da época de Sólon. A 

nova divisão da Ática visaria mesclar esses indivíduos de regiões antagónicas em um novo 

arranjo territorial que compreendia três grandes regiões: a "cidade" (ásty); "a costa" (paralia); 

e o “interior” (mesogeios). Desse modo, cada uma das três regiões era dividida em dez unidades 

chamadas de trítias (trittýs), resultando em um total de trinta. Cada trítia consistia em um 

determinado número de démoi1,  pequenas unidades político-administrativas que possuíam uma 

assembleia local e tesouro próprio (SEALEY, 1976, p. 152). Substituindo as quatro antigas 

tribos (phylai), foram criadas dez, cada uma possuindo em seu interior três trítias de diferentes 

regiões, o que corrobora a ideia de Clístenes ter pretendido amenizar as tensões entre cidadãos 

de regiões antagónicas através de um novo arranjo territorial (STANTON, 1990, p. 149). As 

dez novas tribos foram chamadas de: Erekhteis, Aigeis, Pandionis, Leontis, Akamantis, Oineis, 

Kekropis, Hippothontis, Aeantis e Antiokhis (mapa I). 

 

 

1 De modo geral, David Whitehead (1986, p. XVIII) define o conceito de démos como unidades políticas autónomas dotadas 

de um governo local, no qual cada uma “chose various officials, headed by a démarchos, to administer its affairs in accordance 

with resolutions passed by an assembly of all the demesmen. It owned property; it levied (and spent) income; it organized local 

cults and festivals. It was tantamount to a polis in microcosmo”. 



O PROCESSO DE INSTAURAÇÃO DA ISONOMIA EM ATENAS A PARTIR DAS REFORMAS DE CLÍSTENES (508-

507 A.C.): POLÍTICA E SOCIEDADE 

31 

Mapa 1 — Ática após as reformas territoriais de Clístenes 

 

 
 
 
 
 
 
 

Legenda: Distribdez novas tribos estabelecidas por Clístenes (adaptadas para o espanhol): Eréctida (Erekhteis), 

Égida (Aigeis), Pandiónida (Pandionis), Leóntida (Leontis), Acamántida (Akamantis), Enida (Oineis), Cecrópida 

(Kekropis), Hipotôntida (Hippothontis), Eântida (Aeantis), Antióquida (Antiokhis). As tribos seguem distribuídas 

nas três novas regiões de Clístenes na Ática: a cidade/asty, o interior/mesogeios; e o litoral/paralia. Fonte: WILL, 

E. El mundo griego y el Oriente: I, El siglo V (510-403). Madrid: Akal, 1997, p. 64. 

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

32 

Conforme aponta Maria Regina Candido (2016, p. 95), a reforma territorial de Clístenes 

tomou como princípio o espaço geográfico de Atenas, caracterizado por um conjunto “de 

templos e santuários que demarcavam as fronteiras nas quais se desenvolviam os festivais em 

honra aos deuses e heróis fundadores”. Tal reorganização territorial pode ser compreendida 

como sendo uma medida que visava à integração do território ático e a atribuição de um fator 

de identidade aos habitantes da Ática. Além disso, essa ação incide na desarticulação das 

relações regionais de parentesco, pois como cada tribo era composta por regiões distintas, os 

laços de parentesco oriundos das génos seriam enfraquecidos pela estrutura de colaboração 

regional e participativa do sistema das démoi (CANDIDO, 2016, p. 87). 

No período anterior às reformas, as démoi correspondiam a subdivisões de terras da 

Ática que concentravam pequenos centros populacionais (LEWIS, 1963, p. 26). Muitas das 

démoi de Clístenes correspondiam a centros já existentes que foram institucionalizados e 

redistribuídos segundo sua nova logica territorial2. Nesse contexto, cada um dos habitantes das 

démoi foi definido como demotai e os novos cidadãos passaram a não ser reconhecidos pelo 

seu nome familiar (patronymikon), mas sim designados pela denominação de seu demos, o 

chamado nome demótico3 (ARISTÓTELES, Constituição de Atenas, 21.4) . Jonathan M. Hall 

(2007, p. 213) nos aponta que um cidadão deveria ser registrado imediatamente em uma démos 

assim que atingisse dezoito anos, caso contrário seria privado de seu direito cidadania, pois 

haveria quebrado sua lealdade com a pólis. O registro no démos objetivou estabelecer o 

vínculo da localidade como um elemento predominante sobre os antigos laços de parentesco 

(EHRENBERG, 2011, p. 73), além de buscar incluir no estatuto de cidadão toda uma 

população de metecos (estrangeiros residentes) que habitavam em Atenas desde a época de 

Sólon. Além disso, cada démos possuía seu démarchos, cidadão eleito anualmente que 

representava a démos frente à administração central da pólis e era incumbido das arrecadações 

e despesas gerais. A respeito da localização e tamanho das démoi, David Whitehead (1986, p. 

16-17) nos expõe que os dados e informações presentes nas documentações textuais e 

 

2 Sobre a questão referente aos modelos de Clístenes e a questão de suas reformas serem relacionadas com a lógica 

pitagórica, ver capítulos IV (Les modêles de Clisthêne) e VI (Clisthêne Pythagoricien) da obra LÉVÊQUE, Pierre. 

VIDAL-NAQUET, Pierre, Clisthêne L 'Athénien: Essai sur Ia representation de I 'espace et du temps dans Ia 

pensée politique grecque de lajin du VIO siécle à Ia mort de Platon. 1o édition. Paris: Editions Macula, 1983. 

3 A adoção do termo “demótico”, segundo David Whitehead (1986, p. 17), consiste em uma convenção utilizada 

pelos académicos modernos, por conta do termo demotikon não ser utilizado pelos antigos helenos. 



O PROCESSO DE INSTAURAÇÃO DA ISONOMIA EM ATENAS A PARTIR DAS REFORMAS DE CLÍSTENES (508-

507 A.C.): POLÍTICA E SOCIEDADE 

33 

arqueológicas são insuficientes para empreendermos uma reconstrução completa de todos os 

procedimentos e detalhes envolvidos nas reformas territoriais de Clístenes, Sendo assim, 

Whitehead (1986, p. 22) afirma que o número das démoi presentes em cada tribo variava 

consideravelmente, não sendo uma distribuição numérica simétrica de 30 démoi para cada 

tribo. A estimativa do autor da relação entre dêmos/ tribo é a seguinte: 14 démoi para a tribo 

de Erekhteis; 21 démoi para a tribo de Aigeis; 20 démoi para a tribo de Pandionis; 20 démoi 

para a tribo de Leontis; 13 démoi para a tribo de Akamantis; 13 démoi para a tribo de Oineis; 

11 démoi para a tribo de Kekropis; 17 démoi para a tribo de Hippothontis; 6 démoi para a tribo 

de Aeantis; 3 démoi para a tribo de Antiokhis. 

Devemos citar que, assim como as démoi, as tribos (phylai) igualmente detinham 

funções importantes, exercidas por uma assembleia de cidadãos específica para cada tribo, no 

qual a comunidade dos demotai elegia seus próprios representantes (démarchos). O aspecto 

militar igualmente se mostrava relevante na organização política ateniense, onde cada tribo 

possuía seu próprio general (strategos) que era eleito anualmente em assembleia pública, sendo 

um total de dez strategoi na Ática. Ademais, as tribos também organizavam o exército de 

hoplitas selecionando indivíduos baseando-se em dez listas de nomes (uma para cada tribo) 

que eram distribuídas em dez regimentos, cada um sob o comando de um taxiarchos, 

“comandante da tribo”. Outra importante medida foi a instituição do Conselho (boulé) dos 

Quinhentos em que cada philê4  apontava um número de cinquenta membros anualmente, 

conhecidos como prítanes. O local onde ocorria a boulé era a construção conhecida como 

Bouleutérion (figura 1), situada na ágora de Atenas. Houve dois Bouleutérion , sendo relativo 

ao período arcaico (Old Bouleutérion, que não chegou até nós, estando completamente perdido) 

e outro construído no final do quinto século (New Bouleutérion) do qual restaram somente as 

ruínas de sua fundação, localizadas atualmente no sitio arqueológico da Ágora Antiga (Ancient 

Agora) em Atenas. 

Segundo Jonathan Hall (2007, p. 213), a função primária do conselho era "proboulética", 

significando que possuía o encargo de levantar os assuntos e pautas a serem debatidas pela 

assembleia, além de conservar também funções administrativas. Sobre o Conselho dos 

Quinhentos e seus antecedentes, é importante citar Raphael Sealey (1976, p. 157), que afirma 

 

4 “Philê” corresponde à palavra “tribo” no singular enquanto que “philai” refere-se ao plural. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

34 

não existirem evidências da instituição anterior que cuidava dos assuntos relacionados à 

assembleia pública. O autor sugere duas respostas: a primeira refere-se à possibilidade da 

assembleia ter sido assunto de grupos informais e de homens poderosos relacionados com a 

aristocracia. A segunda alternativa era a de que a assembleia era preparada pelo Conselho do 

Areópago. Nos dois casos certamente havia grande influência da aristocracia nas tomadas das 

decisões.5 

Figura 1 — Ruínas do Novo Bouleutérion na Ágora ateniense 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

Nota: Uma das áreas das ruínas do Bouleutérion, local de reunião dos membros pertencentes à boulé dos Quinhentos. Esta 

construção é datada aproximadamente do final do quinto século, sendo denominada de “Novo Bouleutérion” (New 

Bouleutérion) e funcionando simultaneamente ao antigo Bouleutérion (Old Bouleutérion) que havia sido construído em um 

período anterior ao clássico. Sua preservação parcial dificulta a identificação dos cômodos de seus interiores. Fonte: Foto 

capturada pelo autor (2018). 
 

Jonathan Hall contrapõe esta visão ao considerar que o Conselho dos Quinhentos 

poderia ter assumido funções e deveres de um conselho o qual teria existido nos tempos de 

 

5 Como expõe Sealey (1976, p. 157); “members of the Aeropagite Council were ambitious, for they attained the 

arconship by election, and they gained experience of public business, since they remained members ofthe Council 

for life”. 



O PROCESSO DE INSTAURAÇÃO DA ISONOMIA EM ATENAS A PARTIR DAS REFORMAS DE CLÍSTENES (508-

507 A.C.): POLÍTICA E SOCIEDADE 

35 

Sólon, levando o autor a afirmar que as reformas de Clístenes não teriam possuído caráter tão 

radical, tendo conservado uma série de estruturas políticas preexistentes (HALL, 2007, p. 215). 

Sua argumentação se baseia principalmente no fato de Atenas ter sido dividida anteriormente 

por quatro phylai, as quais também igualmente possuíam subdivisões territoriais chamadas de 

trítias, como o cargo dos demotai criado por Clístenes pode ser interpretado como como algo 

equivalente ao antigo cargo dos naucrários6 (ARISTOTELES, Constituição de Atenas, 21.5). 

De modo geral, Hall expõe a possibilidade de o ideal e redistribuição territorial da Ática ter 

sido elaborado a partir de ideias políticas, formadas em um período anterior às reformas de 508-

507 a.C. Tal visão se adequa à hipótese da existência de uma continuidade de práticas políticas 

desenvolvidas ao longo da tirania, na qual as reformas de Clístenes não teriam representado 

uma ruptura total com as políticas estabelecidas ao longo do sexto século. Sendo assim, a 

implementação da isonomia seria caracterizada por um processo político que não se condensa 

somente a um marco político estabelecido nas reformas, mas se desenvolve ao longo das 

décadas finais do século VI. 

Este caráter de permanência nas reformas territoriais de Clístenes verifica-se também 

na preservação de antigas estruturas políticas, como as quatro classes censitárias oriundas de 

Sólon e o respeito às antigas organizações religiosas tradicionais de cada démos. Victor 

Ehrenberg (2011, p. 72-74) expõe que houve uma combinação entre a tradição e a teoria que 

elaborava uma reorganização territorial baseada nos laços de vizinhança de cada óikos e na 

essência das antigas instituições religiosas locais. De modo geral, as medidas da nova legislação 

de Clístenes teriam representado uma forma de se evitar conflitos civis (stásis) na pólis através 

da concessão de certa autonomia política a cada uma das démoi (FORREST, 1986, p. 35), assim 

como a igualdade perante a lei através da isonomia. É interessante observarmos que George 

Forrest (1986, p. 41) afirma que mesmo após a implementação das reformas, o comportamento 

de grande parte da aristocracia ainda permanecia inalterado, assim como o restante dos 

habitantes da comunidade. Somente por volta do ano 480, segundo o autor, a mentalidade do 

“ateniense médio” 7começaria a se alterar, ainda que a grande parte dos cargos e magistraturas 

 

6 A palavra “Naucrários” vem do termo grego “naukrarias” que, por sua vez se deriva de naus (navios). 

Jonathan Hall (2007, p. 223) deixa transparecer a probabilidade de Clístenes teria se inspirado no sistema das 

naukrariai ao organizar os démos, as naukrariai corresponderiam às antigas subdivisões do território ático. A 

exata natureza do sistema de naukrariai não nos é precisamente esclarecida ela documentação. 
7 Termo utilizado pelo autor (FORREST, 1986,p. 35). 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

36 

continuassem a ser ocupados por membros da velha elite aristocrática. Tal informação 

corrobora nossa ideia de que Clístenes promoveu um novo senso de unidade à comunidade 

política dos cidadãos a partir do uso e da ressignificação de estruturas políticas anteriores à sua 

reforma. Ademais, o sentimento de unidade cívica relacionado com a noção de uma 

“comunidade dos iguais” não nasceu de forma imediata após as reformas, tendo se 

desenvolvido ao longo de todo o século V a.C. durante o período clássico 

A respeito da relação de Clístenes com o regime da tirania, considerando as rivalidades 

existentes entre as famílias dos Pisistrátidas e Alcmeônidas, é importante citarmos a 

possibilidade de Clístenes ter sido arconte durante o governo de Hippias, pois um fragmento 

de epígrafe (figura 2) contendo a lista de arcontes8 de 525-524 a.C. apresenta o nome [] leithens 

[]. Raphael Sealey (1976, p. 136-137) nos aponta que mesmo Heródoto relatando o exílio do 

Alcmeônida após a batalha de Pallenis9 durante este período, é concebível que o "Clístenes" 

presente na lista seja o mesmo das reformas, devido ao fato desse nome não ser comum em 

Atenas na época10. Além disso, Sealey supõe a possibilidade de uma possível reconciliação 

com Pisístrato após o seu segundo retorno ao poder como tirano (HERÓDOTO, 1.64.3). 

Lévêque e Vidal-Naquet (1983, p. 38-39) deixam transparecer a possibilidade de um acordo de 

paz ter sido estabelecido entre os Alcmeônidas e os Pisistrátidas um pouco antes de 525, 

provável datação da lista de arcontes. A viável ruptura entre tal acordo teria ocorrido após o 

assassinato de Hiparco em 514, por Harmódio e Aristogíton11, que acarretou o endurecimento 

 

 
8 Segundo Lévêque e Vidal-Naquet (1983, p.38), a lista de arcontes contendo o nome de Clístenes foi descoberta 

em maio de 1936 em escavações na Ágora de Atenas. 

 
9 A batalha de Pallenis foi resultando do conflito entre Megácles Alcmeônidas e Pisístrato, no qual o ultimo venceu 

as forças opositoras conseguindo se estabelecer como tirano até a sua morte por causas naturais. A divergência 

entre ambos se deu após Pisístrato ter desposado a filha de Megácles e não ter gerado filhos, frustrando a 

consolidação de uma aliança política entre as duas famílias rivais (STUTTARD, 2014, p. 30). 

 
10 O reformador ateniense compartilha o mesmo nome do seu avô materno, Clístenes, tirado de Sicião, o que nos 

aponta para um possível origem não-ateniense do nome. 

 
11 Sobre a questão referente aos motivos de Harmódio e Aristogíton para assassinar, Paiva Gomes (2015, p. 36) 

expõe um debate entre os autores antigos: “Heródoto permanece em silêncio, enquanto Tucídides (Hist. 6, 54, l) 

cita os avanços sexuais que Hiparco aplica sobre Harmódio como o começo do conflito, argumentando contra a 

crença popular que se desenvolveu a partir de uma oposição política. Aristóteles (Arist. Política, 18.2) reitera o 

ímpeto pessoal do assassinato, mas transfere a responsabilidade de Hiparco para Hippias. Platão (Hipparchus, 229 

c-d) retorna a culpa de Hiparco e transforma o conflito em uma questão de ciúme intelectual, invalidando a hipótese 

referente ao cunho sexual. Os documentos antigos não conseguem alcançar unanimidade mesmo em relação à data 



O PROCESSO DE INSTAURAÇÃO DA ISONOMIA EM ATENAS A PARTIR DAS REFORMAS DE CLÍSTENES (508-

507 A.C.): POLÍTICA E SOCIEDADE 

37 

do governo de Hippias, criando um clima de instabilidade que o leva a ser derrubado em 510 

por seus opositores com o apoio do rei de Esparta, Cleömenes12 Imediatamente após o atentado, 

os Alcmeônidas e seus aliados tentaram responder å repressão da tirania de forma agressiva, o 

que é evidenciado pela tentativa fracassada de golpe em Leipsydron  13entre os anos de 514-

513. 

Figura 2 -- Representação da lista de arcontes da época da tirania 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Legenda: Observamos o nome de Clístenes marcado entre os arcontes, no qual o estado de conservação da epígrafe exibe a 

palavra como [ ]leisthen[  ], sendo o terceiro da lista. Ilustração baseada no fragmento em pedra descoberto em 1936 na Ágora 

de Atenas e publicada primeiramente em Hisperia, 1939, p. 60, nº 21. Fonte: LÉVÊQUE, Pierre; VIDAL-NAQUET, Pierre. 

Clisthène L’Athénien: Essai sur la representation de l’espace et du temps dans la pensée politique grecque de la fin du VIº 

siècle à la mort de Platon. 1º édition. Paris: Editions Macula, 1983, p. 37. 

 

de término da tirania, apontando tanto para a deposição de Hippias, por parte dos espartanos, em 510, ou para o 

assassinato de Hiparco, em 514”  

12Sobre o fim da tirania de Hippias, Jonathan Hall (2007, p. 211) coloca que “Hippias fears and suspicious drove 

him to pursue a harsher, more despotic style of leadership (Hdt. 5.62.2, 6.123.2; Thucydides 6.592). It is in this 

context that we should view as the ultimately unsucessful attempt of dissidentes, led by the Alcmaeonidae, to 

capture the city from their base at Leipsydrion on Mount Parnes (Hdt. 5.62.2). In the end, the tyranny was put 

down by the Spartan king Cleomenes. After an earlier, abortive expedition by sea under the command of 

Ankhimolios, Cleomenes invaded Attica by land, routed a Thessalian cavalry unit that had come to the support of 

Hippias, and besieged him and his family on the acropolis”. 

13 Leipsydrion foi um forte da Ática antiga abaixo da montanha de Parnés, presente desde os tempos remotos do 

período arcaico. 

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

38 

Sobre a questão referente à isonomia, democracia ateniense e suas instituições, devemos 

apontar que a ideia de Clístenes como um fundador da democracia torna-se problemática ao 

atentarmos para o fato de que tanto as instituições quanto o vocabulário político do fim do sexto 

século e início do quinto não são similares aos do período clássico. Na conjuntura das reformas 

de Clístenes, a ideia do conceito de democracia como a entendemos em seu significado clássico 

não se exprimia na palavra demokratia, também não sendo presente em expressões 

correlacionadas (LÉVÊQUE, VIDAL-NAQUET, 1983, p. 27), sendo a palavra isonomia 

originalmente relacionada com as características de um “governo dos iguais”. Sobre essa 

questão entre os isonomia e democracia, Pierre Lévêque e Pierre Vidal-Naquet afirmam que o 

termo isonomos e seus derivados 14 (isonomia, isegoria, isokratia) seriam utilizados por 

Heródoto para designar formas e práticas políticas que originalmente seriam opostas à tirania, 

ou seja, a relação entre isonomia e igualdade, a ideia de um “governo dos iguais”, teria se 

originado da oposição ao governo de um homem só, do tirano. Segundo os autores, o ideal de 

isonomia correspondeu ao momento em que as cidades helênicas se encarregavam de resolver 

seus problemas não através de uma solução arbitrária, como o advento de um tirano, mas 

através da soberania da nómos, do funcionamento de suas instituições e da obediência das leis 

(LÉVÊQUE, VIDAL-NAQUET, 1983, p. 29). Maria Regina Candido (2016, p. 46-47) 

complementa esta perspectiva ao afirmar que “o termo democracia/demokratia, presente em 

vários documentos do Vo século em termos práticos foi resultado de um processo de mudanças 

político-sociais ocorridas gradualmente” ao longo de um período anterior, no caso o sexto 

século. O termo demokratia utilizado no período clássico corresponde a uma necessidade 

específica em evidenciar as mudanças e as transformações políticas que incorporaram a 

participação ativa de todos os cidadãos nas decisões coletivas e públicas, caracterizando assim 

a koinonía politiké clássica. 

 

14 Pierre Lévêque e Vidal-Naquet destaca as seguintes passagens nas quais o termo isonomos e seus derivados 

são citados em Heródoto, ao tratar de três eventos ocorridos no final do século VI a.C: (I) O discurso de Meandro 

após a queda da tirano de Samos Polícrates: “Enfim, Polícrates cumpriu o seu destino; e eu colocarei o povo ao 

centro e assim eu lhes proclamo a isonomia” (Hdt. 3.142). (2) Ao citar a tentativa de golpe malsucedida de 

Cleomenes em 506: “É de uma forma geral que se manifesta a excelência da igualdade (isegorie): governado 

pelos tiranos, os Atenienses não eram superiores a nenhum dos outros povos helenos” (Hdt. 5.78). (3) No discurso 

de Sósicles de Corinto aos Espartanos, onde declara que: “Lacedemónios, considero uma inversão da ordem 

natural das coisas o querer destruir a isocracia (isokratias) nas cidades, para estabelecer, em seu lugar, a tirania” 

(Hdt. 5.92). 



O PROCESSO DE INSTAURAÇÃO DA ISONOMIA EM ATENAS A PARTIR DAS REFORMAS DE CLÍSTENES (508-

507 A.C.): POLÍTICA E SOCIEDADE 

39 

Portanto, geralmente, podemos afirmar que isonomia era uma palavra utilizada pelos helenos 

antes da noção de demokratia ter se consolidado como um conceito sólido e definido 

(EHRENBERG, 2011, p. 77), ou seja, no final do século Vl/início do V, a isonomia seria 

identificada como a distribuição igualitária dos direitos entre os cidadãos e da igualdade perante 

a lei 15(nómos), sendo um governo de ideais e práticas políticas opostos à tirania. De modo 

geral, podemos classificar que a visão de isonomia para os atenienses deste período 

correspondia muito mais à um governo antagônico à tirania do que a uma noção de governo 

democrático identificado com a Atenas clássica de Péricles. 

Martin Ostwald e Greg Anderson (apud PRITCHARD, 2004, p. 208) defendem a ideia 

de Clístenes ter empreendido a reforma territorial com o objetivo de minimizar os excessos e 

tensões existentes nas facções aristocráticas, tendo se utilizado da isonomia entre os cidadãos 

como uma manobra para garantir a manutenção do poder político da aristocracia. As reformas, 

segundo essa perspectiva, teriam sido implementadas de “cima para baixo” buscando 

conquistar o apoio político dos cidadãos comuns através da concessão de decisões políticas 

para as démoi. Contrapondo tal visão historiográfica, o autor Josiah Ober argumenta que a 

democracia não foi objeto de uma elite aristocrática benevolente para um démos passivo, mas 

sim o produto de uma decisão coletiva, ativa e autodefinidora do papel do próprio démos, não 

sendo mérito exclusivo de Clístenes a instauração da isonomia em Atenas (OBER, 1996, p. 

35). Outra autora que se adequa a essa perspectiva é Nancy Evans, a qual defende a hipótese 

das reformas de Clístenes terem atribuído poder de decisões políticas para todos o démos e não 

somente a um grupo limitado de aristocratas. A astúcia de Clístenes, segundo a autora, estaria 

em se utilizar de tradições políticas e culturais das comunidades como forma de legitimar as 

novas divisões territoriais (EVANS, 2010, p. 21-22). No entanto, a perspectiva de G. R, Stanton 

(1990, p. 155) nos aponta que, neste processo de unir e/ou separar determinados grupos em 

novas tribos (phylai), Clístenes poderia ter três motivações distintas: instituir um governo 

legitimamente igualitário ao inaugurar novos laços; fortalecer os já existentes; ou conquistar 

poder político para sua família e para si próprio através das concessões dadas ao démos. 

 

15 A citação original em inglês de Victor Ehrenberg define isonomia como “equal distribution and thus equality 

among the citizens, equality before the law as well as equal political rights, equal share in the state” 

(EHRENBERG, 201 1, p. 77). 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

40 

Entre as diferentes visões historiográficas sobre as reformas, David M. Lewis (1963, p. 

39) defende que Clístenes se aproveitou das démoi atenienses para beneficiar sua própria 

família, os Alcmeônidas, buscando diminuir as tensões entre a população ao implementar as 

reformas, visando assegurar o poder político de sua própria facção aristocrática. Segundo o 

autor, desde meados do sexto século, os Alcmeônidas possuíam um importante local de culto, 

além de influência política e comercial fora de Atenas em locais como Delfos, Sicião e Lídia, 

pontos estratégicos que proporcionavam apoio externo em sua disputa contra os Pisistrátidas. 

Nesse contexto, Clístenes teria assimilado as estratégias políticas de seu pai Megácles e seu tio 

Alcmeonides (sucessor de Megácles como chefe da família). Lewis afirma que o fato de 

Clístenes ter sido eleito arconte em 525-524 na tirania não teria alterado as estratégias 

aprendidas com seus familiares, pois Clístenes havia compreendido a importância de se apoiar 

no poder de cultos locais e de integrar Atenas de forma ampla (LEWIS, 1963, p. 37). Após o 

fim da tirania, Clístenes teria como principal oponente político Iságoras, homem 

proeminente16que se utilizou de sua aliança com Cleômenes para ocupar a pólis com um 

pequeno contingente de espartanos em 508 expulsando setecentas famílias tidas como 

sacrílegas e impondo o exílio a Clístenes (ARISTÓTELES, Constituição de Atenas, 20.1-3). A 

resposta do Alcmeônida consistiu em buscar o apoio na população comum, os demotai, o que 

David Lewis (1963, p. 38) chama de “uma lição aprendida dos tiranos”, reforçando a ideia de 

continuidade política e inspiração nas práticas políticas da tirania. É interessante notarmos que 

Josiah Ober (1996, p. 41) denomina a perspectiva historiográfica de Lewis como uma visão 

“realista” sobre a figura de Clístenes. 

G. R. Stanton (1990, p. 159) cita a hipótese de Lewis, destacando a possibilidade 

Clístenes ter manipulado a estrutura das tribos com o objetivo de enfraquecer politicamente 

seus adversários através de uma unificação territorial. Nesse novo arranjo, os cidadãos 

redistribuídos teriam que cooperar coletivamente mesmo que fossem de tribos distintas17 em 

períodos anteriores. Em contrapartida, Victor Ehrenberg (2011, p. 74) defende a visão que Ober 

 

16 Apesar de Heródoto (Hdt. 5.65-67) identificar a família de Iságoras como sendo possuidora de muito prestígio 

e fama, o nome de família não é mencionado em seu texto, no qual encontramos somente o nome do pai de 

Iságoras, Tisandro. 

 
17 Stanton (1990, p. 159) "Kleisthenes (...) attempted to unify Attike by mixing new citizens with old and making 

men from different areas work and fight together". 



O PROCESSO DE INSTAURAÇÃO DA ISONOMIA EM ATENAS A PARTIR DAS REFORMAS DE CLÍSTENES (508-

507 A.C.): POLÍTICA E SOCIEDADE 

41 

chama de “tradicional” e “idealista” em oposição à perspectiva de Lewis, na qual Clístenes 

representaria um democrata visionário que já planejava a implementação de uma nova ordem 

democrática desde o início, sendo um altruísta não-interessado no poder pessoal ou prestígio 

próprio. Desse modo, Clístenes seria um grande inovador e um homem cujas ideias radicais 

foram essenciais para a futura consolidação da democracia clássica ateniense, segundo a 

perspectiva “idealista”. 

É importante notarmos que Ehrenberg deixa transparecer que Clístenes assegurou a 

continuidade da política dos tiranos de patrocínio das artes e dos festivais, o que estabelece 

que as reformas e a implementação da isonomia significaram uma continuidade das práticas 

de financiamento aos coros musicais e as Dionisíacas urbanas, porém reconfigurando sua 

organização. Lévêque e Vidal-Naquet (1983, p. 50) afirmam que, além de Clístenes ter 

mantido elementos políticos anteriores às reformas como as classes censitárias de Sólon e o 

conselho do Areópago, no interior das instituições e de sua ação política, as reformas ainda 

apresentaram a persistência de um “espírito aristocrático” e das tradições familiares. Um 

exemplo disso é o fato que, dos três antigos grupos familiares regionais de Atenas, somente 

os Alcmeônidas conservaram o território referente à Paralia18 durante o processo da divisão 

das trítias. Sendo assim, ainda que as massas sejam integradas ao corpo cívico e à isonomia 

entre os iguais, as forças tradicionais de Atenas igualmente são incorporadas às novas 

instituições19. 

Levando em consideração nossas colocações anteriores no artigo, podemos assumir 

que uma das práticas políticas dos tiranos que asseguraram sua continuidade pós as reformas 

de Clístenes foi o prosseguimento dos festivais públicos, nos quais o coro musical 

representava um componente de unidade entre os cidadãos. O advento de Clístenes 

proporcionaria à sociedade ateniense novos aspectos de participação política e militar a 

partir de um foco primário, a pólis, como um elemento centralizador da identidade ateniense. 

Desse modo, as performances corais nos festivais cívicos representaram atividades que, 

 

18 Lévêque e Vidal-Naquet apontam para a possibilidade dos Alcmeônidas não terem mantido o território na 

realidade, mas sim somente o termo Paralia como uma forma simbólica de se conservar uma identidade. 

19 Para ilustrar as relações sociais existentes entre a aristocracia e os cidadãos comuns, é importante citarmos a 

autora Claude Mossé, que apontava a existência de uma relação de entre a aristocracia tradicional e os 

camponeses pobres no final do século VII a.C. (MOSSE, 1969, p. 54-57), fator este que limitaria a participação 

política dos thetai ao longo do sexto século. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

42 

posteriormente, no período clássico serão incorporadas à pólis democrática de forma 

institucional. De fato, Peter Wilson (2000, p. 17) supõe que as competições agonísticas entre 

os coros teriam surgido no contexto da reforma de Clístenes, sendo o primeiro vencedor o 

poeta e compositor Hypodikos de Cálcis entre os anos de 509 e 508 (WILSON, 2000, p. 17). 

No entanto, o próprio autor admite os problemas de se assumir uma data anterior às reformas, 

tendo em vista que o grande rearranjo territorial da Ática demandaria pelo menos um ano de 

trabalho para ser implementado de forma efetiva. Sendo assim, as competições entre os coros 

já integradas às novas tribos seriam posteriores ao ano de 507, porém elas já preexistiriam 

de outras formas segundo os apontamentos de Wilson. 

De um modo geral, a emergência da competição entre os coros musicais a partir de 

Clístenes pode ser estabelecida como um elemento análogo à criação do conselho dos 500 

(boulé) e da formação e especialização da falange dos hoplitas. Tais fatores teriam propagado 

um efetivo sentimento de integração de cidadãos, possuindo o objetivo de trazer às diferentes 

classes censitárias uma ideia de cidadania comum. Porém, segundo os apontamentos dados pela 

historiografia exposta neste capítulo, as práticas políticas e sociais referentes ao coro musical 

seriam realizadas desde a época da tirania, sendo muito fragmentadas as documentações 

referentes aos coros musicais no sexto século. Dessa forma, buscamos através de um diálogo 

entre a historiografia e a documentação imagética expor que os coros musicais no contexto de 

transição da tirania para a isonomia representaram uma forma de encorajar jovens e homens da 

elite de diferentes facções aristocráticas da ática a se integrarem aos novos arranjos políticos 

de Clístenes. Tais disputas situadas no contexto dos festivais das Dionisíacas urbanas 

representaram uma forma de legitimar a nova organização territorial de Clístenes, assegurando 

uma proteção “divina” de Dioniso, deus relacionado à música e à dança, no que se refere aos 

coros musicais do gênero ditirâmbico. Portanto, as competições nos festivais teriam sido 

utilizadas por Clístenes como uma forma de minimizar as tensões sociais existentes na Atenas 

do sexto século, buscando assim, através do ágon cooperativo, a unificação e participação 

política dos cidadãos das camadas superiores como iguais (isói) nos festivais cívicos, ideia que 

se estende à política. 

Em suma, o processo de instauração da isonomia pode ser compreendido precisamente 

como uma etapa de transição entre o fim da tirania e a consolidação progressiva do regime 

democrático ateniense, intrinsecamente relacionado com a época clássica. Aspectos como a 



O PROCESSO DE INSTAURAÇÃO DA ISONOMIA EM ATENAS A PARTIR DAS REFORMAS DE CLÍSTENES (508-

507 A.C.): POLÍTICA E SOCIEDADE 

43 

supracitada não-utilização do termo demokratia para denominar a forma de governo oriunda 

das reformas de Clístenes e determinadas permanências que perduraram após a queda dos 

Pisistrátidas demonstram como pode soar anacrónico classificar como plenamente democrática 

a Atenas da aurora do século V a.C. Desse modo, defendemos que neste período a pólis 

ateniense ainda se encontrava em um processo de transição caracterizado principalmente pela 

divisão territorial e a instauração da isonomia, como forma de governo. 

 



44 
 

3 

 

AS REMINISCÊNCIAS DE HÉRACLES MULTICULTURAL 

NA TRÁCIA ARCAICA 

Prof. Dr. José Roberto de Paiva Gomes 

(PPGH/UERJ; CEHAM/UERJ; NEA/UERJ) 

 

Esta análise pretende ressaltar a figura de Héracles como colonizador e fundador de cidades. O 

herói desenvolveu um modelo de colônia, em Abdera, observável pelos seus rituais de 

fundação. Este ritual será destacado pelos jogos fúnebres e olímpicos, em nome de seu 

companheiro de jornada, Abdero1, morto pelos cavalos de Diomedes (Pseudo- Apolodoro. 

2.5.1).   

O mito dos cavalos de Diomedes e a fundação de Abdera trácia 

Diz a narrativa mítica que Abdera foi fundada pelo grande herói Héracles. O herói, em seu 

oitavo trabalho para Eurísteu, foi enviado à Trácia para roubar as éguas antropofágicas de 

Diomedes. Quando o filho de Zeus conseguiu alcançá-los, ele encarregou o seu amigo Abdero 

de cuidar deles enquanto lutava contra os homens de Diomedes. No final da batalha, Héracles 

retornou junto a Abdero apenas para descobrir que ele tinha sido devorado pelas éguas. Em 

memória de seus eromenos2, Héracles fundou perto de seu túmulo a cidade de Abdera e 

organizou agones, jogos esportivos que incluíam boxe, pancrácio e luta livre. Bernard Sergent 

(1984) conclui, portanto, que Abdero esteve em Abdera junto com Héracles, seu erastès, 

fundador de acordo com a mitologia da pederastía grega. 

  

  

 

 

 

 

 

 
1 Na mitologia grega, Abdero (em grego: Φβδηρος, “filho da batalha”) é um herói e semideus filho de Hermes e 

epônima da cidade de Abdera na Trácia (Pi.Fr.52b.1, 104, Str.7.fr.46.). Algumas tradições consideram Abdero um 

nativo de Opus, no Locride, e empregado a serviço de Diomedes (Ephor.154, Call.Fr. 90). Em outros relatos, ele 

é considerado filho de Hermes ou Menezius (amigo de Héracles) e, portanto, irmão de Pároco. 
2 Abdero como eromenos de Héracles, ver: Apollodorus II 5.8 e Ptolomeu Khennos em Bibliotheca 147b de Fócio. 

Philostratus II 25. 



AS REMINISCÊNCIAS DE HÉRACLES MULTICULTURAL NA TRÁCIA ARCAICA 
 

45 

 

Mapa 1 - Abdera foi uma pólis localizada na região grega da Macedônia Oriental e Trácia, 

localizado na costa no Cabo Bulustra, a 17 quilômetros de NE da foz do rio Nestos, quase em 

frente à ilha de Tasos. Detalhe - Portão oeste do segundo (sul) muro da cidade. 

 

 

 
 

Abdera pode ser interpretada como uma pólis na costa da Trácia perto da foz do rio 

Nestos, e quase em frente a Thasos. Sua fundação mítica foi atribuída a Héracles; sua histórica, 

a uma colônia de Clazomenae no século VII3. Mas sua prosperidade data de 544 A.C., quando 

 
3 Sua fundação histórica seria devido aos empreendimentos coloniais de duas pólis ionianas da Ásia Menor. Foi 

primeiro uma colônia de Clazómenes  – sendo fundada por um clazomenius sob a direção de Timesios, de acordo 

com Heródoto, (I. 168), no século VII a.C. Esta primeira colonização foi rejeitada pelos nativos trácios. Mas uma 

nova onda conseguiu, datando de 544 a.C. C., quando uma colônia iônica de Teos foi instalada. Os teonianos 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 
 

46 
 

a maioria do povo de Teos migrou para Abdera após a revolta jônica para escapar do jugo persa 

(Herodes i. 168); o tipo de moeda principal, era o gryphon4, era de alta qualidade, sendo idêntico 

ao de Teos; a cunhagem é notável pela beleza e variedade de seus tipos invertidos. Sua posição 

estratégica na costa trácia, seus dois portos e sua rica região garantiram-lhe rápida prosperidade. 

Suas moedas de prata, octodrachms e tetradrachmos, foram encontradas no Egito, na Síria e na 

Mesopotâmia, o que atesta a vitalidade comercial. A cidade parece ter declinado em importância 

após meados do século IV. Abdera, apesar da ideia de bárbaro e cavalos comedores de gente, 

produziu alguns pensadores como o filósofo Democritus. As ruínas da cidade ainda podem ser 

vistas no cabo Balastra5; elas cobrem sete pequenas colinas, e estendem-se de um leste para um 

porto ocidental; nas colinas da S.W. estão os restos do assentamento medieval do Poliestilônio. 

A pólis de Abdera ficou conhecida por ser cidade dedicada à criação de cavalos, 

similarmente a outra conhecida como Rohan. Em ambas as cidades-estados, os cavalos são 

criados e mantidos em potencial de exportação. O cavalo como símbolo de força e animalidade. 

Os cavalos são domesticados para exercer atividades em contextos equestres (criação, 

competições esportivas e a guerra). 

A figuração do atleta herói e a reminiscência de Héracles 

Partindo dos relatórios de escavação divulgados pelo Instituto Arqueológico da Bulgária, 

encontramos evidências materiais em necrópoles de um processo de helenização da Trácia. 

Como podemos verificar nas aventuras do décimo trabalho de Héracles, intitulado “os cavalos 

ou as éguas de Diomedes”.  Seguindo a vertente anglo-saxã dos estudos oralistas sobre a épica 

arcaica (cujos precursores foram Parry e Lord nos anos 60), o mito foi formulado por “unidades 

narrativas tradicionais” ou “bardos orais”. 

De acordo com os estudos de Kirk (1965), a narrativa homérica foi composta no final 

do VII a. C e início do VI. Sendo o desdobramento dos mitos de fundação de culto de heróis. 

 
fugiram do jugo persa e refundaram a cidade. Entre eles estava o poeta Anacreonte. Fundada em 656-654 a.C., 

passa a ser renomeada Polistilon, no século IX, antes de ser abandonada nos tempos otomanos. 
4 A moeda mais antiga que pode ser datada para a cidade é talvez um hekte electrum do século VI a.C. 

(WARTENBERG, 2016; TZAMALIS, 2000).  Como com a moeda de prata um pouco mais tarde, ele apresenta 

uma cabeça de Héracles como o motivo no obverso. O uso deste motivo pode ser explicado pela localização da 

cidade no Lago Bistonis, que foi dito ter sido cavado pelo herói durante o curso de seus feitos trácios (Estrabão, 

VII fr. 44). 
5 A identificação do sítio arqueológico do Cabo Bouloustra com a antiga cidade de Abdera remonta ao estudioso 

austríaco, Regel, em 1887. O serviço arqueológico grego escavava a cidade grega desde 1950 (D. Lazaridis), 

enquanto escavações da acrópole bizantina ocorreram entre 1982 e 1996. 

 



AS REMINISCÊNCIAS DE HÉRACLES MULTICULTURAL NA TRÁCIA ARCAICA 
 

47 

 

Temos por hipótese que Pisístrato e seus sucessores patrocinaram a “composição monumental”, 

escrita e imagética, financiando as artes literárias e plásticas. Entendemos que as aventuras se 

estabeleçam como um elemento da construção mítica da imagem de Pisístrato, ou de seu filho 

Hiparco (pseudo Platão 228c). Tendo em vista que a instituição da recitação dos poemas 

homéricos ocorreu durante a reorganização das Grandes Panateneias, o festival promovido pelo 

tirano. Este modo de vida formulou o conceito de “movência”, conforme os estudos linguísticos 

de West (1992) e Nagy (1996).    

Figuras 1 e 2 - Em amarelo o território ocupado pelos trácios e dos povos helênicos. A 

colonização do território trácio pelos jônicos. 

 

 

Essa unidade narrativa tradicional fez com que os trácios tardo-arcaicos adotassem uma 

cultura esportiva/guerreira (grega ou ateniense), influenciada por Héracles, como a cultura 

material evidencia. De acordo com a Academia de Ciência da Bulgária, a cultura material 

produzida nas colônias ao longo da costa do mar Egeu demonstra a prática dos gregos e, por 

conseguinte, dos trácios, de participar e organizar competições atléticas, como o pancrácio e a 

corrida de cavalos. As modalidades esportivas praticadas pelo herói.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 
 

48 
 

 

Figura 3 - Anel (Ginete) de aristocrata trácio ou troiano sendo coroado vencedor pela deusa 

Athena ou uma sacerdotisa - ABC Science (abc.net.au) – imagem com arte do autor. 

 

 

 

Observamos diversos anéis (sinetes) que se estendem do período Dark Age ao romano 

encontrados nas necrópoles de Mesambria e Odessos. Estes artigos foram colocados nos 

túmulos como pertences que acompanhavam o falecido na vida após a morte. Os contatos 

(políticos, econômicos e culturais) com os gregos resultaram em uma adoção gradual da cultura 

esportiva na Trácia. Como exemplifica um sinete de ouro com a imagem de um atleta (entre VI 

e V a. C.), que pertencia à aristocracia ou ao rei local (NAIM-BAS, 2018). 

Abdera era uma antiga cidade que estava localizada na costa da Trácia, em frente a ela 

ficava a ilha de Thasos em que, segundo Heródoto, um templo dedicado a Héracles foi erguido 

pelo trabalho dos fenícios, tudo isso antes da vasta presença do Mar Egeu. O mito de Héracles 

em Tasos está representado pelo templo e pelos timbres anfóricos. A cultura material demonstra 

a construção de redes intersociais complexas. Um conjunto; interligado de kononiai, como 

caracteriza Kosta Vlassopoulos, em seu trabalho sobre a questão de redes no Mediterrâneo. A 

exportação do vinho mediterrânico enriqueceu a aristocracia das ilhas do Mar Egeu, sendo uma 

nova modalidade econômica. Em Thasos, as oficinas que produziram os artefatos de envase se 

espalhavam pelo território. (PORTO; DA HORA, 2016, 177). 

 



AS REMINISCÊNCIAS DE HÉRACLES MULTICULTURAL NA TRÁCIA ARCAICA 
 

49 

 

 

Figura 4 - Sinete do atleta trácio – dardos Kim, Shockley. Greek & Cicladic – imagem com 

arte do autor. 

 

 
 

As ânforas tasienses com o timbre de Héracles foram comercializadas em mercados 

estrangeiros. Supomos que os atenienses no período arcaico sejam um deles, fazendo emergir 

um “mercado regional”. Seguindo as informações de Pausânias (5.25.12) e de Picard (1923, 

12), os autores Porto e Da Hora (Op. cit. 2016, p.179) destacaram que os fenícios fundaram um 

templo ao deus Merquat, ao qual os habitantes identificaram com Héracles tírio. O epíteto 

significa aquele que heleniza, transmite a cultura grega6.    

 Conforme Pouilloux (1954, p.22-23), os primeiros colonos teriam vindo de Paros, ilha 

cicládica, em busca de recursos naturais, mármore e minério. Os parianos também 

incursionaram para o continente, procurando monopolizar estes recursos. No continente, 

existiam minas de prata, em Pangeia e Kavala, e de ouro, em Skapte Hyle De acordo com 

Daniela B. Puccini (2019, p.170), em Tasos existiam edifícios (arguramoibeion) para trocas 

comerciais que auxiliavam o desenvolvimento do comércio. O Heracleion formava um caminho 

processional para o mar. A estela do Porto (520/10 e 480) destacava uma lex sacra envolvendo 

 
6 Uma sociedade multicultural é aquela que, em um mesmo território, abriga povos de origens culturais distintas 

entre si. As relações entre esses grupos podem ser aceitação e tolerância ou de conflito e rejeição. O respeito ao 

culto de diferentes religiões é um exemplo de multiculturalismo. Em lugares em que convivem de forma amistosa, 

é um ambiente multicultural. O conceito de multiculturalismo tem grande influência do relativismo cultural, que 

questiona a ideia de que os hábitos e costumes de um grupo poderiam ser superiores a outros (BETONI, 2014). 

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 
 

50 
 

estes edifícios e que não se poderia jogar lixo no chão sob condenação de multa ao infrator caso 

fosse pego. A ilha controlava o comércio de ânforas e a rota comercial que ligava Atenas ao 

mar Negro, por intermédio de uma frota (GRANDJEAN-SALVIAT, 2000, p.303-304). Em 

território continental, controlava as rotas terrestres de Strymon a Nestos (BONIAS, 2010, 

p.235-239). As rotas promoveram um comércio intenso, muito ativo, com póleis sendo 

fundadas7, propiciando uma mediterranização e redes de contatos, observadas pelos artefatos 

arqueológicos8 no norte do mar Egeu.  

Figura 5 - Imagem dos selos nas ânforas tasienses de acordo com o estudo de Porto e Da Hora 

(2016) 

 

Acreditamos que a narrativa mítica sobre Héracles e os cavalos tenha sido usada pelos 

artesãos-pintores para expressar a correlação de Pisístrato com o herói e seu período de estada 

na Trácia durante a exploração de minas em Strymon. Tal propósito ocasionou a emergência 

de proxenia, isto é, de relações de amizades e de solidariedade. Observamos a philia (amizade) 

 
7 Tasos foi uma das póleis que fundaram cidades no interior da Trácia tendo um empório em Pistiros, uma 

possessão continental por um estado insular (DA HORA, 2019, p.144) 
8 Os primeiros contatos entre gregos e trácios podem ser observados por exemplo, pelos vasos de transporte e 

armazenamento de grãos e de bebidas, constituindo uma intensa rede de contato e uma diversidade do comércio. 

As cidades prosperaram com o crescimento econômico obtido dos recursos naturais e do desenvolvimento urbano 

(DA HORA, 2012, p.12). 



AS REMINISCÊNCIAS DE HÉRACLES MULTICULTURAL NA TRÁCIA ARCAICA 
 

51 

 

fomentada entre os futuros tiranos, tais como, Lydamis de Naxos e Hegiestratos, filho bartardo 

de Pisistrato.    

Figura 6 – imagem com arte do autor. Esta mesma técnica foi utilizada por Alexandre, 

o Grande, quando adolescente, para controlar Bucéfalo, que também tinha um espírito 

selvagem e indomável (Diodoro Sículo, Biblioteca Histórica, Livro XVII, 76.69). 

 

 

Essa associação política pode ser observada em Heródoto (1. 61.34), também no caso 

de Hipias. O governante recobrará a tirania ao receber o apoio financeiro de Lydamis, em razão 

da proxenia existente com o pai. Encontramos um conjunto de taças com a figuração do mito, 

sendo produzida no governo Pisistrátidas. Podemos relacioná-las à prática da koinoniai, 

conjugada à política cultural da habrosyne (vida feliz). Os tiranos praticavam suntuosos 

 
9 Kylix ática de figuras negras datada de 520 a. C. Figura-se dentro da taça a imagem de Héracles com o Cavalo 

de Diomedes. Do lado de fora, temos Hermes com os Caduceus e Perseus. De acordo com a descrição catalográfica 

do Museu Heritage na Russia, a Kylix seria uma tigela com duas alças para beber vinho, que foi usada em festas. 

Este exemplo foi pintado pelo pintor de vasos Psiax e é notável por sua composição livre. No interior da tigela está 

Héracles domando uma égua de Diomedes. Rei da Trácia, Diomedes alimentou suas éguas com a carne de 

estranhos que entraram em seu reino. Héracles superou Diomedes e o jogou para seus próprios cavalos, que ele 

então domou. Normalmente, o desenho na parte inferior de um kylix era limitado a um medalhão redondo. Psiax 

rejeita essa limitação e espalha livremente a elegante silhueta preta sobre a superfície, marcando detalhes com o 

uso de incisões finas e tinta vermelha. Mais simples no desenho externo, o artesão-pintor decora as paredes 

externas, onde Hermes e Perseus são mostrados na pose da chamada “corrida ajoelhada”, suas figuras 

representadas na virada convencional (cabeça e pernas no perfil, olhos e ombros no rosto). Ao mesmo tempo, Psiax 

indica a diferença entre o ritmo rápido do jovem Perseu e os movimentos mais majestosos do deus Hermes. O 

elemento único neste kylix é o uso de um solo laqueado vermelho. 
 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Diodoro_S%C3%ADculo


MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 
 

52 
 

banquetes, chegando a alugar espaços, onde provavelmente estas taças com a simbologia de 

Héracles eram utilizadas. (GONI, 2014; GOMES, 2018, p.39-50). 

Figura 7 - Héracles e os cavalos de Diomedes; Companheiros, Figuras vermelhas, taça, Oltos 

Painter, 525-475, Atenas, Florence, Museo Archeologico Etrusco: 1B32, 200382 – imagem 

com arte do autor. 

 

 

Tomaremos, por exemplo, a representação da cena da captura das éguas de Diomedes, 

rei trácio, que se encontra no Beazley Archive, em uma kylix (fragmentada) de Oltos painter, 

datada de 525-475 a. C., caracterizando a oitava aventura de Héracles, recria a cena da captura 

dos animais descrita por Pseudo-Apolodoro (Biblioteca, ii. 5-8). Héracles será acompanhado 

de jovens e, por ocasião de um deles, Abdero, ter sido comido pelo animal comedor de carne, 

em um momento de distração. A cena destaca a popularidade da temática nos simpósios 

envolvendo a figuras de jovens, provavelmente atletas, que seriam iniciados nas artes atlético-

militares para integrar a cavalaria de descendência trácia. As cenas poderiam ser um reflexo de 

uma rearticulação “político-religiosa” e de uma outra conjuntura de costumes aristocráticos 

promovidos pelos Pisistrátidas que ressaltam as ligações comerciais entre Atenas e a região da 

Trácia e do Chersoneso, enfatizados pelos rituais, os jogos e os banquetes. O declínio das cenas 

acontece após 510, como um reflexo da emergência dos preceitos democráticos em torno da 

isonomia ateniense. 

Podemos, por fim, descrever que o uso da imagem de Héracles, tanto pelos trácios 

quanto pelos atenienses, destaca o desenvolvimento de um comercio de exportação de produtos 

ao longo do Mediterrâneo. Essa relação favoreceu a emergência de uma nova estrutura 



AS REMINISCÊNCIAS DE HÉRACLES MULTICULTURAL NA TRÁCIA ARCAICA 
 

53 

 

econômica baseada na exploração do ouro (Pisístrato e Milcíades) e nas relações comerciais 

marítimas e terrestres. Tendo em vista que a tirania ateniense arcaica investiu na construção de 

uma frota (de 30 naus), de um caminho ligando Atenas à Trácia e de uma cavalaria de 

mercenários mista (SEARSS, 2013; BERVE, 1937). 

 



54 
 

4 

 

IDENTIDADES EN LA DIVERSIDAD. MASCULINIDADES EN 

HESÍODO. LAS CLAVES DEL PODER. LAS ARISTAS DEL 

SABER 

Prof.ª Dr.ª María Cecilia Colombani 

(Universidad de Morón - Argentina) 

 

Una categoría posee una historia embrollada: trazar esa historización no disminuye sus 

efectos reales en el Mundo. Al contrario. Una distancia inevitable aparece entre la persona 

que habla y la descripción social de sí y es exactamente en esta distancia que un espacio de 

la política puede conformarse.  

(DENSE, 2004, p.90)   

 

Introducción. Método y marco 

Nada tiene que ver la cita que inaugura el presente trabajo con Hesíodo y su obra pero sí, y 

mucho, con la intencionalidad de nuestro proyecto que se encuadra en un horizonte político. 

Entendemos por ello, dos cuestiones: en primer lugar, el escenario de los juegos de poder que 

se dan a partir de ciertas construcciones históricas, naturalizadas por los dispositivos políticos, 

pero construidas tras una ingente tecnología, también política, y, en segundo lugar, los efectos 

que se producen al desmontar esas mismas ficciones. 

La categoría que queremos problematizar es el ideal masculino y su par 

complementario, el ideal de mujer, en este caso, inscritos en la narrativa socio-política, eje de 

la obra hesiódica. Analizar ciertos conceptos que aún hoy guardan vigencia, supone esa tarea 

cartográfica de la que habla la cita escogida; recorrer una historia de sendas embrolladas, tal 

como Nietzsche propone; una arqueología, según la caja de herramientas foucaultiana1. 

Este modo de visualizar un determinado concepto implica anclar en las distintas capas 

que van configurando su espesura, su historicidad, hasta hacer del concepto un conglomerado 

de saberes, discursos y prácticas, que visibiliza su estructura ficcional y no su esencialidad 

 
1  Esta introducción y el marco teórico general que anima el presente trabajo se inscribe en el pensamiento de 

Michel Foucault y en los conceptos propios del llamado período arqueológico, plasmados, sobre todo en sus textos 

Las palabras y las cosas y La Arqueología del saber. 



IDENTIDADES EN LA DIVERSIDAD. MASCULINIDADES EN HESÍODO. LAS CLAVES DEL PODER. 

LAS ARISTAS DEL SABER 
 

55 
 

natural y permanente. Proponemos, entonces, una lectura de ciertos tópicos vinculados a la 

masculinidad en Trabajos y Días de Hesíodo en términos políticos. A continuación, tomaremos 

ciertos enclaves de fuerte impronta masculina para ver desde allí los juegos de saber-poder que 

se establecen en el marco de una sociedad de sesgo hegemónicamente viril. Rastrearemos la 

ecuación saber-poder en los cinco territorios que detallamos: La Justicia-Los reyes; La Verdad-

El poeta-maestro; El Trabajo-El labrador; El matrimonio-El marido; El mundo-El viajero. 

La Justicia. Los reyes 

En primer lugar, abordaremos la figura del rey a partir de sus funciones y marcas identitarias 

que lo hacen una continuidad de la figura de Zeus, de quien desciende. Nos ubicaremos en la 

acción de las Musas, como condición de posibilidad de la emergencia de dichos reyes, para, en 

un segundo momento, desentrañar su papel. Queda así establecido un triángulo que representa 

claramente la ecuación saber-poder y que se exhibe en una tríada complementaria: Zeus, las 

Musas y los reyes. 

Los reyes. Las marcas de su estatuto regio 

La primera acción de las Musas, presente en Teogonía, se refiere a los reyes: “Al que honran 

las hijas del poderoso Zeus, y le miran al nacer, de los reyes vástagos de Zeus, a éste le derraman 

sobre su lengua una dulce gota de miel y de su boca fluyen melifluas palabras” (HESÍODO. 

Teogonía. vv. 80-85). En primer lugar, debemos apuntar la acción benéfica de las bienhabladas 

hijas del Padre. Se trata de una acción que, indirectamente, podríamos definir como política, en 

la medida en que ellas les otorgan a los reyes la posibilidad de ser. A su vez, los reyes toman 

las marcas identatitarias de las Musas, lo cual los territorializa en un linaje positivo, de matriz 

luminosa. Su acción se encuadra en el mismo registro benéfico que las hijas del Padre. Por eso 

de su boca brotan melifluas palabras. Para ello han depositado una gota de dulce miel. La 

continuidad está asegurada y la figura coincide con la imagen del rey bueno. Pensemos en su 

acción política: “Todos fijan en él su mirada cuando interpreta las leyes divinas con rectas 

sentencias y él con firmes palabras en un momento resuelve sabiamente un pleito por grande 

que sea” (HESÍODO. Teogonía. vv. 85-88). Los versos no solo reflejan la resolución política, 

sino las marcas de la ecuación: el saber coincide con el poder que constituye una sociedad 

estructural e indisoluble. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 
 

56 
 

En primer lugar, el rey es intérprete de los dioses y con ello permeabiliza los planos de 

existencia, ya que se requiere de un sujeto excepcional para ponerse en contacto con los 

inmortales. Su poder está también dado por el reconocimiento de todos los que fijan la mirada 

en él y lo hacen brillar en medio del vulgo (HESÍODO. Teogonía. v. 94). Es este brillo lo que 

confirma la metáfora lumínica. El rey brilla e ilumina la acción política, que, a su vez, se ve 

beneficiada con sus sentencias rectas, opuestas a las torcidas de los dorophagoi. El rey aparece 

como aquel que ostenta el saber y el poder de interpretar la voluntad divina a través de las 

sentencias rectas. Son ellas las que nos habilitan a pensar en una familiaridad estructural entre 

los reyes y lo divino, en particular de Zeus, garante de la justicia. 

Las marcas de la díada saber-poder se refuerzan con las “firmes palabras”, que puede 

pronunciar y la resolución sabia de los pleitos. Aparece como un sabio que cumple con una 

función benéfica de capital importancia para la cohesión de la aldea: la reparación de la gente 

agraviada, entre otras cosas que se desprende de los versos siguientes: “Pues aquí radica el que 

los reyes sean sabios en que hacen cumplir en el ágora los actos de reparación a favor de la 

gente agraviada fácilmente, con persuasivas y complacientes palabras” (HESÍODO. Teogonía. 

vv. 88-91). 

Indudablemente el rey es el hombre de la palabra firme, autoritaria, capaz de hacer 

cumplir algo a partir de su superioridad estatutaria. No hace falta la palabra despótica para ser 

de autoridad. Más bien, es preciso pensar en la persuasión como forma de reivindicar una 

sabiduría resolutiva. 

La función de los reyes se inscribe en un segmento luminoso; es la pieza clave para la 

conservación del orden o su restauración, cada vez que es dañado por el agravio, a través de su 

logos firme y recto. Interpretar y resolver son los pilares sobre los que se asienta una acción de 

sesgo político, que puede mantener la eris alejada del clima del ágora. Enclave masculino por 

excelencia, la justicia se haya en manos viriles porque allí es donde se instituyen las marcas del 

poder y del saber. 

La verdad. El poeta maestro 

Nuestra segunda parada se centrará en las funciones y características de los aedos para descubrir 

ciertas líneas de continuidad con el apartado anterior. Nuevamente son las Musas las que 



IDENTIDADES EN LA DIVERSIDAD. MASCULINIDADES EN HESÍODO. LAS CLAVES DEL PODER. 

LAS ARISTAS DEL SABER 
 

57 
 

determinan su presencia: “De las Musas y del flechador Apolo descienden los aedos y los 

citaristas que hay sobre la tierra; y de Zeus, los reyes” (HESÍODO. Teogonía. vv. 95-96) 

Las características que habrán de tener los aedos extienden las marcas del linaje al que 

pertenecen: “Dulce brota la voz de la boca”. La dulzura del canto es la nota que heredan de las 

Musas, enfatizando la continuidad de linaje. Los dos planos que sostiene el mito en su narrativa 

mágico-religiosa, se ven articulados a partir de allí. A la dulzura de las Musas en el plano divino, 

le corresponde la de la voz que fluye de la boca de un poeta en el plano humano, lo que genera 

una similitud de paisajes entre un plano y otro. 

Reyes y poetas tienen, a su vez, un punto en común en su estatuto de privilegio: 

“¡Dichoso aquel de quien se prendan las Musas!” (HESÍODO. Teogonía. vv. 97-98). Esto 

también es una marca del linaje. La pertenencia a un determinado estatuto está mediada por la 

acción de los dioses que se “prendan” de algunos epoptes. Las Musas han depositado sobre los 

reyes una gota de miel al nacer y ahora se “prendan” de los aedos. El canto brota por la presencia 

eficaz de las Musas. 

Otro rasgo de parentesco es la función terapéutica. Las Musas y los aedos cumplen una 

misma función en sus planos respectivos. Las hijas bienhabladas del Padre son las que alegran 

y deleitan su corazón, honrándolo con bellos cantos. No solo regocijan el corazón de Zeus, sino 

que su acción se hace extensiva al Olimpo en su conjunto. Los aedos constituyen su doblete 

estructural. 

Los aedos cumplen así, una función reparadora de la aflicción al conjurar la díada dolor-

aflicción. Su acción benéfica los ubica en una misma línea de continuidad con los reyes en el 

plano histórico. Recordemos que también ellos reparaban los males y las aflicciones que caían 

sobre la ciudad. En realidad, se refuerza el clima diurno que adquiere el espacio antropológico 

a partir de los sujetos capaces de producir las condiciones de posibilidad de un escenario de 

signos positivos, marcado por la justicia como acción terapéutica y el canto como matriz 

reparadora. 

Ahora bien, a estas marcas identitarias que territorializan a los poetas en el espacio 

diurno y luminoso, se agrega la función didáctica, clave para comprender su acción entre los 

hombres. El poeta es un maestro de verdad. Es el encargado de permeabilizar los tópoi que 

definen el plano de lo real en la narrativa mítica. Enseña la verdad porque es capaz de ubicarse 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 
 

58 
 

en ese plano intemporal del origen, de la arkhe. En todos los casos su función se inscribe en la 

ecuación palabra-poder-verdad. La palabra es un signo de poder porque nombra la verdad que 

posee, a su vez, un registro de poder. La verdad es un don, como la palabra. Zeus dispone a 

quién las Musas le han dicho la verdad; ellas que también tienen el poder de decir cosas falsas 

con apariencia de verdades.  

La función del maestro de verdad posee un efecto político en la medida en que abre el 

Tú. Las recomendaciones morales que Hesíodo le dirige a Perses, por ejemplo, se dirigen en 

realidad a todos los hombres porque de su cumplimiento depende la posibilidad de revertir la 

degradación moral que el mismo poeta ha descrito en el mito de la raza. 

También aquí su palabra de verdad es garantía de cosmicidad. La corrupción de los 

hombres de hierro y la justicia degradada que el poeta maestro describe en el mito de las razas 

en Trabajos y Días, resultan elementos a-cósmicos porque sugieren el retorno a un estado de 

indefinición y falta de límite.  

Una vez más y como en el caso anterior, el poeta-maestro define el campo de lo Mismo. 

Perses representa la otredad en materia antropológica y la palabra didáctica constituye el 

instrumento político de la reconversión. 

El Trabajo El labrador 

Este segmento analizará la dimensión del trabajo para interpretarlo como uno de los signos más 

representativo de la masculinidad en Hesíodo. En primer lugar, pensémoslo como aquello que 

genera la instalación del hombre en el mundo, esto es, el modo en que se apropia de su entorno 

y lo convierte en su hábitat, en su morada, en su albergue existencial, en su “ser en el mundo” 

(HEIDEGGER, 1997, p. 79). El trabajo es un hecho de cultura y abre esa doble instalación ética 

y poiética. Hay un érgon, una obra que despliega la capacidad creadora del hombre, su 

condición de artífice de aquello que le pertenece como êthos, estilo de vida, un modo de ser 

vehiculiza. El trabajo resulta así un modo de instalación que da cuenta de un modo de vivir. Tal 

es su dimensión en Hesíodo.  

El trabajo es aquella actividad que antecede a cualquier otra porque permite satisfacer 

las necesidades primarias. Solo luego de ese negotium el hombre es capaz de dedicarse a otras 

cuestiones. Para poder satisfacer las necesidades primarias hay una dimensión que se pone en 



IDENTIDADES EN LA DIVERSIDAD. MASCULINIDADES EN HESÍODO. LAS CLAVES DEL PODER. 

LAS ARISTAS DEL SABER 
 

59 
 

juego: transformar la naturaleza para obtener el alimento supone la perspectiva del trabajo. 

Desde allí afirmamos que se encuentra en la base de nuestra existencia como seres culturales. 

En segundo lugar, es aquello seguro que conjura el peligro del hambre, que debe ser 

interpretada como la peor desgracia, no solo por las necesidades que acarrea, sino por el enfado 

que provoca en la divinidad y que se plasma en el alejamiento de parte. En efecto, la distancia 

frente a los dioses, su falta de reconocimiento y protección es uno de los rasgos dominantes de 

la angustia de los hombres, sobre todo porque constituye un tópos sosegante. Es una relación 

que también debe considerarse en toda instalación antropológica. El hombre antiguo vive en un 

kósmos que no puede prescindir de la divinidad como modo de legitimación y legalidad. 

El labrador es la síntesis de la ecuación saber-poder porque el trabajo implica 

conocimiento. El saber estacional es la clave del éxito. El labrador conoce las características de 

cada ciclo y ello le garantiza manejar la naturaleza en conformidad con esa comprensión. Se 

trata de un saber práctico, instrumental que garantiza la productividad conforme a un 

determinado plan. En ese sentido, implica una cuota de previsión y nada puede ni debe quedar 

librado al azar. 

El labrador es un transformador de la naturaleza, de la tierra inculta. La díada cultus-

incultus se inscribe en una metáfora del cultivo. El labrador es capaz de cumplir todos los pasos 

que llevan a una tierra productiva y floreciente. Esa tierra cultivada obedece a la legalidad 

cósmica. Un nuevo punto de contacto con los segmentos anteriores. Hay una dimensión política 

en el trabajo en la medida en que el mismo produce efectos sobre lo real. 

Es así, un sujeto cultural, un hacedor de cultura desde la perspectiva antropológica, 

capaz de transformar la naturaleza, trascendiéndola. Sujeto cultural productor de cultura, la 

masculinidad abre el plano de la distribución que reserva el exterior para el hombre. Hay escasa 

mención en Trabajo y Días al trabajo femenino, salvo para pintar los beneficios del matrimonio 

a través de la buena esposa, lo que hace pensar en una esposa laboriosa en relación con aquella 

que consume al marido como una brasa encendida, siempre apegada a la mesa, consumiendo 

sin saciarse nunca. 

A propósito del trabajo queda atestiguada y reforzada la lección antropológica 

fundacional. Está reservado para los hombres productores de cultura y desde ese lugar, se 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 
 

60 
 

distinguen de los dioses y de las bestias. Los hombres conocen esta lección primera y la 

convierten en la marca de su masculinidad. 

El matrimonio. El marido 

La educación representa siempre la oportunidad de alguna transformación en el marco de una 

política subjetivante. Frente al escenario aterrador que arroja el mito de Prometeo, de la 

existencia de la mujer como un castigo, la educación se erige como el pilar-kairós de la 

transformación. 

Hemos elegido deliberadamente algunos pasajes de Trabajos y Días donde Hesíodo 

aconseja a su hermano sobre el matrimonio. Creemos que en esa interpelación se puede leer 

una especie de micro escena didáctica donde se definen roles específicos. Hesíodo opera como 

un maestro y su hermano ocupa el lugar de un discípulo a quien es necesario advertir ciertas 

conductas que se visualizan problemáticas, a partir de la peligrosidad que la mujer entraña como 

bello mal. 

En este contexto, la educación representa la oportunidad de una transformación que 

modifique subjetivamente a la mujer y la convierta en una buena esposa. La educación operaría 

así como un pharmakon, un remedio capaz de obrar sobre la peligrosidad que la primera novia 

de Occidente conlleva en su ser interior. 

Cuestión de kairós y de conveniencia, el matrimonio se yergue como un enclave sobre 

el cual se fija una mirada, una atención; representa un pro-blema, en tanto aquello que, arrojado 

hacia adelante, constituye algo que da que pensar por su complejidad. 

Educar a la buena esposa y lograr the bee wife es un deber del marido y se inscribe en 

la dimensión económica de la administración del hogar. La mujer abeja encuentra así un 

antecedente nítido. Este primer enclave asocia a la mujer con el oikos. Si su educación es uno 

de los pilares de la administración prudente de la casa, el destino de fijación de la mujer a ese 

espacio político de transformación de las identidades, queda sellado complementariamente. 

Organizar y administrar la casa constituye un saber; no se trata de un principio 

voluntarista que propone tal administración, sino que supone una organización vertical que 

obedece a un conocimiento racional que, por ende, está en manos del varón, ya que se halla 

mejor dotado por la gestión. Una gestión racional y prudente que ubica al varón en un espacio 



IDENTIDADES EN LA DIVERSIDAD. MASCULINIDADES EN HESÍODO. LAS CLAVES DEL PODER. 

LAS ARISTAS DEL SABER 
 

61 
 

privilegiado de acción que tiende a formar subjetivamente una compañera, una synergós, 

alguien que labore a la par. Aquella misma mujer que destapó la jarra diseminando los males 

es la que, en su intrínseca duplicidad, ofrece la maleabilidad para revertir su condición 

originaria y dar de sí los mejores frutos.  

Se ve el paso de la púber inexperta que ha permanecido en el oikos junto a su madre, a 

la esposa que honra al marido. No hay nada peor que una mujer que constituye el hazmerreír 

del varón. Por eso, la recomendación hesiódica es nítida y busca una mujer que viva en las 

cercanías para tener noticias de su vida y comportamiento. 

El magisterio masculino despliega todas sus herramientas de saber y poder para 

ficcionar a la mejor esposa y disfrutar del único matrimonio que conviene ya que una mala 

mujer es un verdadero castigo. De este modo, enseñarle es semejante a labrar la tierra. Se la 

prepara para que rinda los mejores frutos en el marco de una metáfora del cultivo que implica 

la producción de subjetividades. 

También la metáfora del tejido constituye una herramienta interpretativa. El hombre 

teje, desde su magisterio masculino, la urdimbre de valores y buenas costumbres que edifican 

el mejor matrimonio posible. Pandora siempre acecha; por ello es necesario recurrir a todas las 

herramientas posibles que definen el magisterio masculino para la tarea transformadora de esa 

naturaleza femenina. 

Asimismo, el varón reafirma su hegemonía política fundando el campo de lo Mismo y 

de lo Otro. La mujer-esposa puede quedar espacializada a uno u otro topos, así como el 

matrimonio. Un buen matrimonio asegura una vejez confiable y amable pero uno malo es el 

peor castigo. 

El mundo. El viajero 

El mundo es ancho y ajeno pero solo la identidad masculina tiene acceso a una espacialidad 

más allá del oikos y del terruño. Trabajos y Días constituye un poema clave en la organización 

de la tierra y del trabajo que sobre ella se da para transformar lo incultus en cultus. Ese espacio 

exterior es el del varón que regresa al oikos luego de las tareas. No obstante, en el juego de 

recomendaciones al labrador hay también un pequeñísimo apartado para aquel que debe 

lanzarse al mar y preparar sus naves para tal fin. Entonces, la navegación pone a prueba al varón 

que ha sabido sortear los distintos escenarios que define el poema. Una vez más la espacialidad 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 
 

62 
 

se abre en clave masculina y la posibilidad de alejarse de lo cotidiano y de lo conocido recae 

sobre la identidad masculina, al tiempo que la reafirma. 

Conclusiones 

Deconstruir una cierta normalidad y naturalidad implica hundir el pensamiento en ficciones 

arcaicas para comprender su carácter de construcción histórica y desde allí abrir el espacio de 

una acción resistencial en la medida en que todo constructo implica la posibilidad de otro. La 

masculinidad hegemónica, depositaria de los registros de saber y de poder opera como algo 

natural y normal porque se adecua a una norma que registra un agente colectivo de construcción 

y agencia. Visitar los textos antiguos permite tomar contacto con la cocina misma de esa 

construcción con fines deconstructivos.  

Desde este propósito que supone la arqueología como método de abordaje, propusimos 

una lectura de ciertos aspectos de estrecha vinculación con la masculinidad en el poema de 

Hesíodo para tratarlos en términos antropológico-políticos. Tomamos enclaves de fuerte 

impronta masculina para ver desde allí los juegos de saber-poder que se establecen en el marco 

de una sociedad de sesgo viril. 

 



63 
 

5 
 

XENOI: NOTIONS OF INTERCULTURAL DIALOGUE IN 

PLATO’S WORKS 

Prof.ª Dr.ª Aikaterini Lefka 

(University of Liège - European School Brussels III - Hellenic Institute of 

Cultural Diplomacy in Belgium) 

 

 

Introduction1 

For the ancient Greeks, there are three different types of “strangers” (ξένοι, in a broad 

sense): first, the peoples that don’t speak the Greek language (βάρβαροι); then, the Greeks 

coming from another city and are received as visitors (ξένοι, stricto sensu); finally, the 

foreigners installed in a city other than the one of their origin (μέτοικοι)2. 

Plato refers to all these categories of people “from abroad”. The number of the 

strangers who appear in his works is important, as we see in the annex list: 35 foreigners 

interfere in 21 of the 29 dialogues commonly considered authentic. There are 25 

“visitors”, 7 metics and 2 “barbarians”. The case of Clinias of Knossos is particular, as 

he is at the same time a stranger for Athens (Plato’s homeland and the usual setting for 

 
1 Some of the main ideas presented in this text are included in my articles: “ΞΕΝΟΙ dans les oeuvres de 

Platon. Notions de dialogue interculturel”, K. J. Boudouris (ed.), The Philosophy of Communication, v. II, 

Ionia, Athens, 2002, pp. 126-136 and “ΞΕΝΟΙ στα έργα του Πλάτωνος. Στοιχεία διαπολιτισμικού 

διαλόγου“, Κ. Βουδούρης (εκδ.), Ρητορική, Επικοινωνία, Πολιτική και Φιλοσοφία, εκδόσεις Ιωνία, Αθήνα, 

2002, pp. 116-127. I would like to thank here Prof. R. M. Candido, Prof. A. Figuereido Duarte and all the 

members of the organizing committee of the international conference on “Identity, Diversity and 

Multiculturalism in the Ancient Mediterranean” (May 24-28, 2021) for their kind invitation to participate 

in this interesting interdisciplinary meeting, as well as the other speakers and the audience, whose questions 

and remarks nourished the development of my research on the subject. 

2 M.-F. Baslez, L'Étranger dans la Grèce antique, Paris, Les Belles Lettres, 1984, p. 20, remarks that the 

difference defining the “stranger” for the Greeks, depends for the first time on the political and not the 

ethnical identity, thanks to the intervention of the notion of the “citizen”. See also on the subject: Cl. Vatin, 

Citoyens et non-citoyens dans le monde grec, C.D.U. et SEDES, Paris, 1984 ; H. Joly, La Question des 

étrangers, Vrin, Paris, 1992 ; Ph. Constantineau, La Doctrine classique de la politique étrangère : 

Thucydide, Xénophon, Isocrate, Platon et Aristote, L’Harmattan, Paris/Montréal, 1998. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

64 
 

the dialogues), but a native in the place where the Laws and the Epinomis are situated, 

quite exceptionally3. 

The general attitude of the philosopher towards the “barbarians” merits certainly 

a more profound study, for which there isn’t enough space in the present paper4. Here, I 

shall just mention the two persons whose discourse is integrated in the dialogue, reported 

in Greek by one of the interlocutors: the eschatological adventure of Er of Armenia cited 

by Socrates in the Republic5 and the story of the war between Atlantis and ancient Athens 

told by an anonymous Egyptian priest to Solon, repeated by Critias the younger in the 

Timaeus and developed in the Critias6. Both Er and the Egyptian priest are cited as 

trustworthy persons, whose discourses reflect the truth about events taking place in an 

extremely remoted, and therefore inaccessible to the interlocutors, time and space7.  

The metics mentioned in the dialogues are Socrates’ disciples (Phaedo, 

Polemarchus, Euthydemus — the one present in the Republic) and important personalities 

of Athens in the financial domain (Cephalus) or among the intellectuals (Lysias, Aspasia, 

Thrasymachus). They are depicted as perfectly integrated in their “hosting” city (except 

the eventual mention of their civic condition, there seem to be no other differences from 

the Athenian citizens). Plato himself distinguishes often the ξένος, the passing by 

stranger, from the μέτοικος, the foreigner installed in the city. Thus, I shall not accord 

here any particular attention to their case8.  

As the use of a common language (or at least of the possibility of mutual 

understanding, with the help of an interpreter) is a fundamental condition for the 

 
3 For more information about the interlocutors in the dialogues, see D. Nails, The People of Plato: A 

Prosopography of Plato and Other Socratics, Hackett Publishing Company, Indianapolis/Cambridge, 

2002. 

4 For the relations between Greeks and barbarians in general, see A. Mehdi Badhi, Les Grecs et le Barbares. 

L'autre face de l'histoire, Payot, Lausanne, 1963; W. Nippel, Griechen, Barbaren und “Wilde”. Alte 

Geschichte und Sozialanthropologie, Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main, 1990 and B. Cassin, 

“Barbariser / Barbare”, A. Brancacci, D. El Murr et D. P. Taormina (éds.), Aglaïa. Autour de Platon, 

Mélanges offerts à M. Dixsaut, Vrin, Paris, 2010, pp. 201-209. 

5 Republic, X, 614 b 2-621 c 2. 

6 Timaeus, 21 e-25 d 6 and Critias, 108 d 4 sq. 

7 Let me note on the occasion that Plato seemed to appreciate highly the Egyptian culture, considering it a 

paradigm of wisdom and perennity. See also J. Mc Evoy, “Platon et la sagesse de l’Égypte”, Kernos, 6 

(1993), pp. 245-275 ; A. Lefka, “Pourquoi des dieux égyptiens chez Platon?”, Kernos, 7 (1994), pp. 159-

168; L. Brisson, ‘L’Égypte de Platon’, L. Brisson, Lectures de Platon, Vrin, Paris, 2000, pp. 151-167. 

8 For the status of the metic in Greece, see M.-F. Baslez, op. cit., pp. 127-149.  



XENOI: NOTIONS OF INTERCULTURAL DIALOGUE IN PLATO’S WORKS 

65 
 

realisation of a dialogue, it isn’t surprising that the great majority of the “visiting” 

strangers in Plato’s works come from the cities of the continental Greece and its islands 

or its colonies in Asia, South Italy, Sicily and Africa. During the classical period, Athens 

was one of the most important international centers of intellectual exchanges. Therefore, 

the presence of so many foreign visitors in its territory isn’t astonishing. 

Here I shall examine essentially the way in which the personalities of the ξένοι 

visitors are presented, as well as the behavior of the indigenous interlocutors towards 

them. I shall also refer to the various, and sometimes surprising, significations accorded 

to the notion of the “stranger” by Plato. In spite of the brief and selective character of the 

present study, I hope that I shall thus clarify a little better how Plato affronts those “who 

come from elsewhere” and especially the principles of the dialogue among persons of 

different origins and cultures. 

H. Joly, in his article, “Platon et la question des étrangers. Classer, prescrire, 

analyser”9, based on the text of the Politicus (262 c-d) that, in general, refuses to treat the 

barbarians as a “separate species”, finds impossible that Plato could support “a 

demanding and refined form of humanism, where the universality and the rationality of 

man, but also the relativity and the plurality of peoples and cultures, would be equally 

respected”10. Ph. Bornet, who realised an interesting study on Plato’s general position 

towards foreigners and alterity, based especially on the relevant legislation in the Laws 

and on the figure of the Eleatic Stranger In the Sophist, shares this interpretation11. I shall 

try here to demonstrate that, on the contrary, in my opinion, the first principles of this 

attitude, characterising especially our times, are already founded by Plato.  

Ξένοι in Plato’s works 

The ξένοι of the dialogues may be friends and disciples of Socrates, like Simmias, Cebes 

and Phaedondes of Thebes, Euclid and Terpsion of Megara. But for the greatest part they 

 
9 H. Joly, “Platon et la question des étrangers. Classer, prescrire, analyser”, J.-F. Mattéi (dir.), La Naissance 

de la raison en Grèce. Actes du Congrès de Nice (mai 1987), P.U.F., Paris, 1990, pp. 333-357; see especially 

pp. 350-356.  

10 “… une forme d'humanisme exigeante et raffinée, où l'universalité et la rationalité de l'homme mais aussi 

la relativité et la pluralité des peuples et des cultures seraient, à égalité, respectées” (p. 356). 

11 Ph. Bornet, “Platon et les étrangers”, Revue de Théologie et de Philosophie, 132 (2000), pp. 113-129: 

“C’est d’ailleurs plus par des contraintes de fait ou de logique que par une sorte d’humanisme d’avant la 

lettre que Platon confère une dignité au genre de l’Autre” (p. 129). 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

66 
 

are personalities already famous in various domains: great thinkers, like Parmenides and 

Zeno of Elea, or well-known sophists, as Protagoras of Abdera, Prodicus of Ceos, 

Euthydemus and Dionysodorus, the two brothers coming from Chios who were expelled 

from the colony of Thurii, where they were installed, and Hippias of Elis, often an 

ambassador of his city. They may also be rhetors, like the Sicilians Gorgias of Leontini, 

or Polus of Acragas (considered also as sophists), and mathematicians of the importance 

of a Theodorus of Cyrene (Libya).  Some of them may also be “privileged” persons, who 

are supposed to enjoy a particular divine inspiration: the Ephesian rhapsode Io and the 

“prophet” from Naxos Euthyphro. But we meet also some official representatives of the 

cult, prestigious priests like Diotima of Mantinea.  

It is true that some commentators doubt the real existence of the persons for whom 

other historical testimonia are missing. Diotima is one of these controversial personae, as 

well as Timaeus of Locri, an expert in mathematics and astronomy, or Megillus of 

Lacedaemon, one of the three venerable legislators of the Laws and the Epinomis. The 

same question may be valid for another interlocutor of these dialogues, Clinias of 

Knossos.  

For other persons, whose historical existence is attested, one may question the 

plausibility of their presence in the particular dialogue: it is the case of Hermocrates, the 

Syracusan general and diplomat, winner of decisive victories against Athens. He figures, 

curiously, among the interlocutors of the Timaeus and the Critias, who celebrate the 

goddess Athena by accepting the constitution of the ancient Athens as a model of the best 

political regime. I think that it is possible, however, to formulate a hypothesis concerning 

not the historicity but the functionality of Hermocrates’ presence for the objectives of the 

dialogues: he “certifies” the decay of the political condition of Athens in the 4th century 

B.C., stigmatised by Plato, who opposes to it the ideal of the “ancient Athenians”. 

Permit me to remind here, too, that Plato isn’t supposed to reproduce historical 

facts, but to write philosophical works in the dramatic form of a dialogue12. He is therefore 

largely inspired by reality, but, as every drama writer, he remodels his data in the way 

that seems the most appropriate to him for the development of his thought. Thus, he 

doesn’t hesitate to create and to present some strangers, who play nevertheless an 

 
12 See also, Chr. Gill, “Le dialogue platonicien”, L. Brisson et F. Fronterotta (dirs.), Lire Platon, Quadrige, 

P.U.F., Paris, 2014, pp. 53-76. 



XENOI: NOTIONS OF INTERCULTURAL DIALOGUE IN PLATO’S WORKS 

67 
 

important role, simply by their quality of ξένος and the name of their country of origin. 

Therefore, we meet the Eleatic Stranger in the Sophist and the Politicus and the Athenian 

Stranger in the Laws and the Epinomis. Numerous suppositions were formulated on the 

reasons that brought Plato not to attribute a precise identity to these personae13. In my 

opinion, the most important elements that Plato wished to put forward are effectively 

those that he indicates: first, the particularities of the place where these persons come 

from (the doctrines of the Eleatic school and the democratic Athenian regime, but also 

the practice of philosophy) and, second, the fact that they are ξένοι.  

The notion of ξένος doesn’t express only the difference of one’s origin or his civic 

status, but also the difference per se, the distance from everything that is current or well-

known. The “stranger” is also “strange”, the one who is situated outside the frontiers of 

“our” world14. In the case of the Eleatic and the Athenian Strangers, I believe that their 

name implies also the critical distance that they can assume towards the ideas commonly 

accepted in their countries.  

The philosopher and all humans as ξένοι in the world 

This capacity to extract oneself from one’s familiar intellectual environment and to 

formulate questions about it in view of a more objective understanding, as if it were a 

new world, is the proper of the philosopher, who is found in a constantly renewed 

wondering (θαυμάζειν) and a lack of resources (άπορία), leading to research15. The two 

Strangers mentioned above are adepts of philosophy. Socrates himself – the model of the 

philosopher according to Plato, who left his native city only in order to assume his 

 
13 Cf., for example, A. Diès, “Introduction” in the translation Platon, Lois by E. Des Places-A. Diès, Les 

Belles Lettres, Paris, 1951, p. VII; L. Strauss, Argument et action dans les Lois de Platon (trad. O. 

Berrichon-Seyden), Vrin, Paris, 1990 [English ed. 1975], p. 38 ; J. Halverson, “Plato : The Athenian 

Stranger”, Arethousa, 30 (1997), pp. 75-102; M. S. Kochin, “Plato's Eleatic and Athenian Sciences of 

Politics”, The Review of Politics, 61 (1999), pp. 57-84; F. G. Gonzalez, “The Eleatic Stranger: His Master’s 

Voice?”, G. A. Press (ed.), Who Speaks For Plato? – Studies in Platonic Anonymity, Rowman & Littlefield 

Publishers, Lanham MD, 2000, pp. 161-181; C. Zuckert, “The Stranger’s Political Science v. Socrates’ 

Political Art”, Plato, 5 (mars 2005), [on line] : URL : http://gramata.univ-paris1.fr/Plato/article57.html. 

14 For the different significations of the term ξένος, see M.-F. Baslez, op. cit., pp. 17-25.  

15 See also Theaetetus, 155 d 2-5. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

68 
 

military duties16 – is qualified on many occasions ἄτοπος17, a strange man who cannot 

enter in the familiar norms18.  

In the Phaedrus, Socrates narrates the myth of the origins of the soul, which he 

assimilates to a winged chariot, participating in the divine procession that visits 

periodically the supra-celestial world, in view of contemplating the Ideas. The “fall” of 

our souls in a human body, result of an accident or a lack of ability of the charioteer-nous, 

is only provisory; our soul aspires to find its wings again in order to return to the celestial 

place of its origins, which is also its final destination. To realise this psychic nostos, the 

soul should recall the Ideas contemplated before its first human incarnation. The 

philosopher possesses more than any other man this conscience, to which all his actions 

are adapted, a behavior that makes him appear strange to the eyes of the multitude19. In 

the Republic, the philosophical nature itself in the actual cities is assimilated to a “foreign 

seed sown in an alien soil” (ξενικὸν σπέρμα ἐν γῇ ἄλλῃ σπειρόμενον), striving to 

flourish20.  

Therefore, all men find themselves as strangers passing by this earth during their 

lifetime. By referring to the category of “human” in its totality, and especially to its 

metaphysical dimension, Plato overcomes the differences of the terrestrial origins. The 

same point of view figures in the Timaeus, where the human being is represented as a 

 
16 Socrates went to Samos as an hoplites (430 B.C.) ; he participated in the expedition of Potidaea (429 B. 

C.) and in the battle of Delium (414 B. C.).  

17 Cf. Alcibiades, 106 a 2; Theaetetus, 149 a 9; Phaedrus, 229 c 6 et 230 c 6; Symposium, 215 a 2.  

18 Cf. E. Schwarzenberg, “The Portrait of Socrates by Aristoxenus and Demetrius of Phaleron”, K. J. 

Boudouris (ed.), The Philosophy of Socrates, Ionia, Athens, 1991, pp. 309-323 (“He is indeed an atopos, a 

figure defying classification”) and Th. Weber, “Atopos Sokrates”, M. Baumbarch et al. (hrsg.), Festschrift 

für H. Goergemans, Bibliothek der klassischen Altertumswissenschaften, Neue Folge, 2. Reihe, 102, 

Winter, Heidelberg, 1998, pp. 453-456. For another vision of Socrates in relation to the notion of “stranger” 

see also J.-F. Mattéi, “Socrate et la philosophie de l’étranger”, G. R. Dherbey  (dir.), J.-B. Gourinat (éd.), 

Socrate et les Socratiques, Études, Vrin, Paris, 2001, pp. 189-205. 

19 Phaedrus, 246 d 6-249 d 2.  

20 Republic, VI, 497 b 1-7. Translation: Plato in Twelve Volumes, Vols. 5 & 6 translated by Paul Shorey, 

Harvard University Press, Cambridge, MA, William Heinemann Ltd., London, 1969. 



XENOI: NOTIONS OF INTERCULTURAL DIALOGUE IN PLATO’S WORKS 

69 
 

reversed “celestial plant”21. The philosopher is fully conscious of the preeminence of this 

category, which founds the equality22 among all the representatives of the human species. 

The appropriate attitude towards the ξένοι: principles of intercultural dialogue  

 

If all humans are strangers here, taken under consideration their immortal part, Plato 

recognises however inequalities in the concrete condition of those who wander far away 

from their homeland, their family and their friends:  

For the stranger, inasmuch as he is without companions or 

kinsfolk, is the more to be pitied by men and gods (ἐλεεινότερος 
ἀνθρώποις καὶ θεοῖς); wherefore he that is most able to avenge 

succors them most readily, and the most able of all, in every case, 

is the Strangers' daemon and god, and these follow in the train of 

Zeus Xenios (δύναται δὲ διαφερόντως ὁ ξένιος ἑκάστων δαίμων 
καὶ θεὸς τῷ ξενίῳ συνεπόμενοι Διί). Whoso, then, is possessed 

of but a particle of forethought will take the utmost care to go 

through life to the very end without committing any offence in 

respect of Strangers23.  

More than any other injustice, the one committed against a foreigner becomes a 

crime of impiety. The particular protection of the strangers by Zeus ξένιος, well known 

by the religious tradition, is strongly stressed by Plato24, who adopts effectively an attitude 

extremely attentive towards every ξένος in the legislation of his ideal city of the Laws25. 

The respect of the stranger is also manifest in the way the indigenous interlocutors 

of the dialogues affront the persons coming from abroad. Socrates takes care, for example, 

 
21 Timeaeus, 90 a 2-b 1.  

22 On this notion, see: M. I. Santa Cruz, “On the Platonic Conception of Equality”, M. Migliori, L. M. 

Napolitano Valditara, D. Del Forno (eds.), Plato Ethicus: Philosophy is Life, Proceedings of the 

International Colloquium (Piacenza, Italy, 2003), Akademia, Sankt Augustin, 2004, pp. 273-288.  

23 Laws, V, 729 e 5-730 a 4 . Translation: Plato in Twelve Volumes, Vols. 10 & 11, translated by R. G. 

Bury, Harvard University Press, Cambridge, MA, William Heinemann Ltd., London, 1967 & 1968. 

24 Laws, VIII, 843 a 5, IX, 879 e 2, XII, 953 e 2, 965 e 7 ; cf. Sophist, 216 a 5-b 6: Socrates plays on words, 

when he identifies the Eleatic Stranger with the ξένιος θεός.  

25 See, for example, Laws, VIII, 845 a 4-b 2, 847 e 2-b 1, 849 a 7-d 8, IX, 854 d 1-5, 865 e 9-866 a 1, 879 

d 2-e 6. H. Joly, art. cit., pp. 344-348 and Ph. Bornet, art. cit., pp. 117-123, remark that the spirit of the 

laws of the Magnets concerning the foreigners in general is situated at the “golden middle”, avoiding at the 

same time the excesses of the ἐπιμειξία and the ξενηλασία. See also the interesting thesis of M. Marren, 

“Seeing ourselves in the xenoi – Plato’s warning to the Greeks”, Akropolis, 3 (2019), pp. 129-149 and the 

original analysis of M. Zelcer, “Plato on International Relations”, Philosophical Forum, 48 (3) (2017), pp. 

325-339. For a larger vision on the relations between identity and alterity in Plato’s works, see L. 

Napolitano Valditara, Il sé, l'altro, l'intero. Rileggendo i dialoghi di Platone, Askesis. Studi di filosofia 

antica 1, Mimesis, Milano, 2010. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

70 
 

to maintain a civil expression when he addresses his foreigner interlocutors, even if the 

ideas they put forward are manifestly incoherent or founded on principles judged 

inacceptable by the philosopher. Plato seems even to use some subterfuges, in order not 

to let Socrates in any case show disrespect towards the ξένοι (and thus commit an impiety) 

in his conversations. At the end of the Gorgias26, it’s only Callicles, an Athenian who 

shares the outrageous opinions of Gorgias and Polus, the interlocutor who receives 

directly the vehement criticism of the philosopher. In the Euthydemus, Socrates tries to 

calm down the brusque reactions of the young Ctessippus towards the sophisms, skillful 

but absurd, of Euthydemus and Dionysodorus, by pretending that the latter possess a great 

wisdom that they don’t wish to reveal27.  

It is true that the foreign interlocutors of the dialogues are mostly presented as 

depositors of important knowledge: Socrates refers to them only in a laudatory manner. 

If sometimes his words conceal some irony, this is revealed especially later, when the 

pretentions of some strangers, like Euthydemus, Dionysodorus28, Io29 and Hippias30 are 

proved false, after being submitted to the philosophical elenchus. Therefore, Socrates’ 

opposition is deprived of meanness and prejudice against foreigners in particular: as he 

claims himself in Plato’s Apology of Socrates, he practices criticism on the opinions of 

all those who seem wise, Athenians and strangers, in view of discovering the truth31. 

Thus, the presence of the ξένοι enriches anyway the orientations of the research and of 

the philosophical dialogue. 

Let us highlight, however, that in the majority of the cases, Socrates pays a sincere 

homage to the ξένοι he considers great sages. I may cite the examples of Theodorus32, 

Timaeus33 and Protagoras34, who engages in a delicate discussion with Socrates on the 

 
26 Gorgias, 527 a 5-527 e 7.  

27 Euthydemus, 285 a 2-285 d 6 and 288 a 8-d 4.  

28 Cf. ibid., 271 c 1-b 4, 303 b 6-304 c 5.  

29 Cf. Io, 530 a 1-531 a 4, 532 d 6-e 1, 542 b 3-4.  

30 Cf. Hippias major, 281 a 1-282 a 8 and Hippias minor, 364 a 1-b 3.  

31 Apology, 23 b 4-6 and 30 a 1-3.  

32 Cf. Theaetetus, 143 d 1-e 3.  

33 Cf. Timaeus, 20 a 1-5.  

34 Cf. Protagoras, 309 b 7-d 2.  



XENOI: NOTIONS OF INTERCULTURAL DIALOGUE IN PLATO’S WORKS 

71 
 

definition of the political art. Parmenides35 criticises the weaknesses of the theory of the 

Ideas and explains to the young Socrates the dialectical method. The same procedure is 

applied by Diotima during the “initiation” of the beginner philosopher Socrates in the 

“mysteries of Eros” (τὰ ἐρωτικά)36. 

It is important also, I think, that the women who play a significant role in the 

dialogues, Diotima and Aspasia, are both foreigners and Socrates declares them “masters” 

in the primordial subjects of eros and logos37 respectively. The Athenian ladies received 

only an elementary education and they should be dedicated to their housework and family 

care, away from the men’s discussion. Plato supports original positions for his time on 

the equality of women; the illustrious personalities of Diotima and Aspasia, “strangers” 

to the Athenian customs, offer two concrete examples. 

The conditions sine qua non for a successful dialogue with the Other appear 

clearly in the beginning of the Sophist, where the interlocutors ask as a favor from the 

Eleatic Stranger to share with them the opinions of his country on the notions of the 

sophist, the politician and the philosopher, in order to clarify this delicate subject. These 

presuppositions are the common wish and consent to exchange doxai that may be 

mutually rationally criticised in view of arriving at a clear and precise logos reflecting the 

truth38.  

 
35 Cf. Parmenides, 127 a 4-128 a 6 and Sophist, 217 c 4-7.  

36 Cf. Symposium, 201 d 1-e 7. See also, for example, R. Godel Socrates and Diotima, Les Belles Lettres, 

Paris, 1955; Chr. Rowe, “Socrates and Diotima : Eros, Immortality, and Creativity”, Proceedings of the 

Boston Area Colloquium in Ancient Philosophy, 14 (1998), pp. 239-259, with a commentary by David 

Konstan, pp. 260-268; N. Evans, “Diotima and Demeter as mystagogues in Plato’s Symposium", Hypathia, 

21 (2) (2006), pp. 1-27. Chr. Keime, “The Role of Diotima in the Symposium: The Dialogue and its 

Double”, G. Cornelli (ed.), Plato’s Styles and Characters, Beiträge zur Altertumskunde, vol. 341, De 

Gruyter, 2015, pp. 379-400. 

37 Cf. Menexenus, 235 e 4-236 a 1. See also, for example, S. Giombini, “Aspasia di Mileto e la retorica del 

V secolo”, Annali de la Facoltà di Lettere e Filosofia del Università di Sienna, N. S. 25 (2002-2003), pp. 

5-19; Chr. P. Long, “Dancing naked with Socrates: Pericles, Aspasia, and Socrates at play with politics, 

rhetoric, and philosophy”, Ancient Philosophy, 23 (2003), pp. 49-69; M. Tulli, “L’Atene di Aspasia: 

tradizione del racconto e ricerca dell’ideale nel Menesseno di Platone”, A. Casanova e P. Desideri (eds.), 

Evento, racconto, scrittura nell' antichità classica, Atti del Convegno internazionale di Studi (Firenze 25-

26 Novembre 2002), Università degli studi di Firenze. Dipartimento di scienze dell' antichità “Giorgio 

Pasquali”, 2003, pp. 91-106; E. Heitsch, “Thukydides, Aspasia und Platons Menexenos”, Philologus, 153 

(2009), pp. 229-236. J. M. Robitzsch, “On Aspasia in Plato’s Menexenus”, Phoenix, 71 (3-4) (2017), pp. 

288-300; F. Pentassuglio, “Paideutikos eros: Aspasia as an ‘alter Socrates’”, Archai, 30 (2020).  

38 Cf. Sophist, 216 d 2-219 a 2. See also on the subject W. Reese-Schäfer, Platon interkulturell gelesen, 

Interkulturelle Bibliothek, 19, Bautz, Nordhausen, 2009 and P. R. Gilbert, “Civilized Communication of 

Culture”, M. Skoie, E. K. Emilsson, and A. Maravela (eds.),  Paradeigmata : Studies in Honor of Øivind 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

72 
 

Among the difficulties that may occur during a dialogue, some result from the fact 

that the interlocutors represent various currents of thought or beliefs. Thus they use terms 

that may be charged with different significations or connotations for each speaker. The 

Eleatic Stranger, Parmenides, Diotima, present paradigms of the best way to overcome 

these obstacles to the communication, that is the patient and systematic logical analysis 

of the concepts expressed by everyone.  

Ξένος as a host and a friend, φίλος 

 

The term ξένος takes also another meaning: it signifies the “host”, in both senses, i. e. the 

person who receives and the one who offers hospitality39. The links of ξενία, attested by 

exchanged presents, were considered by the Greeks the foundations of a solid friendship, 

that engaged equally the descendants of the two hosts. Being the host of an important 

personality constituted a particular honor40, as we may see for example in the Meno, 

where Socrates reveals that the homonym interlocutor is a πατρικὸς ξένος of the king of 

Persia41.  

“To know how to welcome and to bid farewell to citizens and strangers as befits 

a good man” (καὶ πολίτας καὶ ξένους ὑποδέξασθαί τε καὶ ἀποπέμψαι ἐπίστανται ἀξίως 

ἀνδρὸς ἀγαθοῦ)42 is considered in the same dialogue as a part of the wisdom and the 

virtue that a man should acquire. Socrates reminds also, in the Lysis, the verse of Solon, 

who integrates the possibility to have “a host when you travel abroad” (ξένος ἀλλοδαπός) 

among the constitutive elements of happiness43.  

Besides, at the end of the Meno, Socrates incites Meno, in the name of the relation 

that makes his Athenian host, Anytos, dear to him, to convince the latter to adopt the ideas 

 
Andersen, Papers and Monographs from the Norwegian Institute at Athens, Series 4, 2, Norwegian Institute 

at Athens, Athens, 2014, pp. 141- 147. 

39 See also U. Riemer und P. Riemer (Hg.), Xenophobie – Philoxenie. Vom Umgang mit Fremden in der 

Antike, Steiner, Stuttgart, 2005. For an interesting larger reflection on this crucial notion see, for example, 

J. Derrida, De l’hospitalité, Calmann-Lévy, Paris, 1995. 

40 See M.-F. Baslez, op. cit., pp. 31-45.  

41 Cf. Meno, 78 d 3. 

42 Ibid., 91 a 5. Translation: Plato in Twelve Volumes, Vol. 3, translated by W.R.M. Lamb, Harvard 

University Press, Cambridge, MA, William Heinemann Ltd., London, 1967, modified by the author. 

43 Lysis, 212 e 4. Translation: Plato in Twelve Volumes, Vol. 8 translated by W.R.M. Lamb, Harvard 

University Press, Cambridge, MA, William Heinemann Ltd., London, 1955. 



XENOI: NOTIONS OF INTERCULTURAL DIALOGUE IN PLATO’S WORKS 

73 
 

he accepted himself as valid during the philosophical dialogue, as well as to become 

milder, for the benefit of all the Athenians44. Considering that Anytos was one of the 

accusers in Socrates’ trial, we understand better the gravity of the double sense of the 

sentence: πεῖθε καὶ τὸν ξἐνον τόνδε, Ἄνυτον, ἵνα πρᾳότερος ἧ. Anytos is also and 

especially a “stranger” to the philosophical attitude. Plato often likes to play with the 

multiple meanings of the words he chooses. 

Another such example is the metaphor that presents the whole of the narration 

containing the cosmogony, the theogony and the anthropogony put forward by Timaeus 

in the dialogue bearing his name, as a “festive dinner”, that the host of Critias offers to 

Socrates in return of his own ξένια, the “dinner of hospitality” composed by words, that 

the philosopher had shared the previous day with himself and Hermocrates,  i. e.  the 

discourse pronounced in the Republic on the ideal city45.  

Plato distinguishes, in the Laws, four types of foreign visitors : the traveler for 

reasons of commerce, the one who comes as a usual θεωρός to assist to a public festive 

manifestation, the ambassador sent by his city on a mission, and, the most rare wonderer 

of all, the man inspired by his spirit of research, a θεωρός who comes to learn about the 

positive elements of other countries and to transmit his own knowledge46. The 

philosopher accords a high consideration to the latter, who finally leaves “with suitable 

gifts and distinctions bestowed on him as a friend by friends” (φίλος παρὰ φίλων δώροις 

καὶ τιμαῖς πρεπούσαις τιμηθείς)47. Moreover, Plato proposes that some excellent 

personalities among the citizens of Magnesia should also travel abroad exceptionally as 

such theoroi, so that they could discover eventually new ideas for the amelioration of 

their homeland48. Let us underline that this particular kind of theoria was attached to the 

 
44 Meno, 100 b 7-c 2.  

45 Timaeus, 17 a 1-b 4.  

46 Laws, XII, 952 d 7-953 e 4.  

47 Ibid., XII, 953 d 7. Translation: Plato in Twelve Volumes, Vols. 10 & 11 translated by R.G. Bury, Harvard 

University Press, Cambridge, MA, William Heinemann Ltd., London, 1967 & 1968. 

48 Laws, XII, 951 a 4-952 d 6. For the extraordinary function of the theoros, see also: H. Joly, op. cit., pp. 

50-51, 98. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

74 
 

first defintions believed to be given for the philosophical activity by Solon and 

Pythagoras49. 

On the contrary, Plato avoids to mention here, in the frame of the ideal city of the 

Magnets, the ambulant “teachers of wisdom”, who sell the transmission of their craft at 

high prices, a phenomenon of cupidity and imposture that Socrates openly mocks in the 

Hippias major50. In fact, Plato appreciates only the persons he considers as true masters, 

independently of their origin.  As we learn also in the Io51, this was a current attitude of 

the Athenians, who didn’t hesitate to invest foreigners that they judged highly qualified 

with important public functions. In the Laws, the Magnets should also invite officially the 

foreigners competent in the subjects of education they wish to transmit to their youths52. 

It is a measure aiming at the control of the arbitrary character of the teaching of the rhetors 

and the sophists, who travel from one city to another in order to construct their fame and 

their fortune, although, according to Plato, their knowledge is suspect in many ways. 
 

Finally, Plato presents in his latest works, the Laws and the Epinomis, the detailed 

project of an ideal city elaborated by an Athenian, a Lacedaemonian and a Knossian. 

These three persons often address each other using the term ξένος53 . Each one is a 

stranger to the others, but at the same time links of hospitality unite Clinias with the other 

two old men, as their dialogue takes place in his native island.  Megillus underlines also 

his role as a πρόξενος of Athens in Sparta, officially charged with the reception and the 

 
49 The Sage Solon was reputed to having visited many countries “as a philosopher, in view of acquiring 

plenty of theoria” (Herodotus, The Histories, I, 30) and Pythagoras was supposed to be the first to claim 

himself a “philosopher”, offering the same definition for this activity (Diogenes Laertius, Lives and 

Doctrines of Eminent Philosophers, Preamble, 12 and Cicero, Tusculanae Disputationes, V, III). See also 

Α. Λεύκα, “Από το ‘Σοφό’ στο ‘Φιλόσοφο’: οι απαρχές της Δυτικής φιλοσοφίας”, Κ. Βουδούρης (εκδ.), 

Αντιλήψεις για τη Φιλοσοφία από τους Προσωκρατικούς μέχρι σήμερα, εκδόσεις Ιωνία, Αθήνα, 2004, pp. 

96-112 and A. Lefka, “Du ‘Sophos’ au ‘Philosophos’: aux origines de la philosophie occidentale”, K. J. 

Boudouris (ed.), Conceptions of Philosophy: Ancient and Modern, Ionia, Athens, 2004, pp.  217-234, re-

published on line by the Institute of Cultural Diplomacy in Belgium on the 18 th of November 2020, on the 

occasion of the” World Philosophy Day”: https://www.hicd.be/news/sophos-philosophos/. The importance 

of the contact with different cultures for the beginning of Western philosophy is put forward also in G. 

Cornelli, M. do Céu Fialho e Delfim Leão (coords.), Cosmópolis: mobilidades culturais às origens do 

pensamento antigo, Universidade de Brasilia-Universidade de Coimbra, Brasilia-Coimbra, 2016. 

50 Hippias major, 282 b 1-283 b 3. 

51 Io, 541 c 7-d 4. 

52 Laws, VII, 804 c 8-d 6. 

53 See, for example, Laws, I, 624 a 1, 3, 626 d 2, 633 c 8, d 7, 637 b 7, III, 689 c 2, V, 654 d 4, 660 b 1, IX, 

857 b 4, 860 c 3, 861 c 7, XII, 965 c 7...  

https://www.hicd.be/news/sophos-philosophos/


XENOI: NOTIONS OF INTERCULTURAL DIALOGUE IN PLATO’S WORKS 

75 
 

protection of every Athenian that would come to his own city54.  Therefore, all three may 

equally proclaim themselves “friends” (φίλοι)55, who succeed in creating by common 

agreement the legal foundations of a new colony, a country that will be created with the 

cooperation of ten different Cretan cities, uniting the elements the interlocutors retained 

as the best (after a demanding dialectical examination), not only of their respective 

homelands56, but also of the whole of the known world, in an original synthesis57. The 

“integration” of the ξένος is fully attained when he becomes familiar and accepted as a 

friend. Even more so, when strangers and friends are willing to cooperate together in 

equal terms to construct a new society, based on the elements of their cultural 

backgrounds, that they think best. 

I believe then that the Laws and the Epinomis constitute models of a successful 

intercultural dialogue, as they valorise and surpass at the same time in a constructive way 

the particular contribution of each one of the interlocutors, whose openness of mind and 

good will attest their great wisdom. Perhaps it is the same wisdom that Plato acquired at 

the end of a long life of dialogue with the Same and the Other, in view of realising 

successfully what was probably his highest pursuit: the Mixt that might approach as much 

as possible the Idea of the Good in this world.  

Conclusions 

I hope that the elements exposed in the present paper have sufficiently demonstrated the 

particular importance Plato accorded to the multiple significations of the notion of ξένος 

for the development of various aspects of his theories58. His works offer often, in my 

opinion, warm encouragements for an intercultural dialogue and valuable examples. They 

also advance some fundamental principles and conditions for its successful 

accomplishment, that are always valid, as: mutual respect, equal treatment, openness of 

 
54 Ibid., I, 642 b 2-d 2. For this prestigious institution and the privileged relations of the proxenus with the 

city whose members he receives in his own country, cf. M.-F. Baslez, op. cit., pp. 37-40 and 111-125.  

55 Cf., for example, Laws, III, 689 c 5, XII, 969 c 4.  

56 Plato presents often Crete and Lacedaemon as concrete examples of cities possessing an excellent 

legislation. 

57 Cf. H. Joly, art. cit., pp. 333-343 (p. 343: “... entre étrangers, à l'étranger, on traite des systèmes politiques 

de l'étranger, non sans souci d'éthnographie et goût marqué pour l'exotisme”).  

58 See also J.-F. Mattéi, L’Étranger et le simulacre. Essai sur la fondation de l’ontologie platonicienne, 

P.U.F., Paris, 1983. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

76 
 

mind, good will, sharing of knowledge, rational exchange of arguments, spirit of 

cooperation, constructive attitude towards a common aim for the benefit of all. 

Moreover, by considering the philosopher himself and every human being as a 

“foreigner” on this earth, from where we are all just passing during the short period of 

our lifetime, Plato introduces an egalitarian and solidary way to consider all humankind, 

which he invites us to share. If we agree, may we attest that, 26 centuries later, these 

principles are sufficiently applied in our world or should we still strive for their 

development? 

 

 
 



XENOI: NOTIONS OF INTERCULTURAL DIALOGUE IN PLATO’S WORKS 

77 
 

ANNEX 

The strangers in Plato’s dialogues 

   

Work* Strangers* * Origin 

Hippias minor Hippias Elis 

Alcibiades — — 

Apology of Socrates — — 

Euthyphro Euthyphro Naxos 

Crito — — 

Hippias major Hippias Elis 

Lysis — — 

Charmides — — 

Laches — — 

Protagoras Protagoras 

Hippias 

Prodicus 

Abdera 

Elis 

Ceos 

Gorgias Gorgias 

Polus 

Leontini 

Acragas 

Meno Meno Pharsalus 

Phaedo Pheado 

Echecrates 

Simmias 

Cebes 

Phaedondes 

Euclid 

Terpsion 

Elis 

Phlius 

Thebes 

Thebes 

Thebes 

Megara 

Megara 

Symposium (Diotima) Mantinea 

Phaedrus (Lysias) Clazomenae 

Io Io Ephesus 

Menexenus (Aspasia) Miletus 

Euthydemus Eythydemus Chios 

  Colon expulsed from 

Thurii 

 Dionysodorus Chios 

 
* The dialogues taken under consideration for this study are the ones generally considered as authentic; they 

figure here in the chronological order given by the Presses Universitaires de France. 

* * The metic’s names are written in italics and those of the persons whose presence is limited in the citation 

of their discourse by one of the interlocutors of the principal dialogue are put in parentheses. I have also 

taken under consideration the persons of the “preambles” of the dialogues. The ambiguous case of Clinias 

of Creta is marked by brackets. 

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

78 
 

  Colon expulsed from 

Thurii 

Cratylus — — 

Republic Thrasymachus 

Cephalus 

Polemarchus 

Lysias 

Euthydemus 

(Er) 

Chalcedon of Bithynia 

Clazomenae 

Clazomenae 

Clazomenae 

Clazomenae 

Armenia 

Parmenides Cephalus 

Parmenides 

Zeno 

Clazomenae 

Elea 

Elea 

Theaetetus Theodorus 

Euclides 

Terpsion 

Cyrene 

Megara 

Megara 

Sophist Theodorus 

Eleatic Stranger 

Cyrene 

Elea 

Philebus — — 

Timaeus Timaeus 

Hermocrates 

(Egyptian priest) 

Locri 

Syracuse 

Sais of Egypt 

Critias Timaeus 

Hermocrates 

(Egyptian priest) 

Locri 

Syracuse 

Sais of Egypt 

Laws  

(situated in Crete) 

Athenian Stranger 

Megillus 

[Clinias] 

Athens 

Lacedaemon 

Knossos 

Epinomis  

(situated in Crete) 

Athenian Stranger 

Megillus 

[Clinias] 

Athens 

Lacedaemon 

Knossos 

   

Total 35  

 

 

 



79 
 

6 
 

MISCIGENAÇÃO E MULTICULTURALISMO:  

ALGUNS APONTAMENTOS SOBRE O SURGIMENTO 

DO CONCEITO DE CIDADE NA GRÉCIA ANTIGA 

Prof. Dr. Emerson Facão 

(PUC/RJ) 

 

 

Uma das questões mais complexas que envolvem o surgimento da civilização 

helênica é compreender os fatores que levaram à aniquilação da realeza micênica que 

marcou o fim da Idade do Bronze1, e, consequentemente, o início da Idade das 

Trevas2. Esses dois acontecimentos passados foram determinantes para o processo 

de reconstrução cultural a partir da reunião de quatro tribos que eram denominadas 

no mundo antigo como Aqueus, Jônios, Eólios e Dórios na região mediterrânea. 

Esses fatos nos indicam que houve uma agregação de diferentes culturas que foi 

determinante para a criação da base inicial da civilização helênica no período pré-

homérico, e que culminou posteriormente no surgimento de um novo tipo de 

organização sociopolítico que foi denominada de pólis3. Antes desse processo de 

assimilação, entre diferentes povos, durante o período pré-homérico, o arqueólogo 

 
1 Período histórico que foi marcado pelo uso de ferramentas de bronze. 

2 Período histórico que marca uma profunda transformação social e econômica entre os povos que 

habitavam a região do Mediterrâneo. Esse recorte histórico foi determinante para a criação da cultura 

helênica na antiguidade, como veremos a seguir no desenvolvimento do presente trabalho. 

3 Πόλις/Pólis. Esse termo designava a estrutura típica de uma comunidade no mundo grego antigo. 

Uma pólis consistia em um centro urbano, muitas vezes fortificado e com um centro sagrado 

construído em uma acrópole ou porto natural, que controlava um determinado território de terra. O 

termo pólis foi, portanto, traduzido como “cidade-estado”, pois ela também representava toda 

estrutura organizacional política, social, religiosa, militar e jurídica de cada comunidade grega. Nesse 

sentido, optamos em utilizar a expressão “cidade-estado” para englobar em sua totalidade todos os 

outros aspectos inerentes ao conceito de pólis. Para Aristóteles, no primeiro livro da Política, a 

constituição da pólis refere-se a um sentido mais orgânico e fundamental, pois o homem por natureza 

é um animal gregário que necessita viver de modo coletivo. Logo, pela primeira vez na literatura grega 

surge a definição de um conceito filosófico que tem respaldo no âmbito antropológico, sociológico, 

pedagógico, político e religioso. É importante ressaltar que todos esses aspectos – sobretudo o 

religioso — podem ser encontrados na obra homérica, que, sem dúvida, foram importantes para a 

construção desse conceito no mundo antigo. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

80 
 

Arthur Evans, em suas pesquisas (EVANS, 1914, p.618) sobre as culturas as quais 

se difundiram na região egeia, destacou o intercâmbio como um fator responsável 

pelo bom desenvolvimento econômico e social das civilizações cicládica, minoica e 

micênica durante a passagem da Idade do Bronze4. Logo, é possível que essa 

lembrança tenha se mantido na memória dos sobreviventes, mesmo depois das 

grandes mudanças as quais afetaram diretamente a vida dessas culturas na 

Antiguidade. O nosso presente artigo visa apresentar algumas dessas evidências 

subtendidas em fontes arqueológicas, e em textos antigos, que foram importantes a 

nosso ver para o surgimento posterior do conceito de pólis a qual se desenvolveu 

gradativamente entre o período pré-homérico e arcaico através de uma base 

multicultural. Com a queda da antiga estrutura monárquica, modelo utilizado pelos 

povos que ocupavam essa região, nasce uma nova forma de organização política que 

mesmo mantendo algumas características com o sistema anterior, apresentou 

algumas novidades que foram essenciais para o surgimento do regime 

posteriormente. 

          A primeira evidência a qual salta aos nossos olhos para o início dessa pesquisa 

surge a partir do âmbito do estudo geográfico. Ao analisarmos o mapa dessa vasta 

região, podemos perceber que a fragmentação territorial, e o espaço marítimo5, 

ofereceram algumas vias de ligação entre diversas localizações do velho mundo que 

se circunscrevia entre a Europa África e a Ásia Menor. Nesse contexto, o 

aprimoramento da arte de navegação tornou-se necessário para atender às inúmeras 

demandas comerciais e militares nesse espaço líquido6, e resultou no fortalecimento 

da comunicação e no desenvolvimento desses povos os quais habitavam em diversas 

localidades do Mar Egeu, desde o período pré-histórico até o surgimento dos povos 

 
4 Nessa obra, o professor Arthur Evans, entre outras coisas, apresentou que importantes invenções da 

cultura helênica já existiam mil anos antes provenientes desses povos predecessores. Esses indícios 

também foram importantes para contestar a tese do milagre grego, defendida por alguns helenistas, 

como o escocês John Burnet. Para mais informações sobre esse ponto, recomendamos a leitura do 

seguinte livro: EVANS, Arthur. "The Minoan and Mycenaean Element in Hellenic Life", Annual 

Report of the Smithsonian Institution, 1912-1913 in Washington, D.C.: Government Printing Office, 

1914. 

5 Sem dúvida algumas, essas características foram decisivas para o desenvolvimento nessa região. 

6 Todas as grandes civilizações dessa região necessitaram aprimorar o conhecimento marítimo para 

manter a sua própria subsistência. A nossa hipótese caminha na direção de reconhecer esse processo 

como um dos pontos mais cruciais na história dos povos que ocuparam o mediterrâneo na Antiguidade. 

O intercâmbio foi basilar para essas culturas e permitiu um desenvolvimento a partir de uma base 

multicultural.  



MISCIGENAÇÃO E MULTICULTURALISMO:  ALGUNS APONTAMENTOS SOBRE O 

SURGIMENTO DO CONCEITO DE CIDADE NA GRÉCIA ANTIGA 

81 
 

indo-europeus que se deslocaram da parte norte e central da Europa para o território 

grego, e se fundiram à antiga civilização egeia que foi formada pelos aqueus 

(D’AMATO; SALIMBETTI, 2013, p.8). Há ainda mais uma questão que surge 

quando estudamos os documentos históricos que apresentam alguns relatos sobre o 

desenvolvimento da cidade-estado7. Neles podemos contemplar um tipo de 

organização sociopolítica que apresentou alguns pontos de proximidade e 

distanciamento da antiga estrutura absolutista e teocrática da monarquia micênica 

que desapareceu no final da Idade de Bronze, e que foi o modelo utilizado pelas 

grandes civilizações que ocuparam o Mediterrâneo durante esse período. O seu 

embrião surgiu durante o desenvolvimento da Idade das Trevas, que foi um contexto 

histórico apresentado por muitos especialistas8 como um momento de grandes 

mudanças geopolíticas e de retrocessos econômicos, que redefiniram a configuração 

estrutural de muitos povos na Antiguidade na região do Mediterrâneo. Até chegar ao 

auge do seu formato9, que se tornou clássico para os estudos de nossa historiografia 

moderna, por volta do V a.C., o modelo original passou por diversas atualizações que 

sempre deveriam atender às especificidades particulares de cada organização 

sociopolítica que se instalaram em diversas partes da Grécia durante o decorrer do 

período arcaico.  

        A noção de cidade-estado não abrange apenas o sentido arquitetônico, espacial 

ou político, mas foi um ideal que marcou profundamente o ethos10 do pensamento 

grego em seu desenvolvimento histórico e cultural11. Poderíamos afirmar que desde 

 
7 É importante ressaltarmos que esse tipo de organização sociopolítica passou por inúmeras 

transformações durante o transcorrer da história grega. Logo, para evitar qualquer tipo de distorção 

ou anacronismo se faz necessário pontuar o recorte histórico, geográfico e constitucional das inúmeras 

pólis que faziam parte do território helênico na Antiguidade. 

8 Para mais informações sobre esse ponto, recomendamos a leitura do seguinte livro: FINLEY, M.I. 

Grécia Primitiva: Idade do Bronze e Idade Arcaica. Trad. W.R. Vaccari. São Paulo: Martins Fontes, 

1990. 

9 Houve dois momentos emblemáticos. O primeiro surge com Sólon e sua intervenção que tinha o 

objetivo de apaziguar o conflito entre a nobreza e classe trabalhadora. O segundo ocorre com as 

reformas de Clístenes que alteram a antiga constituição, e ampliaram o acesso à assembleia para as 

classes de trabalhadores. Antes esse direito era restrito aos nobres de sangue. Essas medidas foram 

importantes para a primeira base para a fundação da Democracia de modo mais amplo no mundo 

antigo. 

10 ἔθος. ethos 

11 Para o historiador americano Moses Finley, é preciso fazer uma diferenciação entre o sentido de 

cidade e de cidade-estado quando estudamos a sua origem e desenvolvimento na Antiguidade. Para 

mais informações sobre esse ponto, recomendamos a leitura do primeiro capítulo do seguinte livro: 

FINLEY, M. I. Economia e sociedade na Grécia antiga. São Paulo: Martins Fontes, 1989. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

82 
 

o seu início esse conceito definiu o processo de subjetividade coletiva desse povo, 

pois a reflexão política começou a ganhar destaque e profundidade com a descoberta 

do valor dos indivíduos mediante as forças naturais (BAKER, 1918: 2) que pode ter 

sido marcado pelas dolorosas experiências durante a idade das trevas12. Esse 

princípio inicialmente vai auxiliar a esculpir o modelo valorativo do herói na épica 

homérica, servindo para a construção da base pedagógica dos jovens da aristocracia. 

Nesse sentido, o caráter do guerreiro está intimamente relacionado com a sobriedade 

peculiar do espírito grego o qual necessitou ser redesenhado para o sucesso de sua 

sobrevivência em um território marcado pela disputa bélica em todas as suas fases 

históricas. Para compreender essa mudança se faz necessário buscar os fatores 

desencadeantes desse processo de transformação os quais puderam fornecer a 

possibilidade de uma formação sociopolítica que se destacou no mundo antigo 

através da honra e da bravura. E nesse sentido prosseguiremos em nossa investigação 

no sentido de encontrar algumas pistas para nos ajudar a ampliar a nossa visão em 

torno dessas questões através de algumas obras da literatura antiga. 

        Em um fragmento do livro A Constituição dos Atenienses13,  encontrado na obra 

do gramático alexandrino Válerio Harpocrácion, Aristóteles afirma que a velha 

constituição — anterior ao tempo de Drácon — era organizada em magistraturas 

fundamentadas a partir de dois critérios: o primeiro era o de nobreza de nascimento 

e o segundo era a partir da boa condição econômica. Esses mandatos eram vitalícios, 

mas depois passaram a durar por um período de dez anos. Os magistrados mais 

importantes eram o rei14, o polemarco15 e o arconte16. Através dessa descrição, 

podemos verificar dois importantes fatos para a nossa presente investigação: 1) A 

restrição no tempo de atuação dos magistrados, a qual contribuiu para uma mudança 

significativa nas relações jurídicas. 2) O governo já não estava mais centralizado na 

figura de um único líder. O que encontramos nesse contexto é uma tripartição do 

poder político. Ou seja, uma diluição da estrutura absolutista fundamentada em bases 

 
12 Dentro desse contexto, podemos acrescentar uma profunda crise religiosa que surge com a queda 

do rei divino que pode ter influenciado decisivamente no processo de laicização que é ressaltado por 

muitos helenistas na Antiguidade.  

13 Vide os fragmentos no anexo da obra “A Constituição dos Atenienses”. 

14 βασιλεῦ/basileu. 

15 Πολέμαρχος/polémarkhos. 

16 Αρχων/arkhon. 



MISCIGENAÇÃO E MULTICULTURALISMO:  ALGUNS APONTAMENTOS SOBRE O 

SURGIMENTO DO CONCEITO DE CIDADE NA GRÉCIA ANTIGA 

83 
 

religiosas desde o período pré-homérico. Nesse sentido, o surgimento da figura do 

polemarco marca o primeiro momento de mudança na organização da antiga realeza. 

Por uma total falta de vocação — ou aptidão — o rei transfere uma parte de sua 

autoridade para um general que passa a cuidar dos assuntos militares. Para 

Aristóteles, o surgimento da figura de Íon17 foi responsável pela primeira grande 

transformação da constituição original. Em outros termos, esse incidente 

desencadeou um processo de transformação política que foi basilar para a criação de 

um governo que fosse organizado a partir de uma restrita base coletiva. Todos os 

indícios apresentados apontam para um grande desmembramento do poder 

monárquico que sempre teve o auxílio de um corpo de sacerdotes, e de generais, para 

o desempenho das funções administrativas e militares do governo. A divisão dessas 

funções, como foi exposta anteriormente, acabou evidenciando a importância da 

função militar para a condução das decisões políticas, sobretudo em um contexto de 

fortes ameaças exteriores e pressões internas. Por essa razão, podemos compreender 

a necessidade quase obsessiva da poesia homérica ressaltar o valor do herói para a 

construção de um sistema pedagógico que pudesse auxiliar a aristocracia na 

 
17 Esse é um ponto de extrema polêmica entre os historiadores e helenistas, pois segundo o filósofo 

macedônio, o primeiro polemarco (senhor da guerra) teria sido Íon (rei e fundador da Jônia). O nosso 

maior problema é que há diversas histórias em torno dessa figura lendária. Isto é, mais uma vez nos 

deparamos com a antiga confusão existente entre a mitologia e história, pois ambas se misturam nesse 

ponto quando tentamos buscar mais informações sobre a sua existência. Segundo o texto aristotélico 

(Cons. dos atenienses 3.2), os atenienses, forçados pela “necessidade”, chamaram Íon para 

desempenhar uma função a qual antes estava nas mãos do rei. A polêmica surge exatamente nesse 

momento, pois não sabemos o contexto dessa “transição” e nem as causas que obrigaram o rei abrir 

mão dessa importante função militar, e nem dados adicionais sobre a vida de Íon. De qualquer modo, 

podemos inferir, a partir das informações dessas passagens encontradas na obra de Aristóteles, é que 

ele possa ter sido um dos atores os qual ajudou a promover a queda da antiga realeza. As nossas 

maiores dúvidas são as seguintes: 1) quem de fato foi Íon? 2) quem são esses atenienses que clamam 

pela sua ajuda? 3) será que ele foi um grande guerreiro que saiu do povo? A nossa suspeita caminha 

em direção desse último ponto, pois o grande poeta Eurípides — conhecido na antiguidade por ter 

sido um dos primeiros a dessacralizar os mitos —  escreveu uma peça sobre a sua vida, contando que 

ele era filho de Apolo, mas foi abandonado quando criança por sua mãe, esta chamada Creusa. Essa 

mulher era filha de Erecteu, que segundo a mitologia, foi um antigo rei de Atenas. Aliás, existe até 

hoje em Atenas um templo chamado Erecteion feito em sua homenagem. O mais curioso é que esse 

templo foi construído em estilo jônico, coincidentemente sendo um povo que segundo os antigos 

historiadores teria sido criado pelo seu neto Íon. E mais uma vez a história e o mito se confundem 

aqui. De qualquer modo, o relato mais concreto o qual temos sobre a sua vida encontramos em 

Aristóteles que afirma (Cons. dos atenienses – 42.2) que a primeira mudança na constituição original 

ocorreu através de Íon e de seus companheiros. Portanto, é bem provável que esse general fosse 

originário de outra classe social oposta radicalmente ao governo vigente, e para essa hipótese 

precisamos nos basear nos textos fornecidos por Eurípides e, sobretudo, Aristóteles. Há alguns pontos 

nesses relatos que se coadunam de modo muito estranho para nós. Aliás, o filósofo ainda acrescenta 

que o grande polemarco teria reunido as “quatro tribos” as quais escolheram os seus respectivos 

representantes. Essa é uma questão bem interessante para os historiadores, pois aborda a distinção 

entre o mito e história para os gregos. E nesse contexto não podemos desperdiçar nenhum tipo de 

fonte passível de trazer algum indício desse passado mais obscuro da construção da cultura helênica. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

84 
 

manutenção desse novo sistema político que traz em seu bojo a distribuição e a 

possibilidade de renovação na gerência administrativa da cidade. As atitudes de 

heróis como Aquiles e Odisseu demonstram para seus conterrâneos não apenas as 

suas habilidades militares, mas ambos são colocados como modelos de virtudes 

essenciais para a gerência política de toda a comunidade. 

       A reconfiguração desse novo ambiente trouxe mais uma importante inovação: o 

surgimento do diálogo como principal aparelho regulatório para as tomadas de 

decisões em grupo na ágora. Ao contrário de seus antepassados micênicos, que 

fundamentaram a sua organização sociopolítica no âmbito religioso com a palavra 

verticalizada do rei18, eles construíram a sua posição privilegiada na história 

ocidental através da força dialógica e reflexiva que surgiu mediante a redescoberta 

da grandiosidade da Natureza19que teve o poder de gerar novas divindades20. Os 

deuses olímpicos, por exemplo, são esculpidos com traços humanos para facilitar a 

identificação e o parentesco com a classe nobre responsável pelo desempenho do 

papel político. Essa criação se apropriou de uma vasta base mitológica que foi 

mantida pela tradição oral desses remanescentes com o objetivo de auxiliar no 

processo de reconstrução cultural. 

      Após a grande catástrofe, que ocorreu no final da Idade do Bronze, houve uma 

intensa migração de larga escala que culminou em um processo de redefinição social 

que possibilitou profundas mudanças em diversos aspectos da vida desses grupos, 

sobretudo no âmbito religioso. Nesse novo contexto cultural, o poder centralizador 

do monarca divino está totalmente diluído. A palavra-diálogo (DETIENNE, 1988, 

 
18 Esse era mais um ponto em comum entre todas as grandes civilizações da Idade do Bronze. Para 

mais questões sobre essa indagação recomendamos a leitura do seguinte livro: VERNANT, J-P. As 

Origens do Pensamento Grego. Trad. Isís Borges B. da Fonseca. 6ª ed. Rio de Janeiro: Editora 

Bertrand Brasil S.A., 1989. 

19 Φύσις /phýsis. É um dos termos mais difíceis para tradução. No geral, o seu sentido aponta para a 

dinâmica da origem e do vir a ser de todas as coisas. O reconhecimento de sua existência é o que 

determina uma das primeiras reflexões que podem ser encontradas na Mitologia. Infelizmente, não 

podemos desenvolver essa questão neste momento, mas a nossa hipótese caminha na direção de que 

a grande catástrofe de ordem natural — e humana — que ocorreu no final da Idade de Bronze produziu 

uma drástica alteração no processo de subjetividade coletiva de seus predecessores que levou a um 

profundo questionamento sobre as suas antigas bases religiosas e políticas. A partir dessa reflexão, a 

forma de organização sociopolítica tomou um novo rumo. Por último, é importante ressaltarmos que 

essas mudanças não seguiram um processo linear ou progressivo. A partir das obras de pensadores 

como Tucídides, Platão e Aristóteles, podemos analisar esse complexo processo da formação social e 

política dos primeiros gregos. 

20 Αθάνατοι/athánatoi. Os imortais. 



MISCIGENAÇÃO E MULTICULTURALISMO:  ALGUNS APONTAMENTOS SOBRE O 

SURGIMENTO DO CONCEITO DE CIDADE NA GRÉCIA ANTIGA 

85 
 

p.45) aos poucos vai substituindo essa antiga forma de relação política a partir de um 

novo tipo de aristocracia que ainda evoca antigos privilégios através do parentesco 

consanguíneo com a antiga realeza divina. Mas a diferença que surge agora é o fato 

de as decisões serem tomadas por uma espécie de colegiado formado pelos mais 

antigos que desempenham uma função de liderança em seus respectivos núcleos 

familiares21. Inicialmente esse foi o primeiro tipo de organização política helênica 

baseada em uma hierarquia interna entre os parentes de cada tribo os quais 

disputavam entre si o controle desse vasto território. Como foi exposto 

anteriormente, dentro do mundo pré-grego, todas as civilizações seguiam o mesmo 

modelo monárquico teocrático amparado pelo critério da consanguinidade22 de seus 

membros com os deuses. Sendo essa uma das formas mais antigas de fundamentação 

política e social através do controle religioso, subsistindo mesmo depois da Idade 

das Trevas em muitas civilizações antigas.  

       Mesmo com a permanência de certos privilégios, houve uma readequação e 

desmembramentos de algumas funções com o intuito dessa organização sustentar a 

sua autoridade política dentro desse novo quadro social. Quando nos deparamos com 

a obra homérica, percebemos um mundo totalmente diferente. A vida em torno de 

um rei, que era o fundamento social na realeza micênica, é substituída por um clã 

patriarcal no qual na figura do Pater23 passa a desempenhar o controle político, 

judiciário e religioso. A reunião entre os clãs levou à formação das fratrias24, 

possibilitando sucessivamente a junção das primeiras tribos responsáveis25 pela 

criação das cidades-estados. Desta forma, o processo conhecido como sinecismo26 

foi um dos fenômenos determinantes contribuintes para a fundamentação da cultura 

 
21 Γένος/génos. raça, parentes e família.  

22 Consanguinidade é o vínculo por laços de sangue. É o grau de parentesco entre indivíduos com 

ascendência comum. Pode-se medir o quanto um determinado indivíduo é consanguíneo com outro 

através da medida chamada grau de consanguinidade. Esse meio é um traço comum entre todas as 

estruturas políticas teocráticas da Idade de Bronze. 

23 Πατήρ/chefe da casa. 

24 Φρατρία/ junção de clãs. 

25 É importante ressaltar que os meandros desse processo ainda causam discussões acaloradas entre 

muitos especialistas. 

26 Συνοικισμός/synoikismós. É o processo de reunião entre grupos por motivos militares, diante de 

alguma ameaça iminente que se aproxima, com o intuito de formarem frentes militares maiores. Em 

muitas obras da Antiguidade, esse termo é utilizado para expressar o fenômeno de agregação entre 

grupos e cidades.    



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

86 
 

helênica. A guerra entre esses grupos se acirra no âmbito interno, e externo, na busca 

de poder e expansão de territórios para cultivo e melhores condições de vida 

(GLOTZ, 1928 p.6), ao mesmo tempo que, mediante a uma ameaça comum, eles 

foram obrigados a formar grandes alianças as quais consequentemente geravam laços 

de proximidades consanguínea entre seus diferentes membros, a partir da lógica do 

matrimônio, utilizado como dispositivo de expansão política e territorial desses 

primeiros clãs através da criação da lei da hospitalidade27. Em muitas passagens da 

Ilíada e Odisseia28, podemos notar como esse traço de respeito mútuo entre diferentes 

povos era algo bastante cultivado para estabelecer relações interculturais as quais 

certamente são uma herança muito antiga oriunda da Idade de Bronze, através das 

trocas comerciais que foram responsáveis pelo desenvolvimento econômico na 

região mediterrânea durante esse período.   

        Outro legado deixado para a nova organização sociopolítica foi a nobreza de 

nascimento29. Ela foi o critério utilizado para a justificação dos privilégios políticos 

gozados por um pequeno grupo de pessoas que afirmavam o parentesco direto com 

o antigo sistema teocrático micênico. Essa classe de eupátridas — bem-nascidos — 

sinônimo exato de aristocracia30apresenta em sua etimologia uma relação direta com 

a palavra pater, intimamente associada à figura de Zeus31, essa nova divindade, filho 

de Kronos. A construção das genealogias de cada grupo familiar aristocrático 

correspondia exatamente ao mesmo sistema adotado por poetas como Hesíodo para 

a sua exposição sobre a origem dos deuses32. Nesse sentido, a criação poética tinha 

como um de seus objetivos principais formular uma argumentação a qual 

corroborasse com a ideologia que justificava o privilégio da nobreza (FINLEY, 1990, 

p.125). É bem provável, como ressalta o filólogo e sociólogo francês Louis Gernet 

 
27 Vide a Ilíada de Homero. Basta lembrarmos que a guerra entre os aqueus e troianos se deflagrou 

quando o príncipe Paris-Alexandre raptou a esposa do rei espartano Menelau, irmão do rei 

Agamemnon. Logo, ele não respeitou a lei de hospitalidade, praticada entre esses povos na 

antiguidade. 

28 Um desses diversos exemplos pode ser encontrado no Canto VI na Ilíada de Homero. 

29 Εὐπατρίδαι /Eupatrídai. Os “bem-nascidos”. Segundo a interpretação de muitos historiadores, eles 

seriam o primeiro grupo formadores da aristocracia grega durante o período pré-homérico.  

30 Αριστοκρατία/aristocracia. Literalmente significa o “poder dos melhores”. 

31 Ζεύς. É “o pai de todos os deuses” vide Hesíodo (Teogonia, vv: 542) (πατὴρ ἀνδρῶν τε θεῶν 

τε/pater andron te theon te). 

32 Ibidem. 



MISCIGENAÇÃO E MULTICULTURALISMO:  ALGUNS APONTAMENTOS SOBRE O 

SURGIMENTO DO CONCEITO DE CIDADE NA GRÉCIA ANTIGA 

87 
 

(GERNET, 1982, p.215), que esse poder era conferido através do monopólio dos 

ritos litúrgicos da classe sacerdotal pertencente ao pequeno grupo da realeza 

micênica. Ou seja, uma atividade religiosa a qual ainda guardava uma conexão com 

o antigo modelo teocrático das culturas da Idade do Bronze que ficou nas mãos dos 

mais velhos33. Basicamente essas classes eram formadas em três grupos e divididas 

a partir de sua proximidade com o chefe do clã, e elas eram definidas da seguinte 

forma: os bem-nascidos, campesinos e artesãos, e por último os trabalhadores, os 

quais não tinham vínculo de proximidade consanguínea alguma com o pater, e por 

isso tinham uma condição similar aos dos escravos34 capturados durantes as guerras. 

         É provável que esse último grupo tenha surgido através das grandes ondas 

migratórias as quais atingiram diversas populações como os filisteus, povo ocupante 

da sudoeste de Canaã em um território nomeado posteriormente de Filisteia, e hoje 

é conhecido como Palestina. Sabe-se que, por volta do século XIII a.C, esse povo 

migrou do Mar Egeu para o leste do Mar Mediterrâneo (YASSUR-LANDAU, 2010, 

p.282). Essa é mais uma evidência a qual não pode ser desconsiderada nos estudos 

sobre o processo de miscigenação e multiculturalismo ocorrida, sobretudo, no final 

da Idade do Bronze. Através da arqueologia, é possível identificarmos muitos traços 

culturais idênticos aos encontrados no território micênico. Há ainda a tese de que 

muitos desses grupos étnicos que habitavam a costa da Palestina foram responsáveis 

por formar uma espécie de associação de exímios navegantes os quais invadiram 

muitos territórios no final da era palaciana no Mediterrâneo, e eles ficaram 

conhecidos como os “Povos do Mar” (D´AMATO; SALIMBETTI, 2015, p.5). O 

estilo da cerâmica encontrada na região do Chipre revelou a característica multiétnica 

provinda desses. Para os pesquisadores D´Amato e Salimbetti, esse povo foi 

responsável por contribuir no colapso de algumas civilizações e, consequentemente, 

na ampliação do processo migratório em várias partes do mundo mediterrâneo. Desse 

modo podemos rastrear alguns dos principais indícios no período pré-homérico que 

foram basilares para o processo de formação das primeiras cidades-estados gregas.  

 
33 Em muitas culturas antigas — como a cultura egípcia por exemplo — eram os responsáveis pelas 

funções sacerdotais. 

34 Εὐπατρίδαι, γεωργός και θῆτές /eupátridas, geórgos e thétes. O último termo levanta ainda muita 

polêmica entre os especialistas. Seja como for, o seu emprego pode ser encontrado na Odisseia de 

Homero (Od.4.644).  



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

88 
 

      Dentro de tudo que foi exposto até aqui, eis que surgem as seguintes questões: 

qual é o sentido da palavra polis para um grego do período clássico? Será que é 

possível obtermos algumas pistas sobre o desenvolvimento histórico da cultura 

helênica em alguma obra desse período? São esses dois pontos que pretenderemos 

investigar nos próximos parágrafos para ampliar o nosso horizonte em torno de nossa 

reflexão sobre esse conturbado processo que foi problematizado a partir do século 4 

a.C. entres os gregos. 

       Segundo Aristóteles35,  a polis é um fenômeno natural, pois todo o homem tem 

por natureza36 a obrigação de viver em comunidade. Mas, como lembra o grande 

geógrafo grego Pausânias37, o significado dessa palavra vai muito mais além de um 

mero amontoado de pessoas. Há condições de infraestruturas básicas que abrangem 

não apenas a noção de arquitetura espacial e urbanismo, mas também a ideia de bem-

estar38, que por sua vez sugerem certas condições sociais, culturais e políticas bem 

específicas para a construção desse importante conceito para os gregos. O 

fundamento de planejamento de uma cidade-estado envolve quatro pontos 

essenciais, a saber: saúde, defesa, adequação à atividade política e beleza39. Essa 

noção passa a ser aprimorada a partir do conceito de casa40, primeiro núcleo familiar 

que está amparado no sentido de propriedade material e espiritual oriundo do âmbito 

religioso desses primeiros clãs (COULANGES, 1988, p.44). Mas, por natureza, a 

pólis é anterior à casa, pois o todo é sempre anterior à parte. Essa é a chave principal 

 
35 Vide Aristóteles, Política (livro I - 1252 a) e Diógenes de Laércio (DL V-27), no qual o famoso 

biógrafo grego menciona uma obra de Aristóteles conhecida na Antiguidade pelo seguinte nome: 

Constituições de 158 Cidades, em geral, e em particular das democráticas, oligárquicas, 

aristocráticas e tirânicas. Através desse título podemos tirar duas informações valiosíssimas para o 

estudo dessas cidades-estados. A primeira é a informação da existência de 158 pólis até o período de 

Aristóteles. A segunda é o fato de haver pelo menos quatro formas de governo que eram aplicadas 

nessas cidades desde o período pré-homérico até o clássico. Nesse sentido, essa obra poderia fazer 

parte dos estudos do filósofo sobre a política, que incluem também o livro da Constituição dos 

Atenienses e a Política. 

36 Kατά Φύσιν / kata phýsin. 

37 Vide Pausânias, Descrição da Grécia (10.4.1). 

38 Εὐδαιμονία/eudaimonia. 

39 Kαλός καγαθός/kalós kagathós e Κόσμος/kósmos. Ο primeiro termo carrega o sentido de excelência 

nas ações enquanto o segundo apresenta a ideia de ordenamento e harmonia. Juntos eles formam as 

principais noções para a busca da plenitude existencial que engloba de modo mais abrangente o plano 

físico e espiritual desse conceito. Vide Aristóteles, Política (livro I – 1330 a 1334). 

40 Οἶκος/oikos.  



MISCIGENAÇÃO E MULTICULTURALISMO:  ALGUNS APONTAMENTOS SOBRE O 

SURGIMENTO DO CONCEITO DE CIDADE NA GRÉCIA ANTIGA 

89 
 

que fundamenta a nossa hipótese. No livro da Política41, o filósofo macedônio afirma, 

através de uma perspectiva biológica, que a aldeia em sua forma natural se assemelha 

a uma colônia onde seus membros são chamados de irmãos de leite42. Por isso, as 

primeiras cidades-estados eram governadas por reis, assim como os bárbaros43, que 

resultaram da união de pessoas submetidas aos reis, tendo em vista que todas as casas 

estão regidas pelo homem mais antigo. Logo, as colônias se formaram através dessa 

lei natural de parentesco. E ele segue, nessa mesma passagem, dizendo que os 

antigos acreditavam que os deuses se governam monarquicamente. Desse mesmo 

modo, os homens buscam viver a sua imagem e semelhança no mundo dos mortais. 

Um dos pontos frutuoso de se destacar em sua análise filosófica é que ela revela todos 

os elementos que foram utilizados de modo sequencial para o desenvolvimento de 

sua argumentação o qual se coaduna com as fontes expostas no presente estudo. A 

partir desses fatos é possível tentar reconstruir esse obscuro percurso da 

historiografia pré-helênica. A forma sintética e didática de como Aristóteles reúne 

essas informações impressiona qualquer um com o interesse de estudar a origem da 

cultura grega, pois nele podemos encontrar os principais pontos da historiografia 

helênica em seus primórdios em apenas um único capítulo. Mas não podemos nos 

esquecer que há ainda muitas questões a serem respondidas em torno desse grande 

problema. As obras de Platão e Aristóteles sempre partem de uma perspectiva 

ateniense. Logo, elas não podem ser as únicas referências para um estudo mais 

elaborado sobre esse tema. Para termos uma noção desse problema, basta lembrarmos 

a falta de muitas informações de como eram organizadas outras cidades-estados 

desse mesmo período. Essa tarefa ainda demanda muitos esforços entre os 

pesquisadores para uma visão mais ampliada sobre esse problema na Antiguidade.  

        O historiador francês Gustave Glotz (GLOTZ, 1928, p.16) ressalta que a razão 

da grandeza da pólis, e de suas fraquezas, é que essa ideia foi repartida numa 

infinidade de cidades formadoras de um número correspondentes de estados, e isso 

acabou gerando muitas confusões na reunião das fontes. É importante ressaltarmos 

que no contexto grego essas duas noções eram intercambiáveis. A fragmentação 

geográfica dessa região foi essencial para a distribuição administrativa. Segundo o 

 
41 Aristóteles, Pol.(livro I – 1252 e). 

42 Όμογαλακtες/homogalaktes. 

43 Estrangeiros.  



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

90 
 

biógrafo grego Diógenes de Laércio44, havia no território grego 158 constituições45, 

ou seja, 158 cidades-estados que formavam o corpo helênico de modo plural. Esse 

número expressivo nos apresenta uma dimensão da fragmentação territorial que foi 

determinante no processo de expansão geopolítica46 e cultural que, nesse contexto, 

também compreendia colônias que foram ocupadas durante as campanhas militares. 

Esse fato por si mesmo já apresenta uma grande diversidade que foi produto da 

miscigenação e o multiculturalismo dos gregos em sua formação. 

       Para ganhar o estatuto de cidade-estado, era necessário que cada um desses 

territórios atendesse a alguns critérios na parte arquitetônica e política. Era necessário 

também que compartilhassem o mesmo idioma47, as crenças e as leis. O caráter 

híbrido e plástico que pode ser notado em sua religião politeísta48, e no caráter 

competitivo49, foram basilares na difusão cultural e da expansão política. Ao dividir 

seus habitantes em duas categorias denominadas entre ser cidadão50 e não-cidadão51, 

 
44 Diógenes de Laércio, “Da vida e doutrinas dos filósofos ilustres” (DL V-27). 

45 Πολιτεία/Politéia. Esse termo é aplicado pelo filósofo estagirita com inúmeras conotações em suas 

obras. Em alguns casos ele carrega o sentido geral de constituição ou regime. Em outros, ele também 

aparece como um sinônimo para a “Democracia”. Dentro do contexto grego, esse termo carrega os 

seguintes sentidos: “organização política”, “república”, “poder político”, “vida política”, 

“cidadania”, “governo”, “direito político”, “direito da polis”. A beleza poética da língua grega é algo 

fascinante, pois todas essas significações flutuam a partir de um centro gravitacional semântico que 

permite ao filósofo utilizar com máxima liberdade algumas dessas definições, aplicando a mesma 

palavra em uma única sentença, explorando cada contexto que esse importante termo abrange. Logo, 

o processo de tradução de qualquer texto grego precisa levar esse fato em consideração. Para mais 

informações, recomendamos a leitura da introdução o seguinte livro: ARISTÓTELES, A Constituição 

dos Atenienses. Trad. de Delfim Ferreira Leão. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2003. 

46 Esse é um ponto extremamente essencial para estudar o processo do desenvolvimento sociopolítico 

e cultural grego. Esse caráter geográfico fragmentário influenciou profundamente as relações sociais 

e políticas. Nesse sentido, as obras platônica e aristotélica nos oferecem informações preciosas sobre 

as idiossincrasias da cultura helênica que na sua origem partiu da assimilação de costumes e crenças 

de outros povos. 

47 Esse é, sem dúvida, um dos pontos mais importantes, sobretudo quando a palavra passa ser o 

instrumento essencial para o exercício e manutenção do poder político entre os gregos.   

48 No âmbito da mitologia, o processo multicultural é mais evidente. Há várias divindades 

antiquíssimas que foram referências para a formação da religiosidade helênica que podemos encontrar 

em materiais arqueológicos em alguns sítios na região do Mediterrâneo. Para mais informações sobre 

esse ponto, recomendamos a leitura do seguinte livro: NILSSON, P.M. The mycenaean origin of greek 

mythology, ed. University of California Press, 1932. 

49 Ἀγών/agon é o daimon que personificava a disputa para os gregos. Os jogos olímpicos representam 

a expressão máxima da importância desse fenômeno na vida helênica. 

50 Πολίτης/polites. 

51 Mulheres, crianças, trabalhadores, escravos e estrangeiros não poderiam participar das decisões 

políticas. Posteriormente, apenas os trabalhadores ganham espaço político a partir da intervenção de 

Sólon e das reformas de Clístenes.  



MISCIGENAÇÃO E MULTICULTURALISMO:  ALGUNS APONTAMENTOS SOBRE O 

SURGIMENTO DO CONCEITO DE CIDADE NA GRÉCIA ANTIGA 

91 
 

os gregos aprimoraram, desde o início, a sua constituição a qual tinha a guerra52 

como o parâmetro central de seu processo civilizacional. Essa distinção entre os seus 

membros apresenta um dos primeiros mecanismos reveladores de um sistema 

eficiente de fundamentação política através do conflito. Esse fenômeno natural e 

humano53 desde a Idade do Bronze deixou profundas marcas no processo da 

subjetividade coletiva grega.  

      Os inúmeros conflitos humanos produzem dissabores em qualquer sociedade por 

causa da morte e da destruição. Sendo esse também um dos motivos de muitos 

processos migratórios no mundo antigo. O desmantelamento de qualquer cultura 

passa pelo fenômeno da guerra. Se olharmos a historiografia grega a partir do período 

homérico, podemos ter uma noção de como esse fenômeno era cultuado no processo 

pedagógico da aristocracia. As diversas derrotas foram formando marcas que 

produziram uma espécie de banco de experiências para o estudo de estratégias 

militares mais eficazes. Uma cidade-estado como Esparta, por exemplo, despontou 

no mundo grego por colocar a formação guerreira de seus cidadãos como algo 

essencial para a sua organização sociopolítica. Sem dúvida alguma, dentro do grupo 

de todas as cidades-estados, ela foi a mais preparada para o combate militar. Os 

lacedemônios foram descendentes diretos dos dóricos, uma das quatro principais 

tribos que ajudaram a compor a civilização helênica. A sua postura isolacionista e 

sóbria ajudou a manter uma estrutura política que estava totalmente voltada para o 

ambiente da guerra. Nesse contexto cultural, ser cidadão era equivalente a ser militar. 

As decisões políticas apenas poderiam ser tomadas por aqueles capazes de participar 

em um campo de batalha defendendo a honra e a liberdade de sua cidade, pois as 

ações vitoriosas eram o critério para o ingresso direto na participação e organização 

da pólis. É importante ressaltarmos que essa era uma característica oriunda da 

aristocracia guerreira integrante da antiga realeza micênica (VERNANT, 1989, 

p.35), e atravessou o período pré-homérico incólume até perder o seu espaço através 

das reformas de Clístenes54 com a ampliação do regime democrático para os outros 

 
52 Πόλεμος/pólemos.  

53 Φύσις  και νόμος/phýsis kai nomos. 

54 Por volta do século V a.C. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

92 
 

grupos sociais menos favorecidos55 em Atenas. Essa mudança também pôde ser 

notada na nova formação de combate da falange hoplita, que operava através de um 

bloco sólido e coeso, e não mais no destaque do caráter individual do guerreiro como 

aparece descrito nos cantos da Ilíada56.  

        Mesmo com a queda da monarquia, no final da Idade de Bronze, essa moral 

continuou exercendo uma profunda influência na formação espiritual helênica. 

Dentro da poesia homérica, por exemplo, o valor da coragem e da excelência 57 — 

que juntas formam o binômio para a práxis política e militar em seus primórdios —

eram essenciais para a educação dos jovens aristocratas. Logo, todo o conteúdo 

repassado em hexâmetro dactílico58 da poesia épica visava transmitir esses 

fundamentos morais que deveriam ser utilizados para a formação adequada de cada 

futuro político. Esse éthos59 voltado para a guerra é mais uma evidência da herança 

pré-homérica que foi mantida para atender ao seu respectivo contexto sociopolítico, 

no período pré-homérico, através de um modelo axiológico voltado para a coragem 

e a honra.   

        Algumas questões surgem diante dessas evidências expostas no último 

parágrafo: em primeiro lugar, como essa herança cultural sobreviveu ao tenebroso 

período da Idade das Trevas? Mesmo depois da queda da antiga realeza micênica e 

da nova fusão cultural entre algumas tribos, esse legado ainda permaneceu vivo na 

formação do processo de subjetividade coletiva helênica. Como a reunião entre essas 

tribos foi possível? Essas perguntas nos levam para uma fascinante viagem 

 
55 Para Platão, a Democracia é um regime que surgiu através da perversão da Aristocracia. Esse dado 

é extremamente relevante para entendermos a sua leitura crítica de cada uma dessas antigas 

constituições. Não é novidade alguma que o filósofo era um crítico contumaz desse regime que 

condenou o seu mestre à morte. Para mais informações sobre esse ponto vide Platão, “República” 

(livro V – 545-550 e), e o seguinte artigo: FACÃO, Emerson. Democracia, liberdade e poesia: a grande 

revolução popular de Atenas. Revista Ítaca - Revista dos alunos de pós-graduação em Filosofia da 

Universidade Federal do Rio de Janeiro.   

56 Para essa questão, recomendamos a leitura do seguinte livro: VICTOR, David Hanson, The Western 

Way of War: Infantry Battle in Classical Greece. University of California Press, 1989. 

57 Ανδρεία και ἀρετή/andreia kai aretê.  

58 Hexâmetro dactílico (do grego: εξ, héx, “seis”, e μέτρον, métron, “medida”) ou hexâmetro heroico 

é uma estrutura métrico poética, ou esquema rítmico, que era utilizado pelos antigos poetas gregos. É 

tradicionalmente associado à poesia épica, tanto grega quanto latina, como por exemplo a Ilíada e a 

Odisseia de Homero, e a Eneida de Virgílio na literatura latina. 

59  ἔθος/éthos é o conjunto de costumes pertencentes a cada cultura. No caso dos gregos, a guerra foi 

sem dúvida alguma um fenômeno determinante para esculpir os valores mais importantes de sua 

cultura. 



MISCIGENAÇÃO E MULTICULTURALISMO:  ALGUNS APONTAMENTOS SOBRE O 

SURGIMENTO DO CONCEITO DE CIDADE NA GRÉCIA ANTIGA 

93 
 

investigativa que deve partir das evidências deixadas em diversos sítios 

arqueológicos em vários cantos da região mediterrânea. Segundo algumas fontes 

(YASSUR-LANDAU, 2010, p.7), esse processo de intercâmbio cultural foi 

comprovado primeiramente através dos vestígios encontrados de várias embarcações 

que apontam para um intenso fluxo de deslocamento hidrográfico, essencial para a 

união entre o Ocidente e o Oriente na Antiguidade, e, como ressaltou o grande 

historiador francês Jean-Pierre Vernant (VERNANT, 1989, p.13), não havia nesse 

momento uma separação entre essas duas regiões. O território egeu e as ilhas gregas 

formavam uma grande extensão territorial ocupada por culturas afins que, na visão 

de muitos historiadores, ao comparar os materiais arquitetônicos e pictóricos, de 

várias civilizações habitantes dessa região durante o Período de Bronze, surge para 

nós a impressão de que essas obras foram criadas pelo mesmo corpo de artistas, 

arquitetos e pintores60.  

       Doravante, torna-se impossível ignorar todas as evidências trazidas pela 

Arqueologia sobre esse passado mais remoto das culturas as quais povoavam o 

Mediterrâneo. Esses dados revelam que a grande expansão econômica e social desses 

povos fora obtida pelo comércio exterior que simultaneamente impulsionou o 

aperfeiçoamento da geometria, astronomia e da navegação. O desenvolvimento 

tecnológico tornou possível a ampliação dos recursos militares na parte marítima e 

terrestre os quais eram empregados para a defesa das fronteiras, e nas construções de 

fortificações, e de vários portos que deveriam ser utilizados para o recebimento e 

distribuição dos produtos oriundos de várias partes do velho mundo. O requinte 

utilizado em muitos afrescos e nas cerâmicas revela o grau de sofisticação e progresso 

desses povos na Antiguidade. Esse tipo de avanço cultural só pode ser alcançado 

através do domínio da arte de navegação que forneceu os meios necessários para o 

deslocamento de inúmeras matérias primas utilizadas para abastecer várias 

localidades da região do mar Egeu.  

        Para o sucesso de tal objetivo esses povos foram obrigados a formarem vínculos 

de proximidade a partir do conceito de hospitalidade, determinante para o surgimento 

de uma identidade multicultural entre eles na Idade do Bronze. A nossa hipótese 

 
60 Para mais informações sobre essa questão, recomendamos a leitura do seguinte livro: WOOLLEY, 

Leonard Charles. A Forgotten Kingdom, Edit. By Penguin Books, 1953. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

94 
 

caminha na direção de que esse fenômeno foi um dos fatores para o alcance da 

prosperidade que forneceu riqueza e facilitou, posteriormente, o processo de 

miscigenação consumada na reunião dessas tribos no início da formação cultural 

helênica. A grandeza desse tempo foi imortalizada em versos por muitos aedos e 

esculpida por todas as construções arquitetônicas e metálicas que mantiveram a sua 

altivez mesmo depois das catástrofes originadas por causas naturais e humanas as 

quais findaram esse período. As lembranças desse passado glorioso, ao lado desse 

momento fatídico, que gerou um profundo sentimento de desespero e impotência, 

jamais poderiam ser esquecidas por esses remanescentes os quais posteriormente 

tiveram que buscar forças para a reconstrução de suas vidas a partir dessas memórias 

mantidas pela tradição oral. É importante ressaltar que a oralidade foi o principal 

instrumento de transmissão e armazenamento de conhecimento dessas culturas 

antigas. Como ressaltou Vernant (VERNANT, 1989, p.25), a escrita micênica nesse 

período tinha a única função de registrar e controlar a produção da realeza. Logo, 

não era o meio utilizado para reunir os principais fundamentos religiosos, 

pedagógicos, políticos e jurídicos. Esse patrimônio foi mantido através da eficiente 

técnica mnemônica a serviço da oralidade conquistada pelo aprofundamento do 

conhecimento musical que foi desenvolvido desde a civilização cicládica. A própria 

origem desse fenômeno revela na mitologia a sua íntima relação com a arte das 

musas61. Sendo elas as divindades62 responsáveis por manter vivo todo o conteúdo 

religioso e sapiencial, e das principais diretrizes da organização política e jurídica da 

realeza micênica (DETIENNE, 1967, p.17). E a sua manifestação ocorre na força 

persuasiva e expressiva emitidas pela fala inspirada do aedo63: 

[HOMERO, Ilíada] Ó Musas, me dizei, moradoras do Olimpo, divinas, 

todo-presentes, todo-sapientes (nós, nada mais sabendo, só a fama 

ouvimos), quais eram, hegemônicos, guiando os Dânaos, os príncipes e 

os chefes. O total de nomes da multidão, nem tendo dez bocas, dez 

línguas, voz inquebrável, peito brônzeo, eu saberia dizer, se as Musas, 

filhas de Zeus porta escudo, olímpicas, não derem à memória ajuda, 

renomeando-me os nomes. Só direi o número das naves e os navarcas que 

assediaram Troia. Pemeleu, Protoénor, Lito, Arcesilau, mais Clônio iam 

à testa dos Beócios, de Áulide pétrea, de Híria, de Esqueno, Escolo e de 

Eteono mil montanhosa, Téspio, Graia, Micalesso vasta em planícies; de 

Harma, de Iléssio, de Eritras; os de Eleona, Peteona, Hila, de Ocaleia, 

 
61 Μουσική/mousiké. “Arte das musas”. 

62 Μοῦσαι (Moũsai) são divindades responsáveis pela inspiração simbólica no campo da música, arte, 

literatura e ciência na mitologia grega.  

63 Antigo cantor popular. 



MISCIGENAÇÃO E MULTICULTURALISMO:  ALGUNS APONTAMENTOS SOBRE O 

SURGIMENTO DO CONCEITO DE CIDADE NA GRÉCIA ANTIGA 

95 
 

Medeona, bem construída, Tisbe, columbário riquíssimo, e os de 

Eutréssio, de Copas, e os vindos de Coroneia e de Haliarto verdejante, e 

os de Plateia e Glissa, os de Hipotebas, pólis bem construída, os de 

Onquesto veneranda, bosque de Posêidon, esplêndido, e os de Arna, 

riquíssima em pâmpanos, de Nisa divina e Mideia, e os de Antédon, 

extremo ponto na fronteira. Cento e cinquenta naves da Beócia, e nelas, 

em cada barco, cento e vinte homens de guerra. Os nativos de Asplédon, 

de Orcômeno, Mínias, Ascálafos e Iálmeno comandam, filhos de 

Astíoque com Ares (o deus alcançara a virgem casta no alto do palácio 

de Áctor, o Azeide, onde às ocultas no leito a possuíra; esses, em fila, 

enchiam trinta naves côncavas64. 

        A partir dessa belíssima passagem exposta anteriormente, podemos ter uma 

dimensão da importância da memória que estava associada ao estudo da harmonia, 

ritmo e melodia a qual auxiliou o poder real micênico na manutenção da organização 

sociopolítica. Esse conhecimento, o qual atravessou a Idade das Trevas, foi 

determinante para a reconstrução cultural proveniente do legado fornecido pela 

mitologia mantido e repassado pela oralidade e a memória dos sobreviventes.  

       Na Paidéia, Jaeger (JAEGER, 2003, p.45) ressalta que é possível encontrarmos 

os rastros de diversos dialetos antigos nos poemas homéricos que apontam que esse 

patrimônio foi constituído com a ajuda de vários povos. Logo, ele não foi o resultado 

do trabalho intelectual de um único poeta. A partir dessa perspectiva, podemos aferir 

que essa construção coletiva, na composição desses poemas orais, pode ter sido mais 

um motivo contribuinte para estabelecer uma unificação pelo idioma entre esses 

grupos responsáveis por formarem as primeiras comunidades gregas com esse 

precioso material mnemônico. Para muitos especialistas65, o valor da memória 

popular é subestimado por causa do seu poder de remodelar e alterar alguns fatos 

históricos que misturam e distorcem o conteúdo de sua própria cronologia. Seja como 

for, a mitologia forneceu os elementos mais importantes da cultura desses povos 

antecedentes aos gregos. Nesse sentido, o multiculturalismo penetra como uma força 

espiritual inspiradora para a reconstrução social, religiosa, pedagógica e política 

desse jovem povo helênico surgido das cinzas da civilização micênica.  

          Logo, para esse vasto e disperso conteúdo mnemônico ser utilizado com 

máxima eficiência, era necessário ser recontextualizado para atender devidamente 

aos critérios da nova formação cultural provinda desse imenso e fragmentado legado 

 
64 HOMERO, Ilíada, canto II v: 484-515. Tradução de Haroldo de Campos. 

65 Para esse exemplo, cito o caso do filólogo sueco Martin P. Nilsson. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

96 
 

recebido de modo totalmente aleatório por essas diferentes tribos que foram reunidas 

após o fim da Idade do Bronze. O ponto de partida ocorreu no momento de coleta e 

filtragem dessas narrativas míticas. Consequentemente, o caráter de plasticidade e 

acronológico permite a reapropriação desse conteúdo confuso o qual pôde ser 

reutilizado na fundamentação religiosa, política, jurídica, pedagógica e social. Esse 

espaço aberto apresenta para alguns cantores inspirados um banco de imagens 

difusas que ganharão forma e consistência mais definida a partir da maestria dos 

poetas, sábios, sacerdotes e aedos. Esses homens divinos vão lapidar esse material 

para atender às necessidades específicas de cada contexto cultural. É exatamente 

nesse momento no qual podemos afirmar o valor da tradição mito-poética e a sua 

imensa utilidade no processo de aculturamento, pois ela mantém reunidos e intactos 

os principais traços do poder criativo humano que envolve a experiência e a 

imaginação. A linha que separa essas duas instâncias é praticamente invisível. Ou 

seja, ela é impossível de ser apontada por qualquer um que deseja fazê-la. O que é 

registro factual ou invenção está totalmente encoberto por um denso nevoeiro do 

implacável rio do esquecimento66. Nesse sentido, a interpretação cronológica67 

precisa desses antigos eventos se faz completamente desnecessária, e até mesmo 

nociva, nesse ambiente singular e rico da experiência subjetiva coletiva enquanto se 

porta como uma ferramenta de reorganização cultural. É importante ressaltar, ao 

contrário do que defendia o filólogo sueco Martin P. Nilsson (NILSSON, 1932, p.15), 

 
66Λήθη/Lethe. É o rio do esquecimento na mitologia grega. No período arcaico, o sentido de verdade 

(ἀλήθεια/alethéia) surgiu com o emprego do alfa privativo na frente desse substantivo que evoca 

muitas imagens poéticas e filosóficas na Antiguidade. 

67 É importante ressaltarmos aqui que o sentido de historicidade, nesse contexto, não é equivalente ao 

conceito moderno. Há uma grande polêmica entre os historiadores em torno desse assunto. Aliás, o 

termo grego em sua origem carrega o sentido de investigação: ἱστορ-ία/ historía, íon. -ιη, ἡ, inquérito, 

στορίῃσι εἰδέναι τι παρά τινος Hdt. 2.118, cf. 119; ἡ περὶ φύσεως ἱ. Pl. Phd. 96a; αἱ περὶ τῶν ζῴων ἱ. 

Arist. Resp. 477a7, al.; ἡ ἱ Id περὶ τὰ ζῷα Id. PA 674b16; ζ ζωικὴ ἱ. ib. 668b30; περὶ φυτῶν ἱ. título 

do trabalho de Teofrasto; observação sistemática ou científica, Epicur. Ep. 1p.29U.: abs., da ciência 

em geral, ὄλβιος ὅστις τῆς ἱ. E.σχε μάθησιν E. Fr. 910 (anap.); da geometria, Pythag. ap. Cordeiro. 

VP 18.89: na medicina empírica, corpo de casos registrados, Gal. 1,144; mitologia, ̔ησίοδον πάσης 

ἤρανον ἱστορίης Hermesiano. 7,22. 2. conhecimento assim obtido, informação, Hdt. 1 Praef. Hp VM 

20; ἐις ἐμὴ καὶ γνώμη καὶ ἱ. Hdt. 2,99; πρὸς ἱστορίαν τῶν κοινῶν pelo conhecimento de. D. 18.144; ψ 

τῆς ψυχῆς ἱ. Arist. reitor. 402a4. II. relato escrito de suas investigações, narrativa, história, prob. neste 

sentido em Hdt. 7,96; αἱ τῶν περὶ τὰς πράξεις γραφόντων ἱ. Arist. Rh. 1360a37, Po. 1451b3, Plb. 

1,57,5, al.; Oκ τῶν ἱστοριῶν καὶ ἐκ τῶν ἄλλων μαρτυριῶν OGI 13.12 (iii B.C.); αἱ Μαιανδρίου ἱ. 

Inscr.Prien. 37.105; κοινὴ ἱ. história geral, D.H. Ἑλληνική, ̔ρωμαϊκή, Plu. 2,191d; restringido por 

alguns à história contemporânea, Lat. rerum cognitio praesentium, Verr.Flacc. ap. Gell. 5.18: 

geralmente, história, Call. Aet. 3.1.7. para a polêmica em torno dessa questão na Antiguidade 

recomendamos a leitura dos seguintes livros: HARTOG, François. Evidência da história: o que os 

historiadores veem. Trad. Guilherme João de Freitas com a colaboração de Jaime A. Clasen. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2011. E: Os Antigos, O Passado e o Presente. Ed. UnB, Brasília, 2003. 



MISCIGENAÇÃO E MULTICULTURALISMO:  ALGUNS APONTAMENTOS SOBRE O 

SURGIMENTO DO CONCEITO DE CIDADE NA GRÉCIA ANTIGA 

97 
 

que a tradição mítica também foi responsável por fornecer o conteúdo utilizado para 

a ordenação dos mitos das epopeias, primeiramente pelos poetas e aedos, e 

posteriormente para racionalização dos logógrafos68. Era esse modo que os primeiros 

gregos encontraram para superar o sofrimento e a perda de outrora, e para recontar a 

sua História que não estava voltada para o passado, mas para a busca de um futuro 

através das ações vitoriosas no presente. A beleza do arranjo musical e rítmico do 

hexâmetro dactílico69 não tinha apenas uma finalidade instrumental, mas trazia o 

sentido primordial da poesia heroica que reúne os marcos mais importantes das 

experiências de todos os seus antepassados para a criação inovadora da cidade-

estado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
68 Logógrafo (de λόγος, γράφω, escritores de histórias em prosa), é o termo utilizado para definir os 

historiadores anteriores a Heródoto. Tucídides, por sua vez, utilizou o termo para qualificar seus 

antecessores, razão pela qual hoje se distingue entre os novos e velhos logógrafos.  

69 Vide a nota 20. 



98 
 

7 
 

EL NACIMIENTO DEL TIEMPO HISTÓRICO EN EL 

PENSAMIENTO RELIGIOSO DE LOS GRIEGOS 

Prof. Dr. Lucas Rodrigo 

(UNLZ – Universidad Nacional de Lomas Zamora - Argentina) 

 

 

¿Cuándo nació el tiempo histórico? ¿A partir de cuándo comenzamos a contar? Los 

antiguos griegos respondieron a estos interrogantes con una serie de historias que, 

combinadas las unas con las otras, sugieren que el tiempo se fue ordenando, 

simultáneamente, en distintos niveles y con finalidades diferentes. 

Para los griegos de comienzos de época arcaica, el tiempo histórico no tiene 

relación directa con la escritura. No es el tiempo de los registros escritos, sino más 

sencillamente el tiempo ordenado, aquél que podemos dividir en un pasado, un 

presente y un futuro y que no es otra cosa, en definitiva, que la medida de la 

humanidad de hierro, la expresión de su mortalidad, de su finitud. Pero es también el 

tiempo de las creaciones humanas, el que nos corresponde a nosotros y a nuestra 

propia identidad, no el tiempo originario de los dioses y los héroes; es el tiempo que 

podemos medir, el que vemos pasar, y también, cómo no, el que alguna vez habrá de 

agotarse para que todo vuelva a comenzar. 

INTRODUCCIÓN 

¿Qué queremos decir con “tiempo histórico” al referirnos a una sociedad que todavía 

no conocía la historia? ¿Qué papel juega la escritura en esta concepción? Para los 

griegos de los siglos VIII a VII a.C., que conocían la escritura pero desconocían la 

historia, el estudio y la indagación de los textos escritos no era un factor determinante 

para el conocimiento del pasado. El pasado glorioso se encontraba en las grandes 

gestas, en las hazañas, en los hechos memorables de un tiempo remoto que forjaron 

la identidad griega y que, por ese motivo, eran evocados por los poetas itinerantes 

con motivo de las grandes celebraciones.  



EL NACIMIENTO DEL TIEMPO HISTÓRICO EN EL PENSAMIENTO RELIGIOSO DE LOS 

GRIEGOS 

99 
 

Pero los propios griegos solían distinguir y, cuando querían indagar en el 

pasado reciente, no dudaban en echar mano de archivos de todo tipo, como las 

crónicas de arcontes, las inscripciones de los templos o las listas de los vencedores 

olímpicos, que estaban a su disposición. ¿Dónde se encuentra, entonces, el límite 

entre una y otra forma del pasado? ¿Cuál es su punto de contacto y de separación? 

Entre el tiempo de las grandes realizaciones y el tiempo que acá elegimos llamar 

“histórico”, entre la época divina de los orígenes y la época humana del presente, 

existe una zona de frontera en el que el tiempo del mito se difumina y cambia, se 

expande y se ramifica, pero también se ordena, se complejiza y adquiere su propia 

identidad hasta convertirse en el tiempo de la historia. 

EL TIEMPO GENERACIONAL 

Así como los griegos imaginaron varias humanidades intermedias antes de la nuestra, 

así también concibieron varios tiempos intermedios antes de nuestro tiempo. Los 

mitos que nos hablan del ordenamiento del tiempo histórico son, esencialmente, 

reflexiones acerca de un tiempo fundante que establece las condiciones y marca los 

ritmos en los que ha de moverse el tiempo de la historia. 

El primer capítulo de este largo relato se remonta a los orígenes del mundo, a 

la época en que Crono castró a su padre, Urano, el Cielo nocturno, para obligarlo a 

separarse de Gea, la Tierra madre, con la que no paraba de copular. La separación 

del cielo y la tierra abrió el cosmos al espacio y el tiempo. El espacio adquirió, así, 

el rostro a la vez amable y amenazador de Gea, esa divinidad primordial que hasta 

entonces había sido casi exclusivamente el soporte del mundo, su cimiento, pero que 

a partir de ese momento contaría con el honor de ser también y, por sobre todas las 

cosas, su imagen, su forma visible, su superficie: una vasta extensión de tierra y 

vegetación rodeada de horizonte, hogar y sustento de la mayor parte de las criaturas 

que existen. A su vez, el tiempo, que los antiguos griegos medían en generaciones, 

hizo su aparición bajo la forma del nacimiento de los Titanes, la primera generación 

de dioses. Crono, el más joven de los hermanos, se revelaba así el liberador del 

tiempo, del khronos: su nacimiento ponía en marcha el paso lento, pero inevitable, 

del recambio generacional.  



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

100 
 

Al nacer en último lugar de la primera generación, Crono se convirtió en el 

soberano de un tiempo cuya marcha se evidencia, desde entonces y en razón de eso 

mismo, al comienzo y al final de cada existencia individual: es el tiempo inexorable 

de las Erinias. Surgidas de la sangre del miembro de Urano mezclada con la tierra, 

las Erinias son las divinidades que tienen por función llevar de generación en 

generación el recuerdo del acto cruel cometido por Crono contra su padre y vengar 

los delitos semejantes ocurridos en el seno de la familia. En su aspecto monstruoso, 

en sus sonidos espeluznantes y en su acoso y persecución incansables las Erinias 

encarnan la implacabilidad de un tiempo que no perdona y que despliega en su avance 

arrollador el carácter, las condiciones y las consecuencias del acto violento del que 

surgió. 

Con el nacimiento de las Erinias los días de Crono estaban contados: el mismo 

tiempo que él se había encargado de poner en marcha ahora se volvía en su contra 

marcando la cuenta regresiva hasta el final de su mandato y el castigo de su falta. 

Como Urano y Gea le habían vaticinado que su destino era caer a manos de uno de 

sus hijos, Crono, el soberano del tiempo, en un intento desesperado por frenar lo 

irrefrenable, se propuso detener el paso inevitable del tiempo impidiendo la aparición 

de una nueva generación: cada vez que Rea, su hermana y esposa, daba a luz un hijo, 

Crono lo devoraba; así se comió en primer lugar a Hestia, la mayor; luego a Deméter 

y Hera; y finalmente a Hades y Poseidón. Una artimaña tramada por Rea en 

complicidad con otras divinidades de la astucia impidió que devorara también a Zeus, 

lo que supuso un viraje de los acontecimientos y marcó el principio del final de la 

tiranía de Crono. 

Pero la victoria de los dioses Olímpicos contra los Titanes no estuvo completa 

hasta que Zeus, para asentarse en el poder, no consiguió expulsar el tiempo 

generacional del mundo de los dioses para enviarlo definitivamente al mundo de los 

hombres. ¿Y cómo lo consiguió? Invirtiendo el método utilizado por su padre: si 

Crono había ido devorando a todos sus hijos a medida que nacían, Zeus, ante un 

vaticinio semejante, optó por impedir únicamente el nacimiento del aquel hijo que 

suponía una amenaza para él, no devorándolo apenas hubiera nacido, sino evitando 

que naciera al devorar a su madre.  



EL NACIMIENTO DEL TIEMPO HISTÓRICO EN EL PENSAMIENTO RELIGIOSO DE LOS 

GRIEGOS 

101 
 

A partir de ese momento, las nuevas generaciones de dioses se sumarían a las 

anteriores sin deponerlas y el tiempo generacional, que marca el paso de la vida, 

dejaría de ser una amenaza entre los dioses para pasar a ser el símbolo de la vida 

efímera entre los hombres. Desde entonces, los dioses no envejecen más, viven en un 

tiempo detenido, en un presente eterno, sin mácula, libres de todo tipo de amenazas, 

en tanto que los seres humanos, atravesados por la incertidumbre pero provistos de 

esperanza, se definen a sí mismos como ephímeroi, “seres de un solo día”, no sólo 

por el hecho evidente de que su vida es breve, sino también y sobre todo porque está 

hecha de tiempo1. 

EL TIEMPO ESTACIONAL 

El mismo cambio de soberanía que en el mundo de los dioses supuso el ordenamiento 

del tiempo generacional en el mundo de los hombres se manifestó bajo la forma de 

otro ordenamiento, la división del tiempo en estaciones. Es lo que cuenta el mito del 

rapto de Core. 

La escena se sitúa en un prado florido, un leimón. Se trata de un lugar descrito 

en términos muy semejantes al prado en el que Hilas fue raptado por las Ninfas o a 

aquel otro más famoso, el de la isla Anthemoesa, en el que las Sirenas hacían presa 

de sus víctimas. Las flores de este prado son rosas, azafranes, violetas, jacintos y el 

misterioso narciso, que la tierra produjo por voluntad de Zeus para engañar a Core y 

complacer a Hades, en la versión del el Himno homérico a Deméter. El engaño al 

que se refiere el poema consiste en que el narciso, en griego nárkissos, fue concebido 

como un narcótico (del griego narkóo, “entumecer”) para producir nárkesis, 

“entumecimiento, letargo, sopor”. 

Al cruzar el umbral del Hades en un estado de ensoñación, Core se asemeja a 

aquellos hombres de oro de quienes Hesíodo afirmó que, tras vivir “como dioses”, 

hóste theoí2, morían hosth’ hýmno dedmeménoi, “como domados por el sueño”3. La 

semejanza no es fruto de la casualidad: los hombres de oro vivían epì Khrónou, “en 

 
1 VIDAL-NAQUET, P. 1983: 67. 

2 Hesíodo, Trabajos, 112. 

3 Ibíd., 116. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

102 
 

tiempos de Crono”4, y lo que llega al final con el rapto de Core es precisamente eso, 

la época injusta del reinado de Crono. Pero ese rapto no es únicamente una muerte; 

es también, y antes que eso, un casamiento: el casamiento de Core con Hades. Lo 

que el mito expresa bajo la forma de un rapto no es otra cosa que el acto central del 

ritual del casamiento, que consiste en el traslado de la novia de la casa del padre a la 

casa del novio. Entendido de esta manera, el acuerdo previo entre Zeus y Hades se 

revela como el pacto de engýe, el acuerdo prenupcial entre el padre de la novia y el 

prometido que para los antiguos griegos era garantía de matrimonio. 

Desde el mismo momento en que se casa con Hades, Core se convierte en 

Perséfone, la soberana del mundo de los muertos. Pero para que su reino no quede 

aislado, esto es, para que las potencias infernales desempeñen en el dominio de la 

vida la acción propiciatoria que se espera de ellas, Perséfone debe retornar 

periódicamente a la superficie, debe volver a convertirse en Core y debe establecer 

con el arriba una relación de oposición y de complementariedad que garantice el 

perpetuo retorno de la vida. El resultado es el surgimiento de las estaciones. Este 

nuevo tiempo, el estacional, surge, lo mismo que el anterior, de las entrañas de la 

tierra. Y esta vez lo hace, además, para conferir a las potencias que quedaron 

encerradas en el Tártaro la función que les corresponde en el nuevo ordenamiento del 

mundo. 

EL TIEMPO HUMANO 

Para que el tiempo acabe por ordenarse tiene que andar todavía un último tramo. Y 

para eso es necesario que vuelva a nacer, por tercera y última vez, de la tierra. Si el 

primer nacimiento del tiempo a partir de Gea hizo de la tierra sustento una tierra 

espacio, una tierra relieve; si el segundo nacimiento del tiempo convirtió a Gea en 

una tierra germinadora, el tercer y definitivo nacimiento del tiempo tuvo por función 

transformar a la tierra en espacio doméstico, en tierra de labranza, en khora. 

La acción, una vez más, tiene lugar en una llanura; esta vez se trata de la 

llanura de Mecone, el mismo lugar en el que, andando el tiempo, habría de situarse 

la ciudad de Sición. En medio de un duelo de inteligencia que lo enfrenta a Prometeo, 

Zeus se propone derrotar definitivamente a su rival haciendo caer sobre sus 

 
4 Ibíd., 111. 



EL NACIMIENTO DEL TIEMPO HISTÓRICO EN EL PENSAMIENTO RELIGIOSO DE LOS 

GRIEGOS 

103 
 

defendidos lo que Hesíodo denomina dólon aipýn amékhanon, “un engaño contra el 

cual no existe defensa”. Para eso, convocó a los Olímpicos dotados de inteligencia 

astuta y capacidad de engaño (lo que los griegos llamaban metis) y a cada uno de 

ellos le encomendó una tarea. A Hefesto le ordenó mezclar tierra con agua y modelar 

“una hermosa y amable imagen de doncella” (parthenikés kalón eidos epératon), 

dotarla de voz y vitalidad humanas y hacerle un rostro tan hermoso que recuerde al 

de las diosas inmortales. A Atenea le encargó vestirla con un peplo y un velo hechos 

con sus propias manos e inspirarle el arte del tejido en toda su perfección. A las 

Gracias, las Horas y la Persuasión les correspondió engalanarla con collares de oro y 

flores en el cabello. Afrodita, la experta en el amor, le enseñó cómo conquistar a los 

hombres con caricias y halagos cautivadores. Hermes le colocó una “mente de perra” 

(kinós noos), “un carácter engañador” (epíklopon ethos) y un puñado de mentiras en 

el pecho. Hefesto le regaló una hermosa diadema de oro en la que estaban cincelados 

todos los animales salvajes que habitan la tierra, el cielo y el mar, y, por último, 

Atenea ajustó cada uno de los regalos en su preciso lugar y dio al conjunto su toque 

distintivo. 

Creada de esta manera a partir de tierra para alumbrar a la manera de la tierra, 

Pandora asumió la tarea de garantizar la continuidad del orden natural y al mismo 

tiempo su superación en el plano de la cultura. Con ella apareció el genos gynaikón, 

la “raza de las mujeres”, que inauguró una nueva y más civilizada forma de reproduc-

ción. Si antes los hombres brotaban de la tierra y obtenían de ella sin esfuerzo todo 

lo necesario para vivir, a partir Pandora están obligados a nacer de la unión de un 

hombre y una mujer y a ganarse su propio sustento trabajando la tierra con esfuerzo 

y sudor.  

A la luz de todo lo anterior, podemos ver que el proceso por medio del cual 

el tiempo se ordena es el mismo proceso por el cual se ordena la tierra. En cada una 

de las distintas etapas el tiempo brota de la tierra para luego volver a hundirse en ella; 

y cada vez que esto sucede, no sólo el tiempo sino también la tierra se transforman. 

Para que el tiempo mítico se convierta en un tiempo histórico, la tierra cosmogónica 

debe convertirse simultáneamente en una tierra humana. Ahora se entiende, entonces, 

que el peligro de deshumanizar la tierra, es decir, el peligro de no trabajarla, de no 

ararla, de no sembrarla, de no cumplir con lo que los dioses nos encargaron, se 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

104 
 

traduce en el peligro mayor de retornar a la situación de los orígenes, cuando el 

tiempo no existía y el cielo aplastaba a al tierra. 

El tiempo del mito no se opone, como suele decirse, al tiempo de la historia; 

todo lo contrario: lo fundamenta, lo direcciona, le otorga un sentido. El tiempo 

histórico es, en definitiva, apenas la capa superior de un tiempo mítico que se expresa 

a través de los trabajos de la tierra y que explica nuestro papel en el mundo por 

remisión, referencia y actualidad al tiempo de los orígenes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



105 
 

8 
 

DIVERSIDADES E MULTICULTURALISMO NO 

IMPÉRIO ROMANO DO SÉCULO IV 

Prof. Dr. Claudio Umpierre Carlan 

(UNIFAL - MG) 

 

 

Durante os séculos III, IV e V, o mundo romano sofreu uma série de reformas 

administrativas, políticas, sociais, militares, econômicas e religiosas, numa tentativa 

de salvaguardar e modernizar o império. Além do perigo sassânida no Oriente e das 

invasões germânicas no Ocidente, havia o medo das sublevações. As três distintas 

dinastias, ligadas pelo sangue: Constantiniana, Valentiniana e Teodosiana, 

aproveitam desse momento de transformação, para se legitimarem no poder. Como 

corpus documental, analisaremos o papel da iconografia monetária nesse processo de 

mudança, uma máquina propagandista do Estado, legitimando o poder imperial.  

Com a morte do Imperador Alexandre Severo, assassinado por seus soldados 

no ano de 235, tem início em Roma um período conhecido como a crise do século 

III. A crise atinge todos os níveis do Império: político, social e econômico, 

produzindo uma forte pressão dos povos germânicos. 

Houve um primeiro momento, chamado de Anarquia Militar (235-268), em 

que os imperadores eram nomeados por seus soldados, sendo assassinados logo 

depois. Alguns chegaram a governar poucos dias. As legiões nomeavam seus 

generais como imperadores, na esperança de receber uma recompensa. Cada legião, 

cada exército era fiel ao seu comandante. Quando o comandante não fazia o 

prometido era assassinado por seus subordinados.  

A outra fase é a dos Imperadores Ilírios (268-284), caracterizada por um 

grupo de governantes, originários da Ilíria (atual Europa Oriental, perto da Albânia). 

Na tentativa de resolver os problemas socioeconômicos criados durante a Anarquia 

Militar, eles tentaram realizar uma série de reformas. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

106 
 

Após o assassinato do imperador Numeriano (283-284), Caius Aurelius 

Valerius Diocles Diocletianus, Diocleciano (245-313), nascido perto de Salona (hoje 

Split ou Spalato, cidade e porto da Croácia), foi proclamado imperador por seus 

soldados. Seu pai era um liberto (ex-escravo) da Dalmácia (litoral da Croácia). Para 

evitar um fim igual ao de seus antecessores, tratou de apoiar-se em elementos de sua 

confiança e do mesmo mundo social. 

Com Diocleciano, tem início um dos programas de reformas mais importantes 

da História Romana, com o advento da restauração do Império. O Estado foi 

transformado em uma monarquia absoluta, em que o imperador possuía a autoridade 

máxima, baseada na escravidão, na servidão dos camponeses livres, na burocracia 

estatal (funcionários públicos) e no exército. Como modelo, Diocleciano copiou as 

monarquias orientais, nas quais tudo o que cercava o rei era considerado sagrado. 

Da diarquia a tetrarquia 

No ano de 286, Diocleciano inicia uma série de reformas que, por algum tempo, 

restaura a ordem. Inicialmente, é instalada uma diarquia (governo de dois) ao lado 

de Maximiano (285/286-305), amigo pessoal e colega de armas. 

 O sistema de diarquia é ampliado para tetrarquia. Para evitar futuras revoltas, 

escolhe elementos da mesma origem e camada social: Galério (305-311), seu adjunto, 

guardara gado nos Cárpatos; Maximiano, antigo colega de armas; Constâncio Cloro, 

ajudante de armas de Maximiano. Eles e seus sucessores escolheram auxiliares de 

passado idêntico. 

A ideia original de Diocleciano partia do princípio de que o Império era muito 

grande para uma só pessoa governar. Por conseguinte, ele teve o bom senso de dividir 

o território, entre pessoas de sua confiança criando, assim, a tetrarquia. Nessa mesma 

linha, ele achava que ninguém podia ficar eternamente no poder. Então, criou meios 

para que o seu governo e de Maximiano tivessem um fim. Assim, no sistema da 

Tetrarquia, os imperadores principais, Augusti, só poderiam governar durante 20 

anos. Ao término desse tempo, o poder era passado aos seus auxiliares, os Césares. 

Esses, por sua vez, passariam à função de Augustus e escolheriam outros dois 

Césares. 



DIVERSIDADES E MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO ROMANO DO SÉCULO IV 

107 
 

Aliado a esses fatos, ocorre uma inversão do eixo político. Roma passou para 

um segundo plano após a oficialização das novas capitais: Aquilea e Tréveres (Trier, 

atual Alemanha), no ocidente, Sírmio e Nicomédia (Iznit, atual Turquia) no oriente. 

Essa suposta divisão do poder, porque Diocleciano continuou sendo o Augustus com 

maior prestígio, produziu uma série de resultados satisfatórios. 

Em 297, Galério, no baixo Danúbio, expulsa os godos. No ano seguinte, 

consegue uma importante vitória contra os persas sassânidas, ampliando a fronteira 

romana para o Curdistão. Diocleciano massacrou uma revolta em Alexandria, 

derrotando o usurpador Domício Domiciano; Constâncio I, ou Cloro, recuperou a 

Bretanha das mãos de Alecto (outro usurpador); e Maximiano pôs fim a uma rebelião 

na Mauritânia. 

Os tetrarcas tentavam demonstrar à população que os tempos do Principado, 

ou seja, do apogeu do Império, estavam de volta. Não apenas uma nova ordem, mas 

o retorno à antiga. Num período de crises e revoltas, a união e amizade entre os 

governantes eram fundamentais para estabilidade de Roma. Foi realizada uma série 

de monumentos, na qual essa união é evidente. Essas obras serviam como uma 

espécie de propaganda política da época. 

  Diocleciano permitiu a recuperação da agricultura, do comércio, do 

artesanato, continuando uma necessária reforma administrativa iniciada pelo 

Imperador Probo (232-282), dividindo o Império em 96 províncias, que se reuniam 

em 12 dioceses (regiões); importantes mudanças fiscais e monetárias; revitalizou, ou 

tentou revitalizar, a antiga religião romana. 

Começam a surgir questões nas quais aparecem os excessos de arbitrariedade 

por parte de Diocleciano: a reformulação da annona, imposto sobre a produção 

agrícola anual, fortalecimento das classes dos curiales (habitantes do mesmo 

povoado); e fixação dos agricultores, colonos ou arrendatários sobre as terras que 

cultivassem, proibindo-lhes abandoná-las. Os trabalhadores urbanos deveriam 

permanecer em suas profissões, transmitindo-as a seus descendentes. Institui-se 

assim, um sistema de classes até então desconhecido em Roma, com o objetivo de 

manter imobilizada a estrutura econômica do Império. A profissão tornara-se 

hereditária, passando de pai para filho. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

108 
 

Durante o governo de Diocleciano, foi realizada uma série de reformas 

militares e econômicas, dando um cuidado especial ao comércio, peça essencial para 

o controle do Império. Desde os tempos mais remotos, o abastecimento da cidade de 

Roma era uma regra a ser seguida por todos os imperadores. 

Exército Romano durante o século IV 

Sucedendo a um longo período de crise e anarquia militar, tais imperadores 

procuraram realizar as mais variadas reformas administrativas. A energia dos 

governantes ilírios livrou o império da invasão e da revolução anárquica. O mais 

dotado para a administração, Diocleciano, estendeu e retomou essas medidas durante 

pelo menos uma dezena de anos, antes de sistematizar uma obra que foi, ainda, 

completada por Constantino. 

Os perigos externos, tanto dos povos “bárbaros” como dos persas sassânidas, 

era uma das principais preocupações dessa época. Mas não podemos esquecer que a 

função do exército, mais do que se defender de ataques externos ao Império, consistia 

em reprimir a dissidência interna, pois era sua presença que garantia o poder romano 

no interior das fronteiras do Império (FUNARI, 2002, p.93). 

 Na tentativa de restaurar as fronteiras, Diocleciano cria 12 dioceses, cada uma 

dirigida por um vigário, ligadas politicamente a quatro prefeitos pretorianos, 

encarregados da parte militar; e quatro governantes, responsáveis pela administração. 

Assim, o imperador consegue facilitar o sistema de defesa, reduzindo a gravidade da 

“guerra em duas frentes”. 

O efetivo do exército aumenta de 450 mil para 500 mil soldados e as legiões 

são compostas por 5 mil legionários (FERRIL, 1989, p.36). Ocorre uma variação 

tática: são incorporados lanceiros de cavalaria, lanciarii; companheiros, comitês; 

infantes, ioviani e herculiani. 

 Segundo Zózimo, Constantino retira essas forças fronteiriças, ampliando o 

exército móvel para 10 mil elementos. Enfraquecendo a já debilitada posição 

(ZOSIME, 1979, p.112). Os tamanhos do exército móveis são desconhecidos, mas a 

estimativa é de 110 mil a 120 mil homens, sem incluir a África. Boa parte dessas 



DIVERSIDADES E MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO ROMANO DO SÉCULO IV 

109 
 

tropas era composta por povos germânicos, chefiados pelos comandantes provinciais, 

os duces, subordinados ao general tarimbeiro, comes.1 

 Constantino também reduz o número das legiões para mil legionários, 

dissolve os pretorianos, mantém a logística Diocleciana de taxação em espécie. São 

criados os guardas imperiais especiais, scholae palatinae. 

  As tropas romanas atravessaram o Reno e o Danúbio, ao longo de cujos 

cursos se reconstruiria uma sólida defesa.  As melhores representações das numárias 

romanas sobre as fortificações são, respectivamente, as de Constantino, portas de 

Trèves (Trier) contidas nas moedas de um sólido, e a de seu filho e sucessor, 

Constâncio II. 

Na coleção numismática do Museu Histórico Nacional, Rio de Janeiro, 

encontramos uma série de moedas que reproduzem a imagem de uma fortaleza ou 

campo militar. Essas fortalezas teriam de ser solidamente construídas, mas não 

fortemente defendidas, para evitar a perda de efetivo. 

 Com a evolução da situação política, fica praticamente impossível para o 

exército romano manter a ofensiva. Para isso, os imperadores tratam de fortificar as 

cidades aumentando o número de soldados e reserva de defesa. Mudando a 

organização interna das legiões, nos períodos anteriores o aumento de efetivo ocorria 

apenas durante as campanhas. No século IV, cada vez mais os mercenários bárbaros 

são incorporados ao exército romano (DEPEYROT, 1987, p.44). 

A Mesopotâmia é reconquistada, e o Império Sassânida é obrigado a ceder 

territórios além-Tigre. No Oriente, Roma nunca avançara tão longe. Como exemplo, 

podemos citar os combates travados entre Constâncio II e Sapor II, nos quais o 

Imperador Romano obteve os mais variados resultados. 

Tais combates estão representados nas moedas existentes nos lotes de 

números 26 e 27 do Museu Histórico Nacional, nas quais aparece a figura de 

Constâncio, à esquerda de quem observa, de armadura, a cavalo, derrotando um 

 
1 Ironicamente em inglês um Duque, dux no singular, supera a hierarquia de um conde, comes. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

110 
 

inimigo, que aparece de joelhos, com os braços levantados, como se estivesse 

suplicando misericórdia. 

Apesar de a moeda estar um pouco deteriorada pelo tempo, nota-se que a 

imagem central do imperador romano — que é o centro do poder — sempre aparece 

maior que a do persa. Através da análise desse pequeno objeto de bronze, cujo 

diâmetro é de 2,5mm, e o peso, de pouco mais de 4 gramas, podemos destacar 

também a crescente importância da cavalaria, representada aqui pela personificação 

de Constâncio. 

 A riqueza iconográfica dessa fase é muito bem representada nas medalhas e 

moedas romanas, ocorrendo uma exaltação à pessoa, na figura do monarca, da 

própria política real (NIETO SORIA, 1993, p.17 - 18). 

Uma espécie de propaganda, de comunicação, de que todos os habitantes do 

vasto Império Romano tomariam conhecimento, através da visualização das peças, 

legitimando o poder temporal. Isto também explica as várias cidades, espalhadas por 

todo o território, nas quais a cunhagem era realizada. 

 A experiência vinha provando quão insuficiente era o antigo exército, bem 

como sua inadaptação às novas condições da guerra agora impostas pelos 

adversários. Assim sendo, o exército foi aumentado e, ao mesmo tempo, alterada a 

sua estrutura. 

 O ideal romano continua sendo o do Estado estabilizado, visando à proteção 

da totalidade do território. 

Depois das lutas vencidas pelo então César Juliano, restabelecendo as 

fronteiras ao longo do Reno e do Danúbio contra os alamanos, começa a ser realizada 

uma obra sistemática e de suma importância, sobretudo no tempo de Valentiniano I.  

Sem voltar ao método dos entrincheiramentos contínuos, multiplicam-se, em relação 

com as estradas e os rios, as torres, os fortins, os castelos e os campos, seguindo uma 

técnica que o contato com os persas torna mais apurada: padrões orientais são 

transferidos para o Ocidente. Do mesmo modo, mantêm-se e aperfeiçoam-se as 

muralhas urbanas: perante os bárbaros, dotados de rudimentares técnicas bélicas de 

assédio, as cidades constituem redutos quase inexpugnáveis. 



DIVERSIDADES E MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO ROMANO DO SÉCULO IV 

111 
 

 O próprio equipamento individual começa a sofrer mutações que, desde o 

final do século III, já mostram indícios dos aparatos dos futuros cavaleiros medievais 

(BROWN, 1972, p.98). Os soldados que, desde o governo de Septímio, Severo 

podem contrair matrimônio, recebem terras nas fronteiras para auxiliar em sua 

defesa. O princípio da hereditariedade na profissão paterna aplica-se de maneira 

rigorosa no exército. 

 Outra questão importante é a chamada “barbarização” do império. Os 

numerosos cativos e grupos étnicos que pedem asilo são instalados em território 

romano, a fim de repovoar e recultivar regiões em que a mão de obra é rara. Trata-se 

dos chamados letos ou gentios, que a administração deve manter sob vigilância, e 

cujos filhos são agora obrigados, como filhos de soldados, a entrarem no exército.  

Outros gozam do regime de federados e fornecem contingentes organizados à sua 

maneira, comandados pelos seus chefes. 

 Os efetivos da cavalaria aumentam muito, porque a mobilidade se torna a 

principal estratégia militar.  Como na batalha de Adrianópolis, em 378 (BARBERO, 

2014, p.155), ganha por uma carga de cavaleiros godos, a qual Ferril afirmou ter sido 

precursora das táticas medievais (FERRIL, 1989, p.53).  

 Havia também o choque, egoísmo ou até mesmo rivalidade, entre os 

conselheiros, de seus escritórios burocráticos, e, às vezes, entre as populações.  A 

ação militar, que pressupõe unidade de comando, estava cindida, retardada ou 

precipitada, por ignorância ou mesquinharia da parte de homens desejosos de triunfar 

sozinhos. Valente deu combate aos godos, seguindo o conselho do seu comandante-

em-chefe, Sebastiano (GOLDSWORTHY, 2011, p.477), diante de Adrianópolis, sem 

esperar a chegada do outro Augusto, que lhe levava reforços. 

 Durante esse período, os imperadores empenham-se em anular o privilégio de 

sangue, ou seja, os antigos líderes senatoriais são afastados dos comandos das 

legiões; o que Constantino consegue durante o seu governo, separando as funções 

civis das militares. 

A principal conquista na administração social, do século III, mantém-se no 

século IV, isto é, a atribuição dos postos e a própria promoção baseadas apenas no 

mérito. Essa mudança foi influenciada principalmente pela necessidade de ser 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

112 
 

mantida a ordem política, pois se temia que a ambição da classe senatorial 

incentivasse a tropa contra o governante. Isso leva Constâncio II a nomear apenas 

um único oficial para o comando da infantaria e da cavalaria, no Oriente, o magister 

equitum et preditum Per Orientum. 

 Os imperadores continuam sendo aclamados pelas tropas e, no século IV, se 

não levam seus deveres militares a sério, seu poder é efêmero. Muitas vezes, como 

nos casos de Juliano e Valentiniano I, devem a proclamação às provas previamente 

dadas de seu valor militar e não se afastam do exército, participam das expedições e 

arriscam a vida, no caso de Juliano contra os persas, perdendo-a. 

 No ano de 350, quando Magnêncio é aclamado imperador, Constâncio leva 

um rei alamano a atravessar o Reno, numa manobra para despistar as tropas do 

usurpador, que iria tentar a sorte na Panônia (atual Hungria ocidental) e na Itália.  As 

dificuldades tendem a aumentar quando todo o nordeste da Gália é invadido.  

Constâncio é obrigado a associar seu primo Galo ao poder, na função de César.  

Alguns anos mais tarde, Galo seria acusado de traição, e condenado à morte, numa 

intriga palaciana realizada pelo eunuco Eusébio, que exercia grande influência sobre 

as decisões do imperador. 

 Mas apesar das alterações administrativas, reformas militares, fortificações 

das cidades, o inimigo figadal dos romanos continuava a ser Sapor II. 

Sassânidas e Romano: as potências rivais 

A dinastia Sassânida (224-651)2 foi um constante tormento para Roma. Sapor I, o 

segundo rei persa dessa dinastia, já havia empreendido várias campanhas, muitas 

bem-sucedidas, contra as legiões romanas entre os anos de 241 e 250. Valeriano não 

foi capaz de fazer frente ao seu avanço e, em 259, foi capturado e feito prisioneiro, 

desastre sem precedentes nos anais romanos. Sapor celebrou com uma monumental 

escultura em relevo na parede do penhasco em Nagsh-i Rustam, próximo a 

Persépolis. 

 
2 Assim chamada em homenagem a Sassan, antepassado lendário do primeiro rei, Aldachir I. 



DIVERSIDADES E MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO ROMANO DO SÉCULO IV 

113 
 

 Sapor II3, ainda muito jovem, foi proclamado rei pelos nobres, após a 

deposição do seu irmão Adanarses. Seu outro irmão, Hormisda, fugiu para o lado dos 

romanos em 324.4 Durante sua longa menoridade, houve paz com Roma. Mas em 

336 a guerra novamente estoura, causada pelo controle da Armênia5, e a partir daí, 

durante todo o período do seu reinado, houve guerra em quase todas as estações 

climáticas adequadas às campanhas, sendo que nenhum dos lados foi completamente 

vitorioso. 

 Os objetivos principais de Sapor eram a recuperação da Mesopotâmia, 

conquistada por Galério, e da Armênia. Os pontos culminantes dessa luta foram: os 

três cercos de Nísibis (338, 346 e 350); a sangrenta batalha de Singara, em 348, de 

resultado pouco decisivo; o ataque persa a Amida, em 3596. 

 Nos anos de 362-363, Juliano desloca um grande quantitativo militar, 

aproximadamente 70 mil homens (DEPEYROT, 1987, p.53), para Antioquia visando 

invadir o Império Persa. Segundo Zózimo (ZOSIME, 1979, p.235) e Amiano 

Marcelino (AMMIEN MARCELLIN, 1977, p.145), a cada vitória importante o 

imperador premiava cada soldado com 100 ou até mesmo 130 moedas de prata 

(argentus). 

 A estratégia de Juliano consistia em desviar o exército principal de Sapor II 

por uma invasão fingida do Norte da Assíria, para então atacar rapidamente 

Ctesifonte antes que o rei pudesse voltar e manobrar suas forças. O plano fracassou 

face à resistência de cidades fortificadas como Pirisabora e a guarnição próxima de 

Besouchis, e à disposição dos persas para obstruírem a passagem de Juliano por meio 

de uma inundação provocada. Essa alteração nos cursos dos rios, complexo sistemas 

de canais, deixou um grande número de cidades em ruínas e sem água. 

 
3 Neto de Narses ou Narseu, derrotado pelo tetrarca Galério, em 298. Quando o exército romano 

marchou sobre Ctesifonte, capital persa, Narses foi obrigado a implorar pela paz e a liberação de sua 

família. 

4 Durante o reinado de Constâncio II, foi comandante de cavalaria, acompanhado-o a Roma em 357. 

Foi general durante a expedição de Juliano em 363. 

5 Sapor I e Narses também entraram em guerra contra Roma pelo mesmo motivo.  

6 Situada junto ao Tigre, ponto defensivo básico do Norte da Mesopotâmia e das satrapias controladas 

pelos romanos até Corduene (Curdistão). Cerca e capturada pelos persas em 359. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

114 
 

 Juliano conseguiu chegar a Ctesifonte, mas, perante a ameaça da aproximação 

do exército de Sapor, abandonou qualquer tentativa de conquistar a cidade, queimou 

a enorme frota que o havia abastecido pelo Eufrates, que agora era um estorvo, e 

dirigiu-se para o norte, sob ataque constante dos persas, até ser morto numa 

escaramuça. 

 Seu sucessor, Joviano, proclamado pelas legiões na Mesopotâmia, durante o 

fracasso da invasão, foi obrigado a ceder territórios ao Norte da Mesopotâmia, 

incluindo cinco satrapias ao longo do Tigre Superior e todas as terras a Leste de 

Nísibis e Singara. Só assim conseguiu assegurar a saída do exército romano do 

território sassânida. 

 Nos anos seguintes tanto romanos quanto persas terão objetivos, ou melhor, 

novos problemas para se preocuparem. Roma cada vez mais debilitada, tendo seu 

exército influenciado pelos comandantes germânicos, não conseguindo evitar o saque 

de Alarico em 410, e a deposição do último imperador, Rômulo Augústulo, por 

Odoacro em 476. 

 Os sassânidas esperariam mais dois séculos para serem aniquilados pelos 

invasores árabes do século VII. 

A Revolução Econômica 

Na economia, podemos destacar a iniciativa dos tetrarcas em deter a inflação. A mais 

conhecida foi o Edito de Preços (Edictum Diocletiani et Collegarum de praetiis 

rerum venalium), uma tentativa de estabelecer os preços máximo e mínimo, entre os 

diversos bens básicos e salários (inclusive na prostituição). Em outras palavras, uma 

espécie de congelamento de preços e salários, ainda muito em voga pela nossa 

tradicional classe política. Como hoje, não forneceu resultados favoráveis, 

estimulando o contrabando e a corrupção. 

 



DIVERSIDADES E MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO ROMANO DO SÉCULO IV 

115 
 

 

 

(Acervo do Museu Histórico Nacional / Rio de Janeiro. Foto Cláudio Umpierre Carlan, julho de 2005). 

Antoninianus de Diocleciano, cunhado entre de 297 e 298, em Antioquia. Anverso, IMP C C VAL 

DIOCLETIANVS PF AVG, busto radiado e encouraçado (armadura). No reverso, CONCORDIA 

MILITVM, imperador em pé, voltado para direita, com uniforme militar, tendo na mão esquerda 

paragonium, recebendo um globo, encimado pela deusa Vitória, das mãos de Júpiter. A concordia, 

divindade feminina, protetora da vida social e moral em Roma. Inicialmente antoninianus, criado 

durante governo de Caracala (215), era cunhado em prata. Com a reforma monetária de Diocleciano, 

demais tetrarcas, passou a cunhagem em bronze. O nome antoninianus é uma designação moderna, 

em homenagem a Caracala (Marco Aurélio Antoniniano). Os numismatas preferem a nomeclatura de 

radiado (por causa da coroa radiada). Infelizmente, não existem relatos sobre o nome desse padrão 

monetário entre os romanos. De uma maneira geral, essas emissões eram realizadas para pagamento 

de legionários. 

 

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

116 
 

A tetrarquia e a religião 

No campo religioso, o sonho de Diocleciano era retornar aos bons tempos do 

Principado (séculos I e II). Para isso, era necessário que as divindades romanas 

(Júpiter, Juno, Marte, entre outros) fossem cultuadas novamente. 

No governo de Décio (imperador de 249 a 251), ocorreu uma grande 

perseguição aos cristãos. Nesse período, o império vivia uma grave crise militar, e o 

Imperador necessitava reafirmar a tradicional lealdade aos deuses. O Estado não 

poderia permitir um grupo que não aceitasse ou não fizesse parte dessa política. As 

pessoas que viviam no império tinham que fazer sacrifício para essas divindades.  

Esse período de turbulência foi de suma importância para a Igreja Cristã, pois 

seu papel de evangelização cresceu nas províncias orientais do Império e em algumas 

zonas ocidentais do Mediterrâneo. Foram 50 anos de paz e prosperidade para os 

cristãos. Até que Diocleciano, durante o seu governo, organizou a última perseguição 

a eles (303-313), pondo fim a essa suposta felicidade. 

Uma mudança brusca, acerca da qual a maioria dos historiadores tem uma 

explicação pessoal. Mas como não é o nosso objetivo discutir as várias correntes que 

analisaram esse período, ficaremos com a tradição cristã, segundo a qual Diocleciano 

cedeu às insistências de seu genro e César, Galério, segundo Lactâncio. Galério, 

como desculpa, acusou os cristãos de colocarem fogo no palácio imperial em 

Nicomédia. 

 O primeiro edito de perseguição, datado do dia 23 de fevereiro de 303, 

ordenava o fechamento das igrejas, a entrega das escrituras e uma ordem ao clero que 

fossem feitos sacrifícios aos deuses. Até esse momento, só foram afetadas as 

autoridades eclesiásticas, mas outro edito estendeu a obrigação do sacrifício a toda a 

comunidade cristã. Com a recusa dos cristãos, as autoridades militares fizeram 

cumprir as ordens imperiais. 

 Em alguns locais, como no Ocidente governado por Maximiano, ou nas 

regiões sob autoridade de Constâncio I ou Cloro, pai de Constantino, a perseguição 

foi mais branda. Constâncio Cloro, por exemplo, multava os cristãos em um valor 

simbólico. Apenas para cumprir a ordem imperial, já que o valor da multa não era 



DIVERSIDADES E MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO ROMANO DO SÉCULO IV 

117 
 

estipulado pelo Império. Maximiano obrigava os cristãos a entrarem no Templo de 

Júpiter, chegando a ponto de muitos serem carregados nos braços pelos legionários 

romanos, sem violência física. Uma vez lá dentro, eram libertados. Cumpriam as 

ordens, mas não diziam como. 

 No Oriente, entretanto, a perseguição foi mais violenta. A esposa e a filha de 

Diocleciano, Prisca e Valéria, cristãs convictas, morreram na última fase da 

perseguição. 

Passados os 20 anos de governo, os candidatos a César foram pré-escolhidos 

por Diocleciano. O ano 305 marcou o final da primeira tetrarquia com a renúncia dos 

Augusti Diocleciano e Maximinano. Dessa forma, os dois césares ascenderam à 

categoria de Augustus, e dois oficiais ilírios foram nomeados seus auxiliares. A 

segunda tetrarquia ficou formada com: Constâncio Cloro e Severo II (ou Severo 

Augusto), no ocidente; Galério e Maximino Daia (ou Daza), sobrinho de Galério , no 

oriente. 

A sucessão da Tetraquia, nova guerra civil 

O grande problema criado por essa ordem de sucessão era a situação dos filhos, 

legítimos ou não, dos governantes. Constantino, filho de Constâncio Cloro e Helena, 

(mais tarde Santa Helena), e Maxêncio (filho de Maximiano) não aceitaram ser 

afastados do poder. O próprio Maximiano não aceitou o afastamento, retornando, em 

306, ao cenário político. 

 Constâncio Cloro caiu enfermo durante uma expedição contra os pictos na 

Calcedônia, morrendo no ano de 306. Constantino encontrava-se a seu lado em 

Eboracum (atual York). Seu general, Croco, de origem germânica, e as tropas leais a 

seu pai, proclamaram-no imperador. Simultaneamente, o César ocidental, Severo, 

era proclamado augustus por Galério. 

Nesse mesmo ano, em Roma, Maxêncio era também proclamado imperador, 

e Maximiano retornava à vida pública, reclamando o título imperial. O primeiro a 

cair foi Severo, traído por suas tropas, enquanto Constantino e Maximiano realizaram 

uma aliança. Ao final de 307, havia quatro augusti — Constantino, Maximiano, 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

118 
 

Galério, Maxêncio — e um César, Maximino Daia. Iniciando uma verdadeira guerra 

civil. 

Fim da Segunda Tetrarquia, desdobramento da guerra civil 

Apesar da mediação de Diocleciano, ao final de 310, a situação estava ainda mais 

confusa, com 7 imperadores: Constantino, Galério, Maximiano, Maxêncio, 

Maximino, Licínio (introduzido na disputa por Diocleciano) e Domício Alexandre 

(autoproclamado Augustus, na África). Aos poucos, começam a desaparecer alguns 

candidatos: Domício é assassinado por ordem de Maxêncio, Galério morreu de 

causas naturais, e Maximiano suicidou-se devido a pressões políticas de Constantino. 

 Diocleciano ficou apenas observando o fim do sistema político que ajudou a 

criar. Foi chamado várias vezes para retornar ao poder, mas sempre recusou. Vivendo 

os últimos anos de sua vida só, em sua propriedade, na atual Croácia, dedicando ao 

cultivo da uva e vegetais. 

Considerações Finais 

Desde a crise do século III, os germânicos começam a invadir as fronteiras do 

Império, procurando novas terras. Os imperadores do período aceitaram 

pacificamente esses povos, porém precisavam trabalhar como colonos, exercendo a 

função de vigilantes de fronteira. Uma força militar própria e praticamente 

independente, comandada por seus chefes. 

Aos poucos, começam a ser assimilados ao exército romano. Seus 

comandantes chegam a atingir as mais altas funções dentro do Império. Muitos até 

controlam o imperador. 

 Nesse sentido, as reformas realizadas pelos tetrarcas, a fim de salvar o império 

da derrocada iminente, surtiram efeito. Diocleciano tinha três objetivos: fortalecer 

seu poder, reformar os métodos de governo e regenerar o exército. Para isso, 

promoveu reformas na administração e no recrutamento militar, aumentando o 

efetivo militar permanente de 350 mil para algo em torno de 400 mil a 500 mil 

homens. 



DIVERSIDADES E MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO ROMANO DO SÉCULO IV 

119 
 

 Organizou o Dominato, ou seja, uma monarquia despótica e militar, de tipo 

helenístico. Sob a influência de ideias orientais, o Princeps converteu-se em 

Dominus, isto é, em amo ou governante absoluto à frente de uma grande burocracia. 

Diocleciano foi o primeiro imperador a abandonar Roma como capital, 

exercendo o governo a partir da cidade grega de Nicomédia, na Ásia Menor 

(Turquia). 

 O Império foi dividido em quatro regiões administrativas. Em 293, cada 

governante escolheu um sucessor: Diocleciano apontou Galério e Maximiano, 

Constâncio Cloro. A partir de então, passaram a existir quatro imperadores, dois deles 

com o título de Augusto (augustus) e dois com o título de César (caesar). Constâncio 

Cloro e Galério foram proclamados Césares. Os césares eram chefes militares 

capazes de governar e proteger o império, adotados como filhos pelos Augustos, a 

quem sucederiam em caso de morte, incapacidade provocada pela velhice ou 

decorridos vinte anos de seus governos. 

 O descontentamento dos outros herdeiros, como Constantino e Maxêncio, 

levou o Império a uma nova Guerra Civil. 

O imperador tornava-se “senhor e deus” e todos que eram admitidos em sua 

presença eram obrigados a ajoelhar-se e beijar-lhes a ponta do manto real. Extinguiu-

se, com isso, o principado romano: os civis haviam sido derrotados pelos militares, e 

o Senado eclipsado por uma nobreza burocrática. 

 Um dos pontos principais das reformas que precisamos destacar é o colonato.  

Nesse sistema, o trabalhador rural, colono, fica preso à terra. Não é um escravo, mas 

também não é um trabalhador livre. Deve uma série de obrigações ao proprietário da 

terra. Ele paga uma espécie de arrendamento pelo uso de tudo que compõe a 

propriedade: terra, água, ferramentas. Em troca, o proprietário deixa que o colono 

fique com uma parte da produção e o protege dos invasores, salteadores. 

Com isso, pequenos proprietários vendem sua propriedade em troca da 

proteção de um grande senhor. Trata-se do início da servidão feudal, que vigorou 

por boa parte da Europa Ocidental durante a Idade Média. 

 



120 
 

9 
 

A ARQUITETURA MONUMENTAL: UMA ANÁLISE 

SOBRE AS TRANSFORMAÇÕES DO CAMPO DE 

MARTE NO PERÍODO AUGUSTANO 

Prof. Dr. Macsuelber de Cássio Barros da Cunha 

(PPGH/UFG; LEIR/GO) 

 

 

Introdução 

A cidade de Roma possuía grande importância e poder simbólico no imaginário da 

época de Augusto, devido não apenas aos aspectos religiosas, que conferiam 

sacralidade ao solo romano, como também aos aspectos relacionados aos costumes e 

tradições legados pelos antepassados, estreitamente ligados à cidade e à sua estrutura 

material. Além disso, Roma era o centro do poder, capital de um amplo Império 

territorial, de tal modo que manter sua centralidade foi um aspecto importante na 

estratégia política de Augusto, principalmente se levarmos em conta os rumores que 

foram propagados tanto com relação a Júlio César quanto com relação a Marco 

Antônio, nos quais figurava a suspeita de que estes queriam tirar o centro do poder 

de Roma rumo ao Oriente. 

Dentre os espaços que compunham a cidade das sete colinas, percebemos a 

existência de diferentes características e funções. Para citar apenas algumas destas 

diferenças, podemos dizer que, em linhas gerais, o Capitólio era a colina de maior 

importância, já que abrigava o templo destinado à divindade principal do panteão 

romano, Júpiter Optimus Maximus; o Palatino estava associado a importantes lendas 

de fundação, já que teria sido sobre este monte que Rômulo fundou Roma e em torno 

do qual delimitou o primeiro pomerium; o Fórum Romano era considerado o coração 

da cidade, onde se desenrolavam importantes atividades relacionadas ao comércio, 

política, religião e sociabilidade; e o Campo de Marte durante muito tempo esteve 

relacionado essencialmente com as atividades militares.  



A ARQUITETURA MONUMENTAL: UMA ANÁLISE SOBRE AS TRANSFORMAÇÕES DO 

CAMPO DE MARTE NO PERÍODO AUGUSTANO 

121 
 

Desde o período do triunvirato, Augusto se utilizou da arquitetura e das 

intervenções e mudanças topográficas em Roma para transmitir uma imagem positiva 

de si. Ao longo de seu governo, diversos monumentos e construções foram erguidos 

pelo Princeps em diferentes partes de Roma, de tal forma que a cultura material foi 

uma peça-chave nas estratégias políticas dele.  

Neste trabalho, tratamos acerca de uma importante região da cidade de Roma, 

o Campus Martius. Esta era a região dedicada a Marte e foi uma das mais 

embelezadas por meio da arquitetura, contendo inúmeras construções ligadas a 

Augusto ou à sua família, de modo que analisamos estas obras arquitetônicas e a 

importância destes exemplos de cultura material no período. 

Campo de Marte: História e topografia 

Segundo Tito Lívio, as terras que se localizavam entre o rio Tibre e o Monte Capitólio 

pertenciam a Tarquínio Soberbo e, depois de sua expulsão, este terreno foi dedicado 

ao deus Marte, tornando-se terras públicas (ager publicus) desde o início da 

República (Liv. II. 5. 2). Uma história alternativa é contada por Dionísio de 

Halicarnasso, segundo a qual o Campus Martius tinha sido inicialmente dedicado a 

Marte e posteriormente tinha sido apropriado por Tarquínio (Dion. Hal. Ant. Rom. V. 

13. 2).  

De relevo relativamente baixo e sujeito a inundações, esta planície se 

localizava fora do pomerium e das muralhas até depois do período de Augusto. O 

Campo de Marte oferecia espaços desimpedidos para atividades de todos os tipos. 

Durante vários séculos, a vasta área aberta do Campus Martius gradualmente 

começou a se encher de edifícios (REHAK, 2007, p. 10). 

Durante o último século da República, a autoridade política em Roma passou 

a se concentrar cada vez mais nas mãos de alguns indivíduos, ao passo que com Sula, 

Pompeu e Júlio César, a cidade cada vez mais ganhou os símbolos físicos de poder. 

O Campo de Marte foi a parte de Roma que mais sofreu intervenções urbanísticas e 

arquitetônicas no período de Augusto (Fig. 1), passando por uma incrível 

transformação e engrandecimento.  

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 
 

122 
 

Figura 1: Campo de Marte no período de Augusto (WOOD, 2003). 

 

 

  De acordo com Diane Favro (2008, p. 207), Augusto e seus partidários 

ergueram mais de vinte edifícios e restauraram muitos outros. As novas adições ao 

Campus Martius se mantiveram juntas visualmente e programaticamente, por forma 

que os edifícios exibiam materiais, estilo e conteúdo propagandístico semelhantes. 

Além disso, a maioria dos projetos de Augusto nesta área teve um uso recreativo.  

A grandiosidade arquitetônica do Campo de Marte e a quantidade de 

construções patrocinadas por Augusto, pelos membros de sua família ou por seus 



A ARQUITETURA MONUMENTAL: UMA ANÁLISE SOBRE AS TRANSFORMAÇÕES DO 

CAMPO DE MARTE NO PERÍODO AUGUSTANO 

123 
 

aliados, foram tantas que de norte a sul do Campo de Marte seus visitantes poderiam 

ver obras ligadas ao Princeps, bem como poderiam se beneficiar dos entretenimentos 

e espetáculos que se desenrolavam em muitos destes edifícios públicos.  

Para melhor compreender como as construções do Campo de Marte foram 

importantes para exaltar ainda mais o nome e a imagem de Augusto, passamos agora 

a tratar das principais obras arquitetônicas que possuíam conexão com o nome do 

Princeps ou de seus familiares. Optamos aqui por tratar destas construções não 

seguindo a ordem cronológica da construção ou restauração delas, mas por meio de 

sua localização topográfica, iniciando com as obras localizadas no norte do Campus 

(Fig. 1), em seguida tratando dos edifícios na parte central e finalizando com as 

construções que ficavam ao sul do Campo de Marte. 

Construções na Parte Norte do Campo de Marte 

Iniciamos nossa reflexão com o Mausoléu de Augusto. Esta obra monumental foi a 

primeira construção de Augusto no Campus Martius, iniciado em 29 a.C. entre a Via 

Flamínia e o Tibre. A base circular em mármore media mais de 85 metros de 

diâmetro; com uma altura de aproximadamente 45 metros (Fig. 2). Desde o início, 

Augusto projetou a área circundante como um parque público com plantações de 

árvores e passeios para o lazer popular. De acordo com Estrabão (Str. V. 3. 8), os 

romanos ergueram no Campo de Marte monumentos fúnebres para as pessoas mais 

ilustres, no entanto, o mais notável dentre eles era o Mausoléu de Augusto, que 

consistia em um monte de terra erguida sobre uma alta fundação de mármore branco, 

situado perto do rio, e coberto até o topo com arbustos sempre verdes. Sobre o cume 

estava uma estátua de bronze de Augusto. 

Devemos lembrar que, ao ser esta uma das primeiras obras iniciadas por 

Otávio após sua vitória em Ácio, o valor simbólico desta construção era enorme, pois 

era uma prova material de seu compromisso com Roma e suas tradições, além de 

uma garantia de que o centro do poder não deixaria Roma, diferentemente do que foi 

propagandeado por ele após tornar público o conteúdo do testamento de Marco 

Antônio, no qual este teria deixado expresso o seu desejo de ser enterrado em 

Alexandria. Como esclarece Luciane Munhoz de Omena e Pedro Paulo Funari, neste 

contexto:  



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 
 

124 
 

[...] os rituais mortuários tornaram-se dispositivos de poder, já que os 

conflitos políticos entre os triúnviros incorporaram, entre outros 

elementos, a linguagem mortuária. [...] o tumulus de Otávio passa a 

inserir-se em um sistema de recordação, um sistema de símbolos, 

permitindo, com isso, à domus otaviana e aos seus partidários a agregação 

à tradição do mos maiorum (OMENA; FUNARI, 2016, p. 87). 

 

Figura 2: Reconstrução do Mausoléu de Augusto (FAVRO, 2007, p. 245). 

 

De acordo com Paul Rehak (2007, p. 36), como o local escolhido para seu 

Mausoléu ficava a quase um quilômetro dos últimos túmulos republicanos no sul do 

Campus Martius, parece claro que Otávio estava deliberadamente se distanciando 

dos túmulos de outros romanos notáveis. Mais importante ainda, ele se distanciou 

também de seu pai adotivo, César, já que este, provavelmente, foi enterrado no 

túmulo da gens Júlia no sul do Campus Martius. Além disso, nessa área relativamente 

pouco desenvolvida da cidade, Augusto poderia dar rédea solta a novas ideias 

arquitetônicas.  

Além disso, “ao posicionar a sua domus eterna em um ambiente vinculado ao 

capital simbólico do mos maiorum, Otávio aproximou-se dos discursos senatoriais, 

ganhando, deste modo, maior visibilidade e significado político-social” (OMENA; 

FUNARI, 2016, p. 87). A monumentalidade de seu Mausoléu permitia que esta obra 

fosse vista de grandes distâncias, dominando a paisagem da parte norte do Campo de 

Marte, juntamente com outras construções associadas a Augusto, construídas cerca 

de 20 anos depois: o Horologium e a Ara Pacis. 



A ARQUITETURA MONUMENTAL: UMA ANÁLISE SOBRE AS TRANSFORMAÇÕES DO 

CAMPO DE MARTE NO PERÍODO AUGUSTANO 

125 
 

O enorme relógio solar (Horologium) (Fig. 3) foi construído por Augusto em 

10/9 a.C., ao sul de seu Mausoléu, cujo gnomon era um enorme obelisco1 com 31 

metros de altura trazido de Heliópolis, no Egito. De acordo com Plínio, o Velho (Plin. 

HN. XXXVI. 72-73), a sombra do obelisco marcava a duração dos dias sobre um 

pavimento que foi colocado a uma distância apropriada para que a sombra projetada 

ao meio-dia no dia mais curto do ano chegasse à sua borda. Tiras de bronze foram 

colocadas no pavimento para medir a sombra dia a dia, a medida que ela se tornava 

gradualmente mais curta e mais longa.  

De acordo com Rehak (2007, p. 80), a construção de um grande relógio solar não era 

estranha à época, por ser um período tão preocupado com o tempo; no entanto sua 

escala colossal exigia mais do que apenas um domínio da ciência astronômica e da 

matemática aplicada, de modo que foram necessários enormes recursos, habilidade 

em engenharia, força de trabalho treinada, acesso aos monumentos faraônicos do 

Egito e um navio capaz de transportar o obelisco pelas águas abertas do 

Mediterrâneo. 

Figura 3: Reconstrução do norte do Campus Martius. 1. Mausoléu de Augusto; 2. 

Ustrinum (local de cremação do corpo de Augusto); 3. Horologium de Augusto; 4. 

Ara Pacis (FAVRO, 2007, p. 249). 

 

 
1 O obelisco escolhido como gnomon do Horologium de Augusto foi um dos dois levados para Roma 

como parte dos despojos do Egito, que Augusto havia conquistado vinte anos antes. Aparentemente 

ambos devem ter sido levados para Roma ao mesmo tempo, já que em 10/9 a.C. ambos estavam 

inscritos de maneira idêntica dedicados ao deus Sol (REHAK, 2007, p. 81). 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 
 

126 
 

 

Completando a paisagem norte do Campus Martius se encontrava a Ara Pacis 

(Fig. 4 e 5), que ficava entre o relógio solar e a Via Flamínia, caminho pelo qual 

Augusto retornou a Roma em 13 a.C. após ter passado 3 anos longe de Roma, na 

Hispânia e na Gália. Iniciado por decreto do Senado em julho de 13 a.C., foi dedicado 

em 9 a.C. O altar comemorava o retorno vitorioso de Augusto a Roma.  

Não sendo uma estrutura grande, a Ara Pacis foi notável por seu mármore, 

entalhes elaborados e iconografia. Um altar elevado formava o núcleo, cercado por 

muros recônditos. As superfícies externas estavam cobertas de relevos detalhados. 

Os que estavam do lado da estrada representavam Roma e Tellus, personificando o 

povo romano e as graças da paz. Os painéis de relevo no lado oeste mostravam cenas 

relacionadas às origens de Roma e da linhagem Júlia. Os painéis mais longos ao norte 

e ao sul mostravam a procissão de romanos que presumivelmente participavam de 

cerimônias associadas ao altar. O monumento visualmente rico, portanto, ligava o 

passado, o presente e o futuro de Roma à sorte de Augusto e sua família (FAVRO, 

2008, p. 129). 

De acordo com D. E. Strong (1961, p. 20), o projetista do friso da procissão, 

encontrou sua inspiração não nas humildes procissões da escultura republicana, mas 

na grande procissão panatenaica do Parthenon de Atenas e, ao mesmo tempo, 

alcançou o que ia se tornar o típico friso processional romano. O caráter clássico da 

procissão é parcialmente explicado pelo planejamento e em parte pela habilidade dos 

escultores neoáticos cujo trabalho em relevos decorativos no último século apelara 

para os patronos romanos privados (e agora apelava aos funcionários do Estado) pela 

elegante simplicidade e clareza de seu estilo.  

A importância destas três obras localizadas na parte norte do Campo de Marte, 

próximas a vitais vias de acesso a Roma (o rio Tibre e a Via Flamínia), é enorme, 

pois tais obras focalizavam a pessoa do Princeps, destacando a notoriedade dele e de 

seu poder para Roma. Segundo Rehak (2007, p. 7), ao contrário de outras obras que 

invocavam imagens familiares, o complexo localizado na parte norte do Campus 

Martius representou algo fundamentalmente diferente, pois transmitia um conjunto 

de mensagens que focaliza a pessoa do próprio Augusto. 



A ARQUITETURA MONUMENTAL: UMA ANÁLISE SOBRE AS TRANSFORMAÇÕES DO 

CAMPO DE MARTE NO PERÍODO AUGUSTANO 

127 
 

Figura 4: Ara Pacis (CLARIDGE, 2010, p. 208-209). 

 

 

Figura 5: Visão frontal da entrada da Ara Pacis. Roma, Museu da Ara Pacis. Foto 

tirada pelo autor no mesmo museu em 15/01/2019. 

 

 

Construções na Parte Central do Campo de Marte 

Na parte mais central do Campo de Marte foram erigidas importantes construções 

relacionadas com Marcos Agripa, que além de ter desempenhado um destacado papel 

militar nas vitórias de Augusto, era também o braço direito do Princeps no que diz 

respeito ao engrandecimento arquitetônico da Vrbs.  



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 
 

128 
 

Segundo Rehak (2007, p. 20), Agripa teria adquirido grande parte das propriedades 

de Pompeu no Campo de Marte, de modo que foi inquestionavelmente o maior 

construtor nesta porção da ampla planície, de modo que transformou as propriedades 

privadas de Pompeu em propriedade pública e fez delas uma peça-chave para 

algumas das políticas do novo regime. De acordo com Strong (1968, p. 103), os 

vários projetos de Agripa exigiram uma equipe grande e bem organizada; ele tinha 

uma organização nas pedreiras de mármore da Numídia, fornecendo a matéria-prima 

para os projetos de construção; e ele deve ter tido uma equipe de conselheiros e 

agentes que o ajudaram a adornar seus prédios com esculturas e pinturas.  

Um dos empreendimentos iniciados por Agripa, próximo à Via Flamínia, foi 

o Campus Agrippae. Esta área verde foi concluída por Augusto e em 7 a.C., cinco 

anos após a morte de Agripa, ela foi dedicada e aberta ao público.  

Mais a oeste se encontravam a Saepta Júlia e o Diribitorium (Fig. 1). A Saepta 

era um grande recinto retangular com cerca de 310 metros de comprimento e 120 

metros de largura. Foi iniciada por Júlio César, que a projetou já em 54 a.C. para 

substituir o antigo local de votação (Ovile) dos romanos nos comitia centuriata e 

tributa. Foi concluída e dedicada por Agripa em 26 a.C., que a adornou com 

numerosas pinturas e relevos. No extremo sul, um amplo corredor sem colunas 

separava-o do Diribitorium. Na extremidade norte parece ter existido um amplo 

saguão separado da área aberta ao sul por uma parede na qual havia pelo menos oito 

portas (RICHARDSON, 2008, p. 312-313 e 340-341). 

O Diribitorium era um edifício retangular onde os votos eram contados pelos 

funcionários eleitorais (diribitores). Este edifício foi iniciado por Agripa em conexão 

com a Saepta, mas, assim como o Campus Agrippae, foi concluído por Augusto e 

inaugurado em 7 a.C. Era o maior edifício sob um único teto em Roma na época de 

Augusto (RICHARDSON, 2008, p. 109-110). Apesar de a Saepta e o Diribitorium 

serem estruturas planejadas originalmente como o local de votação e o lugar para a 

contagem de votos, de acordo com Rehak (2007, p. 21), ironicamente tais obras 

foram concluídas no momento em que sua pretensa importância política começou a 

declinar, já que, sob Augusto, as eleições foram gradualmente reduzidas, de modo 

que os edifícios começaram a servir para jogos e exibições públicas. Podemos ver 



A ARQUITETURA MONUMENTAL: UMA ANÁLISE SOBRE AS TRANSFORMAÇÕES DO 

CAMPO DE MARTE NO PERÍODO AUGUSTANO 

129 
 

em Suetônio que a grande área central da Saepta foi um dos locais usados por 

Augusto para a realização de espetáculos (Suet. Aug. XLIII. 1). 

A oeste destas construções encontravam-se outras importantes obras de 

Agripa: o Panteão, a basílica de Netuno e as Termas (Fig. 1). Segundo Dion Cássio, 

Agripa teria embelezado Roma à sua própria custa e sob suas ordens foi concluída 

em 25 a.C. a construção do Panteão2, com o objetivo de abrigar dentre outras estátuas, 

as de Augusto e dele próprio (Dio Cass. LIII. 27). Porém, com a recusa do Princeps 

de colocá-las na cela principal, ao lado das estátuas de Marte e de Vênus, Agripa teria 

colocado então a estátua de Júlio Cesar, enquanto sua estátua, juntamente com a de 

Augusto, teria ficado em uma antessala. A partir disso, parece que o projeto do 

edifício foi em homenagem aos antepassados divinos de Augusto, especialmente 

Marte e Vênus, o que demonstra a grande importância que o templo teve na 

empreitada arquitetônica e religiosa de Augusto. Há numerosos debates sobre a 

orientação do prédio original, a forma arquitetônica e o significado iconográfico. 

Sabe-se que era construído com blocos de travertino e forrado com mármore; possuía 

também cariátides e suas colunatas possuíam capitéis em bronze3. 

Ao sul deste templo, e associado a ele, localizava-se a basílica de Netuno, 

embora sua função e decoração sejam desconhecidas. De acordo com Dion Cássio, 

Agripa teria construído esta basílica em honra às vitórias navais (em Nauloco e em 

Ácio); além disso, ela provavelmente possuía ligações com o pórtico Argonautarum 

(Dio Cass. LIII. 27).  

Ao sul desta basílica encontravam-se as termas de Agripa (Fig. 6). O primeiro 

dos grandes complexos de banho em Roma e que provavelmente foi iniciado em 25 

a.C., embora o complexo concluído deve ter sido inaugurado mais tarde, já que o 

Aqua Virgo, que forneceu água aos banhos, não foi concluído até 19 a.C. Segundo 

Dion Cássio, Agripa queria que os banhos fossem dados ao povo romano, para seu 

 
2 Se levarmos em conta a inscrição (M. AGRIPPA. L. F. COS. TERTIVM. FECIT: Marcos Agripa, 

filho de Lúcio, Cônsul pela terceira vez, fez [este edifício]) que se encontra na fachada do Panteão 

reconstruído por Adriano, a data de sua conclusão teria sido em 27 a.C.  

3 Deste templo quase nada restou, pois um incêndio o teria destruído, o que fez com que ele fosse 

reconstruído pelo Imperador Adriano no século II d.C., com um formato circular como ainda pode ser 

visto nos dias atuais, pois este templo reconstruído por Adriano encontra-se em perfeito estado de 

conservação.  



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 
 

130 
 

uso livre, após sua morte (Dio Cass. LIV. 29). Próximo às termas se encontrava o 

Stagnum Agrippae, um lago artificial que Agripa construiu. O Stagnum localizava-

se em um parque, presumivelmente os Horti Agrippae4. A água que abastecia o lago 

provavelmente vinha do Aqua Virgo. O lago era drenado por um canal ornamental 

que atravessava o Campus Martius e desembocava no Tibre. Segundo Favro (2008, 

p. 179), com estes complexos arquitetônicos, parques e áreas verdes, Agripa criou 

uma vitrine de arquitetura paisagística na parte central do Campo de Marte. Como 

resultado, esta planície mudou sua imagem; o campo do deus da guerra tornou-se um 

parque exuberante. 

Percebemos com estas inúmeras construções o importante papel 

desempenhado por Agripa no embelezamento arquitetônico desta parte central do 

Campo de Marte. E mesmo Augusto não estando associado diretamente a tais 

construções, tal empreitada deve ter contribuído ainda mais para engrandecer seu 

nome e para criar uma imagem positiva de seu governo, primeiro pelo fato de que 

Agripa fazia parte da família do Princeps, haja vista que a partir de 21 a.C. passou a 

ser genro de Augusto após se casar com Júlia, que havia ficado viúva de seu primo 

Marcelo, filho de Otávia, no ano de 23 a.C.; e segundo pelo fato de que muitas destas 

obras foram concluídas e dedicadas por Augusto, após a morte de Agripa. 

Figura 1: Reconstrução das Termas de Agripa, vista do oeste. 'Stagnum' em 

primeiro plano (NASH, 1961, p. 432). 

 

 
4 Os Horti Agrippae constituíam uma vila no Campus Martius que Agripa deixou em seu testamento 

para o povo de Roma, juntamente com as Thermae Agrippae. 



A ARQUITETURA MONUMENTAL: UMA ANÁLISE SOBRE AS TRANSFORMAÇÕES DO 

CAMPO DE MARTE NO PERÍODO AUGUSTANO 

131 
 

Mais ao sul destas construções de Agripa se encontrava o Teatro de Pompeu, 

com seus pórticos e cúria. Esta grandiosa obra de engenharia foi o maior teatro 

romano e o primeiro teatro de pedra permanente a ser erigido em Roma, além de ter 

estabelecido o padrão que todos os subsequentes teatros romanos seguiram. Em suas 

Res Gestae, Augusto se gaba de ter reformado o Teatro de Pompeu, com um custo 

vultoso e sem ter colocado nenhuma inscrição em seu próprio nome (Aug. Anc. XX). 

Além disso, Augusto construiu o Teatro de Marcelo5 (Fig. 7); o segundo teatro de 

pedra a ser construído em Roma, vindo quase imediatamente após o Teatro de 

Pompeu. Tal teatro que havia sido iniciado por Júlio César foi concluído por Augusto 

em 13 a.C. e recebeu o nome de seu sobrinho.  

Figura 7: Ruínas da parte externa do Teatro de Marcelo com construção moderna 

(esquerda) e colunas do Templo de Apolo Sosiano (direita). Foto tirada pelo autor 

em 13/01/2019. Roma. 

 

Construções na Parte Sul do Campo de Marte 

Na parte sul do Campo de Marte encontravam-se importantes construções 

relacionadas a Augusto. Em primeiro lugar, devemos abordar sobre os pórticos que 

se encontravam próximos ao Circo Flamínio (Fig. 8). Esta área ao sul do Campus 

 
5 Este teatro, cujas algumas estruturas externas permanecem conservadas, se localiza a leste do Circus 

Flaminius, no sopé do monte Capitólio. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 
 

132 
 

Martius desempenhou um importante papel nas procissões triunfais, já que era 

próximo ao Circus Flaminium que as procissões se iniciavam e era nessa região 

também que as riquezas conquistadas eram exibidas nos dias anteriores à cerimônia.  

Nesta área havia um total de três pórticos na época de Augusto, um ao lado do outro 

(Fig. 8). De oeste a leste, o primeiro era o Pórtico de Otávio (Porticus Octavia), 

construído em 167-166 a.C. por Cneu Otávio como um monumento à sua vitória 

naval sobre Perseu da Macedônia. Sabe-se que Otávio dispôs neste pórtico os 

estandartes de Gabínio que estavam em poder dos Dálmatas; Otávio recuperou os 

estandartes após sua vitória final na Dalmácia, em 33 a.C., de modo que ele 

reconstruiu este pórtico em honra a esta vitória, de tal maneira que podemos dizer 

que o pórtico reconstruído foi ressignificado para ressaltar também as vitórias do 

Princeps, mesmo que em suas Res Gestae Augusto tenha feito questão de ressaltar 

que restaurou este pórtico mantendo inalterado o nome de seu idealizador original 

(Aug. Anc. XIX).  

Figura 8: Plano da área próxima ao Circus Flaminius. A. Porticus Octavia; B. 

Porticus Philippi; C. Porticus Octaviae; D. Templos de Apolo Sosianus e Belona; E. 

Teatro de Marcelo; F. Fórum Holitorium (STAMPER, 2005,  p. 123). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



A ARQUITETURA MONUMENTAL: UMA ANÁLISE SOBRE AS TRANSFORMAÇÕES DO 

CAMPO DE MARTE NO PERÍODO AUGUSTANO 

133 
 

A leste desta construção encontrava-se o Pórtico de Filipo (Porticus Philippi), 

construído por Lúcio Márcio Filipo, para cercar o templo de Hércules Musarum, que 

foi originalmente construído por M. Fúlvio Nobilior em 187 a.C. O idealizador do 

Pórtico possuía relação com Augusto, já que era seu padrasto ou seu meio irmão6.  

Ao lado deste pórtico se encontrava o Pórtico Metelli, construído por Cecílio 

Metelo Macedônico em 143-131 a.C., englobando os dois templos do século II a.C. 

dedicados a Juno Regina e Jupiter Stator. Sua reconstrução foi iniciada por Marcelo, 

sobrinho de Augusto, em 33 a.C., mas foi concluída após sua morte, quando o pórtico 

foi dedicado com o nome de Pórtico de Otávia (Porticus Octaviae), em homenagem 

à irmã de Augusto. Não há certeza sobre o responsável pela obra, pois apesar de levar 

o nome de Otávia, Suetônio afirma que foi uma construção de Augusto (Suet. Aug. 

XXIX. 4).  

Com a reconstrução do pórtico, realizou-se também uma restauração 

substancial dos dois templos. O tamanho total do novo recinto tinha cerca de 115 

metros de largura por 135 metros de comprimento. No espaço entre os templos e o 

novo pórtico, acrescentaram uma schola7, ou cúria Octaviae, e uma biblioteca que 

tinha seções gregas e latinas. A schola era em algumas ocasiões usada para reuniões 

do Senado. Também foi adicionado ao complexo um propileu8 de entrada no lado 

sudoeste, de frente para o Circus Flaminius (STAMPER, 2005, p. 121-122).  

Além da importância de tais pórticos para a ressignificação do Campo de 

Marte e promoção da imagem de Augusto, devemos tratar também da importância 

concedida pelo Princeps aos templos localizados no Campo de Marte, haja vista que 

dentre os diversos templos aí localizados, muitos foram restaurados por ele ou por 

pessoas a ele ligadas. Por exemplo, o templo de Belona (Fig. 8), deusa da guerra, 

restaurado no período de Augusto por Ápio Cláudio Pulcro, grande amigo de 

Augusto e parente da sua esposa Lívia. Ao lado deste templo se localizava o templo 

 
6 Não há certeza se quem construiu o pórtico foi Lúcio Márcio Filipo, Cônsul em 56 a.C., e segundo 

esposo da mãe de Augusto, ou se foi Lúcio Márcio Filipo, Cônsul suffectus em 38 a.C., filho do 

anterior. 

7 Uma forma arquitetônica que consiste em um banco semicircular, ou quase semicircular, onde 

pequenos grupos podem sentar e conversar (RICHARDSON, 2008, p. 442). 

8 Propylaeum era a porta de entrada para um recinto, dando uma definição arquitetônica mais ou 

menos elaborada por colunas e portas. Geralmente, projeta-se a partir da parede do recinto no exterior 

e também pode projetar-se no interior (RICHARDSON, 2008, p. 442). 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 
 

134 
 

de Apolo Sosiano (Fig. 7 e 8). Este templo deve ter desempenhado um importante 

papel para a promoção da imagem de Augusto, não só por conter frisos que aludiam 

ao seu triunfo ou por estar próximo à rota triunfal ou ao lado do templo dedicado à 

deusa da guerra, próximo ao Teatro de Marcelo, mas por ser dedicado a Apolo, deus 

ao qual Augusto atribuiu muitas de suas vitórias. Além disso, este templo foi 

rededicado no dia 23 de setembro, aniversário do Princeps, bem como outros templos 

do Campo de Marte, como os templos de Juno Regina, Jupiter Stator, Marte e 

Netuno. Segundo Orlin (2016, p. 137-138), os dies natalis destes templos foram 

deslocados de cinco ocasiões separadas para uma única data, e a procissão ritual a 

estes templos, em vez de serem observadas em dias diferentes, eram agora realizadas 

no aniversário do Princeps. De acordo com este autor, a mudança do dies natalis de 

um templo devia causar um profundo impacto, já que marcava uma quebra radical, 

pois as festividades na nova data do templo restaurado teriam servido como um 

lembrete da refundação do templo sob Augusto em vez de lembrar sua fundação 

original em Roma. 

Com a ajuda de sinais memoriais, como símbolos, textos, imagens, ritos, 

cerimônias, lugares e principalmente por meio da construção de imponentes edifícios 

públicos e de importantes monumentos, Augusto criou para Roma uma memória 

relacionada a ele e a seus feitos e vitórias. Todas essas construções e intervenções 

urbanísticas no Campo de Marte tinham dentre suas funções a de servirem como 

gatilhos para a memória. Elas eram aquilo que Pierre Nora (2008, p.33-34) chamou 

de “lugares de memória”, já que, para este autor, o que os constitui é um jogo de 

memória e história, uma interação dos dois fatores que leva à sua sobredeterminação 

recíproca. Para existir um lugar de memória tem que haver vontade de memória. 

Vontade esta que esteve presente nas obras de Augusto, onde a memória trabalhava 

a fim de evitar o esquecimento de seu nome e de seus feitos.  

O Campo de Marte, com suas diversas construções monumentais relacionadas 

a Augusto, era uma mensagem “escrita em pedra”, que expressava de modo claro o 

poder deste governante, que soube transformar a topografia desta extensa área de 

Roma em seu proveito. Com a utilização da cultura material como estratégia de 

poder, Augusto moldou uma imagem positiva de si e de seu governo.  



A ARQUITETURA MONUMENTAL: UMA ANÁLISE SOBRE AS TRANSFORMAÇÕES DO 

CAMPO DE MARTE NO PERÍODO AUGUSTANO 

135 
 

Percebemos, assim, que a cultura material é de suma importância na 

construção dos conhecimentos relativos ao passado. E que ela não reflete 

passivamente a sociedade que a produziu, mas foi manipulada ativamente para 

construir a sociedade. A arquitetura, assim como hoje, estava imbuída de significados 

específicos para a sociedade, por meio da qual se exerceu o controle das pessoas e de 

seus encontros com o mundo a seu redor.  

 



136 
 

10 
 

CIDADE, ETNOCIDADE E MULTIPLICIDADE: O 

ESPAÇO ORGANIZADO EM CESAREIA MARÍTIMA 

COMO DOCUMENTO SÓCIO-HISTÓRICO E OBJETO 

LINGUÍSTICO 

Prof. Dr. Junio Cesar Rodrigues Lima 

(PPGH/UERJ; CEHAM/UERJ; NEA/UERJ) 

 

 

As pessoas organizam seus projetos e dão 

sentido aos objetos partindo das 

compreensões preexistentes da ordem 

cultural. A cultura é historicamente 

reproduzida na ação. 

Marshall Sahlins 

 

 A Judeia de Herodes, no século I a.C., foi cenário para o desenvolvimento de 

ralações socioculturais recíprocas entre judeus, judeanos1 e romanos.  O historiador 

Flávio Josefo afirmou que a região era habitada originalmente por pelo menos três 

comunidades culturais compostas por judeus, gregos e sírios. O processo de fundação 

e urbanização da cidade também adicionou à sua demografia uma colônia romana, 

ainda que esse status não fosse oficial. Todos esses grupos, com exceção dos romanos 

que respondiam diretamente a Roma, poderiam ser incluídos no que chamamos de 

judeanos.  

 
1 Segundo Daniel Shwartz, a expressão “judeus” é complexa e ambígua. Geralmente, a expressão 

“judeus” define tanto aqueles que nasceram com ascendência judaica, que possuem relações 

preestabelecidas — os judeus de nascimento, quanto os que são apenas adeptos de alguma forma de 

judaísmo. O problema reside no fato de que nem todos os judeus de nascimento são adeptos de algum 

tipo de judaísmo, bem como nem todos os adeptos do judaísmo, na realidade, são judeus de 

nascimento. Porém, em ambos os casos, pode-se usar o termo “judeu” para se referir a esses 

indivíduos. Daniel Shwartz propõe que, em caso de referência geográfica ou regional, se utilize o 

termo “judeanos”. A proposta de Shwartz nos é interessante porque se trata da possibilidade de nós 

repensarmos diversas referências feitas ao povo judeu pelos escritores da Antiguidade, livre das 

associações contemporâneas. No mundo contemporâneo não há mais judeanos; encontramos 

israelenses, palestinos, mas ninguém chama a si próprio de judeano, o que já favorece a utilização 

desse conceito (LIMA, 2013, p. 76-78). 



CIDADE, ETNOCIDADE E MULTIPLICIDADE: O ESPAÇO ORGANIZADO EM CESAREIA 

MARÍTIMA COMO DOCUMENTO SÓCIO-HISTÓRICO E OBJETO LINGUÍSTICO 

137 
 

 Além dos indivíduos que integravam essas comunidades, a cidade de Cesareia 

Marítima, por ser uma região portuária, também se tratava de um local preparado 

para a circulação de muitos outros povos que usavam a região como entreposto para 

o Oriente romano. Foi exatamente essa conjuntura multicultural e os interesses 

políticos de Herodes que impulsionaram o processo de urbanização da cidade.  

 O plano urbanístico de Herodes estava inserido em um processo de 

urbanização mais amplo capitaneado pelo imperador Otaviano Augusto e esse 

movimento urbanístico se estendia por várias regiões do Império. A fundação e a 

urbanização de cidades foram utilizadas pelo rei dos judeanos para consolidar as 

relações políticas estabelecidas com os romanos, estreitar as relações de clientelismo 

e patronato com Augusto e gradativamente mover a sociedade judaica para o 

multiculturalismo; resultando assim no aumento do controle social, do domínio 

político herodiano e na construção de um legado para as gerações posteriores.  

 Herodes Magno seguiu o modelo de principado de Augusto e, como ele, 

tentou alcançar a fama através da literatura, usando como “ferreiro” Nicolau de 

Damasco; por meio das festividades, revitalizando os jogos e estabelecendo datas 

comemorativas; e através de um plano urbanístico que abrangia a ereção de edifícios 

e construções em honra a si mesmo e sua família, a confecção de monumentos tanto 

em sua homenagem como em honra aos seus patronos, a reorganização de espaços, 

a fundação de cidades, delimitações de áreas e o desenvolvimento de paisagens 

culturais que perpetuassem a sua memória a partir de um discurso sobre si mesmo. 

  A cidade de Cesareia Marítima trata-se de um espaço no qual todos esses 

elementos se encontram: um lugar planejado para a conjugação do binômio 

identidade/alteridade; um ambiente propício para a produção de mitos e símbolos; o 

espaço simbólico discursivo no qual se pode observar a atuação de Herodes Magno 

como sujeito locutor e, os judeanos, como interlocutores de um discurso urbano 

materializado2 que facilitou o encontro entre as diversas culturas envolvidas, 

minimizou enfrentamentos, fez de Cesareia o maior porto romano do oriente, um 

lugar antropológico para judeanos e romanos. O plano urbanístico de Herodes 

 
2 Entendemos como Discurso Urbano Materializado o discurso do idealizador sobre si mesmo e a 

autoimagem que ele pretende construir e perpetuar simbolicamente evidenciada na organização do 

espaço após a execução do seu plano urbanístico (conceito autoral). 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

138 
 

Magno transformou a cidade de Cesareia Marítima em uma etnocidade3, um modelo 

de convivência pacífica, apesar da diversidade sociocultural, religiosa e política. 

Local de encontros e desencontros, pluralidade e singularidade, identidade e 

alteridade, lugares antropológicos e não-lugares, a cidade tornou-se um objeto de 

investigação para representantes de diversas áreas de conhecimento. Urbanistas, 

arquitetos, geógrafos, sociólogos, antropólogos, filósofos, historiadores, todos em 

maior ou menor escala convergiram suas lentes, em algum momento, para a 

construção concreta ou organização simbólica de um espaço no qual as relações 

socioculturais e políticas seriam desenvolvidas através dos tempos. Tal conversão 

evidencia que o urbano, o citadino, é válido para matutar.  

 A cidade de Cesareia Marítima foi fundada durante os primeiros anos da 

ocupação romana4 e tornou-se um símbolo das relações políticas e socioculturais 

estabelecidas entre o Império Romano e a casa de Herodes, o rei dos judeanos, 

conforme relata o historiador judeu Flávio Josefo. 

[...] Construiu-se também sobre uma colina que está em frente à entrada 

desse porto um Templo a Augusto, de tamanho e de beleza 

extraordinários. Lá se via uma estátua desse ilustre imperador do tamanho 

da de Júpiter Olímpico, sobre cujo modelo tinha sido feita, e uma outra 

de Roma, semelhante à de Juno de Argos. Herodes, construindo esta 

cidade, queria a utilidade da Província; edificando esse soberbo porto, a 

comodidade e a segurança do comércio; num e noutro, bem como nesse 

Templo tão magnífico, a glória de Augusto, em honra do qual ele deu o 

 
3 No decorrer de nossa pesquisa, deparamo-nos com a necessidade da concepção de um signo 

linguístico, compreendendo-o como conceito dado por Ferdinando Saussure, em seu livro “Curso da 

Linguística Geral”, que apresenta duas propriedades essenciais: significado e significante 

(SAUSSURE, 2006, p. 81). Este signo linguístico: “etnocidade”, é um neologismo concebido para 

designar a cidade como o espaço no qual os grupamentos étnicos se constituem e gradativamente 

desenvolvem suas relações socioculturais com reciprocidade. Logo, a palavra “etnocidade” não é 

tratada, aqui, de uma forma adjetiva, como no caso da utilização dos termos “etno” e “cidade”, 

separadamente, ou aplicações similares que estão centradas nos indivíduos e suas relações com a 

coletividade; mas sim – da aglutinação dessas palavras – de um substantivo concreto que não possui 

definição em dicionários da língua portuguesa, francesa ou inglesa. Esse neologismo pode ser assim 

classificado: a) quanto à sua estrutura, primitivo; b) quanto à formação, composto; c) quanto ao seu 

significado, próprio. Diferentemente do vocábulo “etnicidade”, que possui um significado social 

diretamente relacionado ao universo cultural de um determinado grupo ou indivíduos, conjugando o 

binômio identidade/alteridade, sujeito/subjetividade, o substantivo “etnocidade” irá nomear as cidades 

planejadas, fundadas, urbanizadas e organizadas, com a finalidade de se tornar um cenário para o 

desenvolvimento de relações socioculturais concretas ou simbólicas entre diversas comunidades 

culturais que as compõem (conceito autoral). 

4 Roma iniciou a ocupação da Judeia apenas cinquenta anos antes da fundação e urbanização da cidade 

de Cesareia Marítima quando Pompeu pôs fim à condição da Judeia como Estado independente. 

Entretanto, a documentação evidencia que o general romano permitiu aos judeus a continuidade de 

suas práticas religiosas desde que estes se submetessem ao poder político romano. 



CIDADE, ETNOCIDADE E MULTIPLICIDADE: O ESPAÇO ORGANIZADO EM CESAREIA 

MARÍTIMA COMO DOCUMENTO SÓCIO-HISTÓRICO E OBJETO LINGUÍSTICO 

139 
 

nome de Cesareia a essa nova e admirável cidade [...] (FLÁVIO JOSEFO, 

Guerra dos Judeus, livro I/XVI/85). 

O conjunto de edifícios e monumentos selecionados, organizados e 

construídos durante o seu governo aponta para um sistema ideológico que não pode 

ser dissociado do universo cultural do qual o rei dos judeanos era parte integrante, 

nem tampouco ser desagregado das relações de poder que ele desejava preservar ou 

da memória que Herodes pretendia materializar. 

Como toda cidade, Cesareia Marítima trata-se de um ambiente propício para 

a produção de mitos e símbolos: um espaço para a materialização de sua própria 

história (ROLNIK, 2012, p. 30). Nesse ambiente, a vida social foi reorganizada, bem 

como as relações econômicas e políticas inerentes a esse processo de materialização 

concreta ou simbólica, reajustadas. Isso porque, além de consolidar o domínio do 

homem sobre determinado espaço, o surgimento da cidade delimitou uma “nova 

relação homem/natureza” (ROLNIK, 2012, p. 21).  

A arquiteta e urbanista Raquel Rolnik define metaforicamente a cidade como 

um imã, uma escrita, um lugar de política e comércio. A primeira afirmação está 

diretamente atrelada à premissa de que, antes das relações comerciais, laborais ou 

domiciliares se estabelecerem permanentemente nela, a cidade foi um local 

cerimonial ou local sagrado5. No processo de formação da cidade, “a cidade dos 

deuses e dos mortos precedeu a cidade dos vivos [...]” (ROLNIK, 2012, p. 67) e 

transformou a maneira de o homem ocupar o ambiente, através da construção de 

zigurates e templos. Assim, a cidade tornou-se um espaço organizado, preparado para 

o encontro entre homens e homens, homens e deuses, vivos e mortos: um local 

convergente (um ímã) aparelhado para o estabelecimento de relações socioculturais 

recíprocas – fossem elas concretas (entre seres humanos) ou simbólicas (entre seres 

humanos, criaturas míticas e deuses). 

Historicamente, esse não foi o caso de Cesareia Marítima. Isso, pelo menos, 

por dois motivos. Em primeiro lugar, os judeus não costumavam fundar cidades. A 

saga judaica confunde-se com uma história de conquista e ocupação. Depois de uma 

 
5 Assmann define locais sagrados como “aqueles em que se pode vivenciar a presença dos deuses. Tal 

local é assinalado por tabus especiais. O local sagrado é uma zona de contato entre Deus e o homem” 

(ASSMANN, 2016, p. 322). 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

140 
 

conquista, o espaço ocupado era reorganizado e devidamente ajustado ao universo 

sociocultural judaico. A cidade de Jerusalém, por exemplo, antes das conquistas de 

Canaã, pertencia aos Jebuseus e era conhecida como Jebus. Apenas após a ocupação 

davídica que ela recebeu o nome de Salém e gradativamente tornou a cidade o centro 

político-religioso mais importante da Judeia.  Assim, como muitas outras urbes da 

região, Cesareia Marítima também foi fundada em uma cidade preexistente. Por isso, 

também era conhecida como Caesarea Stratoni. 

Em segundo lugar, Cesareia Marítima foi construída num momento histórico 

em que o planejamento de uma cidade conglomerava múltiplas paisagens culturais. 

O processo de delimitação das áreas incluía em si a construção de diversos locais 

cerimoniais que serviriam como espaço relacional entre os deuses e os homens. A 

demanda de fundação, urbanização, reorganização ou embelezamento de uma cidade 

trazia consigo a ideia de que, dentre outras funções, a cidade sempre seria um local 

cerimonial. Principalmente se ela fosse construída seguindo o modelo helenístico ou 

o arquétipo romano.  

A segunda afirmação rolkiana sobre a cidade emerge do paralelismo existente 

entre o processo criativo arquitetônico e a necessidade de representação sociocultural 

para construção, perpetuação ou reconstrução de uma memória. 

Na cidade-escrita, habitar ganha uma dimensão completamente nova, 

uma vez que se fixa em uma memória que, ao contrário da lembrança, 

não se dissipa com a morte. Não somente os textos que a cidade produz e 

contém (documentos, ordens, inventários) que fixam esta memória, a 

própria arquitetura urbana cumpre também esse papel (ROLNIK, 2012, 

p. 86-87). 

A arquitetura urbana trata-se de um discurso que aponta para o universo 

sociocultural daquele que a idealizou. O desenho das ruas e casas, os traçados dos 

templos em Cesareia Marítima evidenciam, em maior ou menor escala, as 

experiências socioculturais dos indivíduos que habitavam a cidade. E é por isso que 

“as formas e tipologias arquitetônicas, desde quando se definiram enquanto hábitat 

permanente, podem ser lidas e decifradas como se lê e decifra um texto” (ROLNIK, 

2012, p. 87).  

O próprio espaço da cidade de Cesareia conta a sua história, revela a 

construção e perpetuação de uma memória, materializa a vida social através de uma 



CIDADE, ETNOCIDADE E MULTIPLICIDADE: O ESPAÇO ORGANIZADO EM CESAREIA 

MARÍTIMA COMO DOCUMENTO SÓCIO-HISTÓRICO E OBJETO LINGUÍSTICO 

141 
 

diversidade de ritos e símbolos, como acontece em um processo discursivo. Nesse 

sentido, conforme postula Raquel Rolnik, essa cidade é uma escrita. Aqui podemos 

aproximar a arquiteta e urbanista brasileira da historiografia francesa, mais 

precisamente de Jacques Le Goff, em sua obra “História e Memória”.  

Ao se refletir sobre a cidade de Cesareia Marítima, não se pode desconsiderar 

que ela é portadora de duas formas principais em matéria de memória6: os 

documentos e os monumentos (LE GOFF, 1990, p. 462). O ambiente citadino 

apresenta uma diversidade quase infinita de documentos. Conforme afirma o 

historiador francês Marc Bloch7, “tudo o que o homem diz ou escreve, tudo o que 

fabrica, tudo o que toca pode e deve informar-nos sobre ele” (BLOCH apud Le 

GOFF, 1990, p. 89). Logo, a cidade de Cesareia pode e deve evidenciar as relações 

políticas e socioculturais que os indivíduos mantiveram entre si, permitindo-nos 

relacionar história, espaço e memória.  As paisagens culturais da cidade, os edifícios, 

os traçados, a arquitetura, as imagens e esculturas dessa determinada área cultural 

fazem parte de um processo discursivo, apontam para os sujeitos locutores, 

interlocutores e compõem a materialidade de um discurso que tem tanto a nos dizer 

quanto qualquer outro documento escrito. 

Tratar a cidade de Cesareia Marítima como uma escrita significa adotá-la 

como um documento histórico que fala tanto por meio de sua disposição 

arquitetônica e paisagem urbanística quanto pelas relações que os moradores e os 

transeuntes estabeleceram com o espaço através dos tempos – “o documento [em 

nosso caso, a cidade de Cesareia] [...] é um produto da sociedade que o fabricou 

segundo as relações de forças que [ali] detinham o poder” (LE GOFF, 1990, p. 470). 

 
6 Entende-se por memória aquela que dá um fundamento, aparentemente histórico, à existência das 

etnias ou das famílias, isto é, dos mitos de origem. Segundo Le Goff, esta memória seria a responsável 

pela reprodução de comportamentos nas sociedades humanas (LE GOFF, 1990, p. 426). 

7 O historiador francês Lucien Febvre concorda com Marc Bloch ao postular que a prática histórica 

não se limita à existência e utilização de documentos escritos. “[A história] pode e deve fazer-se sem 

documentos escritos, se não existirem [...] faz-se com tudo o que a engenhosidade do historiador 

permite utilizar para fabricar o seu mel, quando faltam as flores habituais: com palavras, sinais, 

paisagens e telhas; com formas de campo e com más ervas; com eclipses da lua e arreios com 

peritagens de pedras, feitas por geólogos e análises de espadas de metal, feitas por químicos. Em suma, 

com tudo o que, sendo próprio do homem, dele depende, lhe serve, o exprime, torna significante a sua 

presença, atividade, gostos e maneiras de ser” (FEBVRE Apud Le GOFF, 1990, p.89).  



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

142 
 

Se a cidade de Cesareia se trata de um documento, somente a análise dela 

enquanto monumento nos permitirá acessar a memória construída, reconstruída e 

perpetuada através das múltiplas relações estabelecidas com o espaço concreto e 

espaço simbólico. Le Goff (1990, p. 462) entende que monumento é tudo aquilo que 

pode evocar o passado e perpetuar a recordação, quer seja de forma voluntária ou 

involuntária, como os fazem as obras comemorativas de arquitetura ou de escultura 

e, até mesmo, os monumentos funerários que compõem, dentre outras construções, 

as múltiplas paisagens culturais da cidade Cesareia. 

Outra característica que Rolnik apresenta para a cidade é a necessidade de se 

viver de forma coletiva. A cidade, diz ela, “nunca está só”. Logo, administrá-la 

significa gerenciar a vida coletiva, reger a concentração ou aglomeração de 

indivíduos; e isso independentemente de seu tamanho ou da sua localização no tempo 

e espaço (ROLNIK, 2012, p. 115). A vida urbana é bidimensional, ou seja, possui 

uma proporção privada, mas, fundamentalmente, apresenta uma dimensão pública, 

um território para o exercício da prática da vida coletiva que basicamente precisa ser 

organizado, pensado e repensado a fim de se evitar o caos, a desordem urbana. Por 

isso, surge a necessidade de se estabelecerem relações políticas na cidade. 

 Aristóteles, em sua obra “A Política”, comparou a cidade política a uma 

associação que tem como objetivo principal o bem comum e, segundo ele, é essa 

busca que une todos os homens. Cada cidade é singular, e o governo dela deve 

considerar suas características socioculturais. Outra premissa importante levantada 

por ele se refere ao homem como ser político, social e racional. Para ele, o homem 

foi destinado naturalmente para viver em sociedade.  

 Na lógica discursiva de Fustel de Coulanges, a cidade seria uma associação 

de grupamentos que já estavam organizados política e socioculturalmente mesmo 

antes de sua constituição, um espaço organizado para o exercício da pluralidade a 

partir do reconhecimento da singularidade. As famílias, fratrias, tribos e as cidades 

seriam grupamentos sociais semelhantes entre si, nascidos uns dos outros; sociedades 

que, apesar de suas similaridades culturais, como, por exemplo, o reconhecimento de 

uma prática religiosa em comum, preservavam também suas singularidades 

socioculturais, principalmente em tempos de isolamento. Por exemplo, um judeu que 

morava em Cesareia Marítima seria parte integrante de quatro universos 



CIDADE, ETNOCIDADE E MULTIPLICIDADE: O ESPAÇO ORGANIZADO EM CESAREIA 

MARÍTIMA COMO DOCUMENTO SÓCIO-HISTÓRICO E OBJETO LINGUÍSTICO 

143 
 

socioculturais: sua família nuclear, a família estendida (tribo), a sua comunidade 

cultural (judaica ou judaico-helenística) e a cidade (ambiente multicultural). Esse 

modelo de pertencimento também se ajustaria aos demais indivíduos que transitavam 

pela cidade, independentemente da comunidade a que eles pertenciam. O indivíduo 

transitava por todos esses mundos sociais ao longo de sua existência (COULANGES, 

2009, p. 144). 

 Considerando que o rei Herodes, por pertencer à classe dirigente judaica no 

século I a.C., tinha acesso aos clássicos, parece-nos que a premissa de Aristóteles 

contribuiu naturalmente para que o rei dos judeanos viabilizasse a construção de 

espaços sociais nos quais gregos, sírios, romanos e judeus pudessem estabelecer 

relações socioculturais recíprocas, ou seja, viver em sociedade, e assim minimizar 

futuros enfrentamentos, como os que ocorreram após a morte de Herodes. 

Aconteceu, nesse mesmo tempo, uma grande perturbação em Cesareia, 

entre os judeus e seus habitantes, com relação à precedência. Os judeus 

pretendiam-na, porque Herodes, um de seus reis, tinha construído a 

cidade: os sírios afirmavam que deviam ser preferidos, porque ela 

subsistia desde muito tempo sob o nome de Torre de Estratão, quando ali 

não havia um só judeu (FLÁVIO JOSEFO, Antiguidades Judaicas, Livro 

XX/VI/850-851). 

 A delimitação de áreas culturais na cidade de Cesareia Marítima, como parte 

integrante de um plano urbanístico, atingiria gradativamente esse propósito. Pois o 

Estado (cidade) vem antes do indivíduo e ele existe para a sociedade. 

Na ordem da natureza, o Estado se coloca antes da família e de qualquer 

indivíduo, pois que o todo deve, forçosamente, ser colocado antes da 

parte. […] o Estado está na ordem da natureza e antes do indivíduo; 

porque, se cada indivíduo isolado não se basta em si mesmo, assim 

também se dará com as partes em relação ao todo. Ora, aquele que não 

pode viver em sociedade, ou que de nada precisa por bastar-se a si 

próprio, não faz parte do Estado; é um bruto ou um deus. A natureza 

compele assim todos os homens a se associarem. Àquele que primeiro se 

estabeleceu isso se deve o maior bem; porque se o homem, tendo atingido 

a perfeição, é o mais excelente de todos os animais, também é o pior 

quando vive isolado, sem leis e sem preconceitos (ARISTÓTELES, A 

política, Livro I/I/11). 

Outro ponto importante que Raquel Rolnik aborda em sua reflexão sobre a 

cidade se refere à capacidade que os habitantes possuem de alterar a paisagem 

cultural citadina através do estabelecimento de novas relações simbólicas com o 

espaço concreto. Isso acontece, por exemplo, quando o espaço público deixa de ser 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

144 
 

apenas local de circulação cotidiana para caracterizar o civitas integralmente8. Em 

uma manifestação citadina, alguns locais assumem o significado e as aspirações dos 

manifestantes que desafiam o poder urbano através da apropriação do espaço 

público. Isso aconteceu diversas vezes na cidade de Cesareia Marítima, que durante 

o período de acomodação sociocultural foi cenário para o enfrentamento entre 

gregos, sírios, judeus e romanos.  

A cidade de Cesareia também sofreu algumas reorganizações espaciais ao 

longo da história, tanto no período bizantino quanto sob o domínio muçulmano, 

corroborando a concepção de Leonardo Benevolo de que “a cidade permanece uma 

criação histórica particular; ela não existiu sempre, mas teve início num dado 

momento da evolução social, e pode acabar, ou ser radicalmente transformada, num 

outro momento. Não existe uma necessidade natural, mas uma necessidade histórica, 

que tem um início e pode ter um fim” (BENEVOLO, 2015, p. 9).   

Algumas festividades também invertem a hierarquização social tradicional ou 

rompem temporariamente as fronteiras culturais. O território de opressão pode se 

transformar em cenário de festa, e o local de festividade, em paisagem de opressão 

ou repressão. Essas demarcações, apesar da excepcionalidade do momento, apontam 

para modelos de relações socioculturais e políticas já estabelecidas entre os 

moradores da cidade e que sempre encontram uma expressão espacial (ROLNIK, 

2012, p. 167). Por exemplo, apesar de se localizar em um território de domínio e 

ocupação romana, após o processo de urbanização a cidade de Cesareia Marítima 

tornou-se um local para celebração por meio dos jogos estabelecidos por Herodes em 

honra ao imperador Augusto. O espaço de opressão foi transformado em território de 

festividade. O inverso também aconteceu em 66 d.C., durante a guerra dos judeus 

contra os romanos.  

A cidade juntamente seria um local para divisão e especialização do trabalho. 

Na cidade de Cesareia, por exemplo, essa condição possibilitou o desenvolvimento 

de técnicas que facilitavam as relações comerciais entre moradores e demais 

 
8 Fustel de Coulanges diferenciava civitas de urbs. Para ele, civitas seria a associação religiosa e 

política das famílias e das tribos, urbs era o lugar de reunião, o domicílio e sobretudo o santuário dessa 

associação. Não se formava uma urb ao longo de muito tempo ou devido ao aumento do número de 

habitantes e construções, a urb era fundada de uma vez, em um só dia (COULANGES, 2009, p. 150). 



CIDADE, ETNOCIDADE E MULTIPLICIDADE: O ESPAÇO ORGANIZADO EM CESAREIA 

MARÍTIMA COMO DOCUMENTO SÓCIO-HISTÓRICO E OBJETO LINGUÍSTICO 

145 
 

transeuntes, bem como, entre cidades e cidades. A extensão dos mercados citadinos 

variava de acordo com as rotas comerciais que cortavam ou se aproximavam da 

cidade e a facilidade ou dificuldade que se tinha para transportar suas mercadorias. 

No entanto, as relações comerciais não suplantavam as relações políticas. A expansão 

dessas relações comerciais acontecia apenas quando novas práticas imperialistas 

começavam a fomentar a ampliação das fronteiras através do contato Inter citadino. 

Na mesma linha reflexiva de Raquel Rolnik, Gonçalves Junior levanta uma 

problemática sobre a formação, organização e administração da cidade em busca de 

uma compreensão abrangente sobre o que seria urbanismo9. Segundo ele, 

[...] o urbanismo é o estudo das relações entre determinada sociedade 

(cultura, tradição, poder, história...) e o espaço que a abriga (ruas, 

construções, limitações geográficas, ...) bem, como das formas de sua 

organização e intervenção sobre elas com determinado objetivo. [...] O 

urbanismo como ação sempre existiu (mesmo antes da palavra 

urbanismo) (GONÇALVES JUNIOR. et al, 2017, p. 87). 

Com isso, a cidade de Cesareia Marítima seria mais que uma aglomeração de 

indivíduos e construções em um mesmo espaço. A compreensão de sua essência seria 

inviável sem a apreensão do “comportamento cultural, formas de ocupação do 

espaço, sistemas de produção, conflitos sociais”, bem como de outros elementos que 

fazem da cidade um “turbilhão de complexidade” (GONÇALVES JUNIOR, 2017, p. 

28-43). Logo, o plano urbanístico10 de Herodes estaria além da mera intervenção 

concreta no espaço.  

 
9 Gonçalves Junior define urbanismo como o estudo ou a compreensão da cidade. Segundo ele, os 

termos “cidade” e “urbe” tinham diferentes significados na Antiguidade. A palavra “cidade” referia-

se à aglomeração de famílias e tribos, enquanto “urbe” se tratava do local consagrado para reunião 

desse populus. Dialogando com Gaston Bardet, ele levanta a possibilidade de pioneirismo na 

utilização dessa palavra em 1910, no Bulletin de la Societé Geographique de Neufchatel referindo-se 

a  transformações ocorridas nas cidades europeias do final do século XIX e início do XX devido ao 

crescimento demográfico e ao processo migratório. Assim sendo, em busca de uma definição clássica 

para urbanismo, ele mostra que ele surgiu enquanto ciência para frear o caos físico e social instaurado 

nas cidades europeias (GONÇALVES JUNIOR, 2017, p. 56-63). Com isso, o autor evoca a visão 

clássica sobre urbanismo para dizer que “se trata de uma técnica de planejamento urbano que visa 

disciplinar o crescimento oriundo das migrações (urbanização), atender à crescente demanda por 

infraestrutura, serviços e abastecimento e melhorar a qualidade de vida” (GONÇALVES JUNIOR, 

2017, p. 73). Entretanto, urbanização seria a execução desse planejamento. Essa conceituação tornou-

se a base para o desenvolvimento dos mais variados conceitos de urbanismo através dos tempos. No 

entanto, segundo Gonçalves Junior (2017, p. 73), a essência do urbanismo seria as “relações entre o 

espaço da cidade e a sociedade que nela vive”.  

10 Os romanos frequentemente usavam o termo Urbs para se referir a Roma, a cidade por excelência 

e por definição. Sempre que a topografia permitia, “uma cidade era ordenada segundo plano 

perpendicular, em que as ruas se entrecruzavam em ângulo reto. A disposição interna dos edifícios 

urbanos correspondia a uma lógica de repetição, reproduzindo a cidade-mãe, Roma, em escala 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

146 
 

Além de uma vistoria territorial, antes de qualquer interferência urbanística, 

é fundamental que se realize um levantamento de todas as relações socioculturais 

estabelecidas no e com o espaço que será objeto de intervenção, sejam elas concretas 

ou simbólicas. Esse levantamento é essencial para a minimização dos impactos que 

a delimitação de áreas culturais ou construção e reconstrução de novas paisagens 

causariam nos transeuntes e moradores da cidade. O idealizador/urbanista (em nosso 

caso Herodes), então, seria uma espécie de orientador para o bom andamento de todas 

as atividades da cidade, tanto naquilo que é concreto – como o formato, a dimensão 

e a localização dos edifícios, quanto no que é simbólico, considerando assim, em seu 

plano urbanístico, a singularidade sociocultural das comunidades que compartilham 

do mesmo espaço e, inevitavelmente, transformam a cidade – local de multiplicidade, 

em uma etnocidade. 

Ao analisar o processo de construção da cidade, Gonçalves Junior (2017, p. 

96) afirma que existe uma série de fatores que, em maior ou menor escala, compõe o 

elemento desencadeador de sua formação. Todos esses fatores têm a ver com o 

binômio espaço/sociedade. Assim como não se pode atribuir a formação de uma 

cidade apenas a circunstância espacial, conforme advertiram Fustel de Coulanges e 

Gustave Glotz, também não se deve limitar sua construção a conjuntura 

sociocultural. Antes de construir a cidade, Herodes a planejou da escolha do terreno 

a construção de cada edifício e monumento. A cidade de Cesareia Marítima tinha em 

sua origem diversos elementos desencadeadores como, por exemplo, as relações 

econômicas, comerciais, políticas, sociais, culturais, implicações geográficas, 

climáticas e tantas outras que se tornam fundamentais para a compreensão da cidade 

ou para adoção de um plano urbanístico.  

Um posicionamento minimalista desconsideraria qualquer uma dessas 

relações e defenderia a preeminência do espaço sobre a sociedade ou a primazia da 

sociedade em relação ao espaço. No entanto, espaço e sociedade permanecem em 

 
menor”, observa Norbert Rouland (1997, p. 111-113). Posteriormente, os romanos utilizaram esse 

mesmo modelo para urbanizar novas cidades e promover as relações socioculturais entre os romanos 

e os povos conquistados. Geralmente encontramos nas cidades urbanizadas um fórum; um capitólio, 

abrigando Júpiter, Juno e Minerva; uma cúria, para as reuniões do senado local; e uma basílica, para 

as sessões do tribunal e reuniões públicas. Norbert Rouland (1997, p. 111-113) chama esse fenômeno 

de mimetismo arquitetônico e afirma que ele contribuía para a unificação política e sociocultural nas 

regiões anexadas (LIMA, 2018, p. 83). 



CIDADE, ETNOCIDADE E MULTIPLICIDADE: O ESPAÇO ORGANIZADO EM CESAREIA 

MARÍTIMA COMO DOCUMENTO SÓCIO-HISTÓRICO E OBJETO LINGUÍSTICO 

147 
 

interação contínua na cidade de Cesareia, de tal forma que uma mesma comunidade 

pode transitar e estabelecer múltiplas relações socioculturais através das conexões 

existentes entre as diversas paisagens culturais as quais compõem a cidade e que 

foram conjeturadas antecipadamente por Herodes.  

Essa condição multicultural intracidade viabiliza a reciprocidade cultural 

entre os indivíduos circulantes no mesmo espaço, comunidades as quais 

compartilham a mesma área cultural e cidades que se entrecruzam formando grandes 

regiões culturais11. O curioso é que uma determinada comunidade cultural pode 

permanecer quase inalterada apesar das mudanças espaciais ou reconstruir 

simbolicamente o seu espaço de origem noutra localidade, ou seja,  

Espaços que se alteram e sociedades que se mantêm imutáveis, espaços 

semelhantes e sociedades completamente diferentes e infinitas outras 

combinações conduzem à conclusão de que não existe uma situação 

estabelecida, com um único e definido espaço urbano para uma única e 

definida sociedade que o ocupa ou ocupará (GONÇALVES JUNIOR, 

2017, p. 111). 

Assim, um plano urbanístico deve prestar muita atenção às formas nas quais 

as múltiplas relações se estabelecem em uma cidade, sejam elas funcionais, sensitivas 

ou imaginativas12. A conjugação dessas três relações resulta na própria relação 

espaço/sociedade, diz Gonçalves Junior.  Com isso, não faz muito sentido olhar para 

a cidade de Cesareia Marítima de forma unidirecional, pois a relação 

espaço/sociedade põe em jogo uma série de correlações que circunda a etnocidade e 

impulsiona o analista urbano para a interdisciplinaridade, dialogando por exemplo 

com sociólogos, geógrafos, economistas, antropólogos, sanitaristas, administradores, 

dentre outras áreas de conhecimento. Portanto, somos direcionados para a abordagem 

antropológica de Marc Augé, a fim de cotejarmos as singularidades culturais que 

compõem a cidade. 

 
11 Roberto Lobato Corrêa dialoga com Wagner, Mikesell, Bonnemaison e define “regiões culturais” 

como “áreas habitadas, em qualquer período determinado, por comunidades humanas caracterizadas 

por culturas específicas, identificadas com base na combinação de traços culturais, materiais e não 

materiais que tendem a originar uma paisagem cultural”. As regiões culturais são áreas apropriadas, 

vivenciadas e por vezes disputadas. Apresentam diversos geossímbolos, fixos, que por serem dotados 

de significados identitários, fortalecem a identidade cultural dos grupos que as habitam (CORRÊA, 

2008, p. 11-12). 

12 Segundo Gonçalves Junior (2017, p. 111), as relações funcionais se manifestam pelos usos que 

predominam no espaço; as sensitivas se caracterizam pela percepção sensorial imediata; e as 

imaginativas estão associadas ao repertório ideológico. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

148 
 

 Segundo o historiador judeu Flávio Josefo, a cidade de Cesareia foi construída 

no mesmo local no qual havia a pequena Torre de Estratão, que, por sua vez, foi 

erguida durante o período de dominação persa na região, quando a costa da Palestina 

era governada pelos reis fenícios de Tiro e Sidom.  

Mapa 1 – Localização da cidade de Cesareia Marítima13 

 

 O historiador judeu não foi o primeiro escritor a mencionar a Torre de Estratão 

em suas narrativas. Em um de seus relatos, Zenon – o assistente de Apolônio, um 

 
13 O reino de Herodes o Grande. Disponível em: 

http://www.swartzentrover.com/cotor/Bible/Bible/Bible%20Atlas/HBA_15.htm. Acessado em: 

01/08/2021. 



CIDADE, ETNOCIDADE E MULTIPLICIDADE: O ESPAÇO ORGANIZADO EM CESAREIA 

MARÍTIMA COMO DOCUMENTO SÓCIO-HISTÓRICO E OBJETO LINGUÍSTICO 

149 
 

tesoureiro do monarca Ptolomeu II, narrou que em uma de suas viagens a região da 

Judeia ele fez uma parada na Torre de Estratão a fim de comprar alimentos. Isso 

aconteceu por volta de 259 a.C.  Logo, mesmo antes da fundação do porto de Cesareia 

a região na qual a cidade seria fundada, segundo a informação geográfica de Josefo, 

já era utilizada como entreposto marítimo e possuía um ancoradouro conhecido desde 

o século III a.C. (FOERSTER, 1995, p. 9-19). Dois séculos mais tarde, a Torre de 

Estratão também seria citada nos escritos de Marciano de Heracleia como sendo um 

assentamento perto de Dora. Numa narrativa mais recente, ou seja, no recorte 

temporal de “O Século de Augusto”, Estrabão, autor que também faz parte da 

memória discursiva das alocuções de Flávio Josefo, referiu-se à Torre dizendo que 

ela se localizava entre Acre (Ptolomaida) e Jaffa (Jope) e enfatizou que havia um 

ancoradouro lá. No entanto, a exata localização desse assentamento fenício ainda é 

muito discutida entre geógrafos, arqueólogos e historiadores. Não existe um 

consenso nem mesmo em relação ao fundador do assentamento ou à origem do nome 

da torre. O mais significativo para nossa abordagem aqui é o fato de que, antes de 

Cesareia Marítima existir, a região fora ocupada por diversas etnias que se 

organizavam como comunidades culturais.  

 Por exemplo, os assentamentos fenícios na localidade se estabeleceram com 

autorização e o apoio persa. Enquanto os fenícios eram abastecidos com produtos 

comerciais, os persas faziam uso da frota naval fenícia em suas realizações. Nessa 

transação, as cidades de Tiro e Sidom foram usadas como local de interação 

comercial e sociocultural entre persas e fenícios. E, por se tratar de um ancoradouro, 

outras etnias também migravam para a região promovendo mais contato cultural. 

Além disso, como as demais regiões da Judeia, a Torre de Estratão passaria 

sucessivamente por períodos de domínio ptolomaico (helenístico), selêucida (sírio), 

judaico (asmoneus) e romano. No entanto, com a consolidação das relações de 

clientelismo e patronato entre Herodes e Augusto, ela passaria para as mãos do rei 

dos judeanos.  

 Josefo afirmou que a torre fazia parte do território que Herodes recebera de 

Otaviano após a Batalha do Áccio em 31 a.C., momento em que ele foi confirmado 

como rei dos judeanos e ampliou a extensão do seu reino.  



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

150 
 

[...] Como já havia adquirido muita familiaridade com Augusto e tinha 

parte na sua amizade, Herodes recebeu dele não somente honras, mas 

grandes benefícios. Augusto deu-lhe quatrocentos gauleses que serviam 

de guardas a Cleópatra e entregou-lhe aquela parte da Judeia que Antônio 

entregara a ela, bem como as cidades de Gadara, Hipona e Samaria e, à 

beira-mar, Gaza, Antedom, Jope e a torre de Estratão, o que aumentou em 

muito o seu reino (FLÁVIO JOSEFO, Antiguidades Judaicas, Livro 

XV/XI/654). 

 Percebe-se, pelo discurso de Flávio Josefo, que Herodes recebeu de Otaviano 

Augusto não somente a Torre de Estratão, mas também a cidade de Jope. Jope ou 

Jaffa se tratava de uma cidade portuária que ficava a cerca de 55km de Jerusalém e 

aproximadamente 60km de distância do local onde Herodes fundaria a cidade de 

Cesareia.  

 O porto natural de Jope era usado para transporte de produtos e viagens desde 

o período de construção do primeiro templo, por volta do século X a.C. Os tírios e os 

sidônios, por exemplo, costumavam usar esse porto para realizar transações 

comerciais na Judeia. Por que Herodes, em vez de fundar uma nova cidade e construir 

um porto artificial, não urbanizou a cidade de Jope? As hipóteses para essa pergunta 

são variadas. Uma delas se refere ao fato de que, segundo a cronologia narrativa de 

Flávio Josefo, Herodes já tinha iniciado o processo de urbanização em Jerusalém, 

reconstruindo o templo e anexando a ele algumas edificações que representavam o 

poder político instituído. O sumo-sacerdote também já era escolhido por ele, logo, 

ele já possuía uma sede administrativa mais ao Sul de seu reino. Faltava agora ele 

fazer o mesmo movimento para o Norte, a fim de consolidar as relações políticas em 

toda a Judeia.  

 Em segundo lugar, como Jope era um porto natural, a reorganização do espaço 

seria muito complexa. Ela envolveria desconstrução e construção, ou seja, o 

embaraço logístico de uma das portas de entrada que Herodes precisava para dar 

andamento no processo de urbanização da região. Outra possibilidade também seria 

o fato de Jope ser pequena demais para a grandiosidade arquitetônica que Herodes 

planejava. E realmente era. A escolha do terreno tratava-se de um elemento crucial 

na implantação do plano urbanístico e poderia comprometer o desenvolvimento da 

cidade. 

 Por mais que Jope fosse amplamente utilizada como região portuária, o centro 

da diversidade cultural sempre foi o Norte da Judeia. Inclusive, a região escolhida 



CIDADE, ETNOCIDADE E MULTIPLICIDADE: O ESPAÇO ORGANIZADO EM CESAREIA 

MARÍTIMA COMO DOCUMENTO SÓCIO-HISTÓRICO E OBJETO LINGUÍSTICO 

151 
 

por Herodes para fundar a cidade e construir o novo porto ficava muito mais próxima 

da Síria e da Ásia Menor. Isso sem desconsiderar que a Torre de Estratão estava na 

região de Samaria ou da cidade de Sebaste, outra cidade fundada e urbanizada por 

Herodes para dar mobilidade comercial e mover a sociedade judaica para o 

multiculturalismo.  

 Mais uma hipótese, e talvez a mais importante, seria a de que, apesar de 

Augusto ter cedido a cidade de Jope para o rei dos Judeanos, socioculturalmente ela 

se tratava de uma região de influência política asmoneia. Ao longo da história, os 

romanos sempre cederam Jope para a Casa dos Asmoneus. Antes de ser outorgada 

para Herodes por Otaviano Augusto, Júlio César também tinha concedido essa cidade 

para Hircano II e sua família através de um decreto (FLÁVIO JOSEFO, Antiguidades 

Judaicas, Livro XIV/XVII/597). Provavelmente, Jope seria uma localidade onde 

Herodes sofreria muita oposição, o que retardaria o avanço do processo de 

urbanização. Assim, transferir o seu plano urbanístico para Jope seria trilhar o 

caminho da provável inviabilidade urbanística.  

 Agora, quais seriam as vantagens de se fundar uma cidade em Cesareia? 

Parece-nos que Flávio Josefo não enxergou muitas vantagens durante o processo de 

escolha do terreno para a constituição da cidade. Segundo ele,     

Quando fazia a visita às cidades marítimas, [Herodes] viu que a torre de 

Estratão estava em ruínas, tão antiga ela era [...]. Essa cidade está situada 

entre Dora e Jope, numa costa assaz desprovida de portos; os que querem 

ir da Fenícia ao Egito são obrigados a passar pelo alto mar, tanto temem 

o vento, chamado Áfrico, o qual, ainda que sopre levemente, levanta e 

impele vagas tão grandes contra os rochedos que as aumentam ainda 

mais, revolvendo a agitação do mar, durante certo tempo [...] (FLÁVIO 

JOSEFO, Guerra dos Judeus, livro I/XVI/85). 

 Ou seja, para o historiador judeu, Herodes procurou um terreno para a 

implantação de seu plano urbanístico, mas, na ótica dele, o que ele viu foi o antigo 

ancoradouro em ruínas, numa região desprovida de portos, sujeita a vendavais e 

muita ressaca. No entanto, esse foi o lugar que o rei dos judeanos escolheu para 

construir o primeiro porto artificial da Judeia e o maior entreposto marítimo do 

Oriente romano. Provavelmente, nem mesmo a existência de uma pluralidade étnica 

e sociocultural seria considerada por um aristocrata judeu como Flávio Josefo uma 

circunstância atenuante. Foram tantos povos se revezando no exercício do domínio 

político na região, que os enfrentamentos sociais seriam quase inevitáveis.  



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

152 
 

 Talvez, o historiador judeu tenha usado essa forma-de-dizer apenas para 

depois enaltecer a empreitada de Herodes, já que o relato dele era retrospectivo e 

Cesareia permanecia funcional mesmo um século depois, quando Flávio Josefo 

escreveu as suas obras. O fato é que, onde Josefo viu apenas dificuldades, Herodes 

enxergou uma grande oportunidade, pois, embora o terreno fosse difícil, ali ele tinha 

tudo: rotas comerciais; proximidade de outros centros políticos e comerciais de 

interesse romano; o apoio de Otaviano Augusto; uma aristocracia mais aberta a 

reciprocidade cultural; famílias com uma relação histórica e identitária com o 

espaço; comunidades culturais familiarizadas com a interação comercial e 

sociocultural; e um ancoradouro que estava em ruínas, mas que ao mesmo tempo era 

conhecido nas sociedades mediterrâneas desde o século III a.C.  

 Acima de tudo, Herodes tinha um plano urbanístico e uma filosofia política; 

por isso ele acreditava que, apesar do desenvolvimento econômico citadino 

apresentar um resultado a curto prazo, o deslocamento das comunidades que 

constituem uma cidade para multiculturalidade seria lento e aconteceria a longo 

prazo. Logo, esse movimento deveria ser minuciosamente planejado. E era 

exatamente isso que ele pretendia fazer na cidade de Cesareia. Se tudo desse certo, 

ele escreveria a sua história em “pedra e cal”, construiria e perpetuaria uma memória, 

e levaria a sua fama para o mundo conhecido.  

Entretanto, se quisermos caracterizar as singularidades culturais das 

comunidades que constituíam a cidade de Cesareia Marítima, devemos considerar 

que todas as relações socioculturais estabelecidas na cidade eram constitutivas de 

identidade pessoal e coletiva e tinham uma expressão espacial. Conforme disse o 

antropólogo Marc Augé: 

As coletividades [as comunidades culturais de Cesareia] (ou aqueles que 

as dirigem), como os indivíduos que a elas se ligam [os citadinos], 

necessitam simultaneamente pensar a identidade e a relação, e para 

fazerem isso, simbolizar constituintes da identidade partilhada (pelo 

conjunto ou grupo), da identidade particular (de determinado grupo ou de 

determinado indivíduo em relação aos outros) e da identidade singular 

(do indivíduo ou do grupo de indivíduos como não semelhantes a nenhum 

outro). O tratamento do espaço é um dos meios dessa empreitada (AUGÉ, 

2007, p. 50-51). 

 Conforme afirmamos no primeiro capítulo, Herodes inovou em seu 

planejamento e fez uso tanto do plano de construção helenístico de Hipódamo de 



CIDADE, ETNOCIDADE E MULTIPLICIDADE: O ESPAÇO ORGANIZADO EM CESAREIA 

MARÍTIMA COMO DOCUMENTO SÓCIO-HISTÓRICO E OBJETO LINGUÍSTICO 

153 
 

Mileto14 (século V a.C.) quanto dos princípios arquitetônicos de Marcos Vitrúvio 

Polião15 (século I a.C.), a fim de constituir o plano urbanístico da cidade de Cesareia 

Marítima. As regras de residência, a divisão da cidade em lotes, a delimitação entre 

espaço sagrado e espaço profano, espaço público e espaço privado, são evidências 

de que Herodes utilizou o plano hipodamiano como base de seu plano urbanístico, 

sem prejuízo para incorporação de edificações vitruvianas, elementos socioculturais 

e monumentos romanos que também contribuíram para construção materializada e 

simbólica do espaço. E esta é a definição que Augé faz de lugar antropológico:  

[...] a construção concreta e simbólica do espaço que não poderia dar 

conta, somente por ela, das adversidades e contradições da vida social, 

mas à qual se referem todos aqueles a quem ela designa um lugar, por 

mais humilde e modesto que seja. [...] O lugar antropológico, é 

simultaneamente princípio de sentido para aqueles que o habitam e 

princípio de inteligibilidade para quem o observa” (AUGÉ, 2007, p. 51-

52).  

O discurso polêmico de Flávio Josefo e o discurso urbano materializado de 

Herodes emergem da sua relação com a cidade de Cesareia Marítima como lugar 

antropológico para judeus, judeanos e romanos. Em sua obra “O sentido dos outros: 

atualidade da antropologia”, Marc Augé caracteriza o lugar antropológico como “o 

lugar do ‘em casa’ o lugar da identidade partilhada, o lugar comum àqueles que, ao 

habitá-los juntos, são identificados como tal por aqueles que nele não o habitam” 

(AUGÉ, 1999, p. 134).  

Existem três características para os lugares antropológicos. Eles são: a) 

identitários – lugar constitutivo da identidade individual; b) relacionais – lugar onde 

se ordena as relações de coexistência; c) históricos – lugar onde, conjugando 

identidade e relação, o habitante vive a história16.  Todas essas características estão 

presentes na cidade de Cesareia Marítima. Sinagogas, templos romanos, termas, 

 
14 Arquiteto grego do período clássico responsável pelo plano de construção do Porto do Pireu, Atenas. 

15Arquiteto romano contemporâneo a Otaviano e Herodes que deixou como legado a obra "De 

Architectura” que, por sua vez, é o único tratado europeu do período greco-romano que chegou aos 

nossos dias e serviu como referência para diversos textos sobre arquitetura e urbanismo, hidráulica, 

engenharia, desde o Renascimento. 

16 Segundo Michel de Certeau, pode-se ver no lugar a ordem segundo a qual elementos são 

distribuídos em relações de coexistência. Cada elemento do lugar está ao lado dos outros, num local 

próprio. Para Certeau, o lugar se trata de uma configuração instantânea de posições, o que para Augé 

equivale a dizer que, num mesmo lugar, podem coexistir elementos distintos e singulares, mas sobre 

os quais não se proíbe pensar em relações nem a identidade partilhada que lhes confere a ocupação 

do lugar comum (AUGÉ, 2007, p. 52-53). 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

154 
 

espaços dedicados a outras culturas, elementos arquitetônicos helenísticos, toda a 

organização urbana foi desenvolvida em Cesareia para que a singularidade cultural 

de cada comunidade fosse vivenciada e a identidade individual constituída, sem 

prejuízo da reciprocidade sociocultural, começando pela escolha do terreno. 

Logicamente, algumas construções foram desenvolvidas posteriormente, como é o 

caso da sinagoga, que data entre os séculos IV e V d.C., e a casa de banho público, 

que se refere aos séculos II e III d.C.; todavia, todas essas reorganizações do espaço 

seguem a mesma proposta herodiana de fazer da cidade de Cesareia um espaço 

organizado para o exercício da multiculturalidade. 

No entanto, cabe aqui mais uma interpolação. Se um lugar antropológico 

pode se definir como identitário, relacional e histórico, um espaço que não se possa 

conceber assim, segundo Augé (2007, p. 73), definirá um não-lugar. Os não-lugares, 

diz Marc Augé (2007, p. 74), nunca existem sob forma pura, pois os lugares se 

recompõem nele; relações se reconstituem. Eles são tanto as instalações necessárias 

à circulação acelerada de pessoas e bens quanto os próprios meios de transporte ou 

grandes centros comerciais, ou ainda os campos de trânsito prolongado, como por 

exemplo, acontecem em uma região portuária no mundo contemporâneo. O não-

lugar pode ser identificado atualmente em vias aéreas, ferroviárias, rodoviárias e em 

domicílios móveis considerados ou não como meios de transportes, os aeroportos, as 

estações, as grandes cadeias de hotéis, os parques de lazer, até mesmo as redes a cabo 

ou sem fio que mobilizam o espaço terrestre para a comunicação.  

Apesar da reflexão do antropólogo e etnólogo francês se enraizar na 

Supermodernidade, podemos encontrar uma similaridade funcional do que ele 

conceitua como não-lugar na Antiguidade. A cidade de Cesareia Marítima possuía 

um porto que fora devidamente planejado pelo rei Herodes para servir como espaço 

no qual o indivíduo/usuário da região portuária viveria a “experiência simultânea do 

presente perpétuo e do encontro de si” (AUGÉ, 2007, p. 96). Como “na realidade do 

mundo de hoje, os lugares e os espaços, os lugares e os não-lugares misturam-se, 

interpenetram-se. A possibilidade do não-lugar nunca está ausente de qualquer lugar 

que seja. A volta ao lugar é o recurso de quem frequenta os não-lugares” (AUGÉ, 

2007, p. 98).  

O que nos leva entender que assim como seria um equívoco pensar a 



CIDADE, ETNOCIDADE E MULTIPLICIDADE: O ESPAÇO ORGANIZADO EM CESAREIA 

MARÍTIMA COMO DOCUMENTO SÓCIO-HISTÓRICO E OBJETO LINGUÍSTICO 

155 
 

identidade sem a alteridade, seria igualmente confuso conceber lugares 

antropológicos sem considerar a existência de não-lugares, principalmente quando 

se trata da adoção de plano urbanístico para uma cidade. Apesar de lugares e não-

lugares serem polaridades fugidias, ou seja, o primeiro nunca é totalmente apagado 

(identidade), e o segundo nunca se realiza totalmente (relação), a cidade se trata de 

um espaço organizado no qual a identidade compartilhada é constituída através das 

conivências da linguagem, dos sinais da paisagem, das regras do bem viver 

estabelecendo um tipo de relação contratual, como, por exemplo, o modo de uso do 

não-lugar, ainda que a relação com ele seja temporária e parcialmente realizada. 

Todas essas características se aplicam ao porto de Sebastos na cidade de Cesareia 

Marítima, bem como, às embarcações, armazéns e estalagens que diariamente eram 

ocupadas pelos indivíduos/usuários. Isso somente foi possível porque o rei dos 

judeanos tinha um plano urbanístico para a cidade. Por isso, até mesmo Flávio Josefo 

teve que se curvar diante da empreitada de Herodes.  

Mas este rei tão magnífico tornou-se, por seus cuidados, por suas 

liberalidades e por seu amor à glória, vencedor da mesma natureza; ele 

construiu, contra todos os obstáculos, um porto mais espaçoso do que o 

de Pireu, no qual os maiores navios podiam estar em segurança, contra 

todos os perigos das tempestades e cuja construção era tão perfeita, que 

se poderia pensar que nenhuma dificuldade se encontrou na realização 

daquela obra (FLÁVIO JOSEFO, Guerra dos Judeus, Livro I/XVI/85). 

.  A hipótese de que Herodes Magno adotou um plano urbanístico para a cidade 

corrobora para a concepção de Augé de que o lugar antropológico se coaduna com a 

construção do espaço concreto. Logo, o uso do plano hipodamiano nos remete 

diretamente ao discurso de Aristóteles, em sua obra “A Política”, e a alocução de 

Vitrúvio em seu “Tratado de Arquitetura”. Mas sobre isso falaremos noutra 

oportunidade. 



156 

 

11 
 

IDENTIDADE ESPACIAL E CONEXÕES CULTURAIS 

PELO MEDITERRÂNEO: A PRÁTICA DO 

MALEFICIUM NO ‘CEMITÉRIO DOS OFICIAIS' DE 

CARTAGO (SÉC. II-III D.C.) 

Prof. Mestrando Edjalma Nepomoceno 

Prof. Dr. Belchior Monteiro Lima Neto  

(PPGHIS/UFES; LEIR/ES) 

 

 

A grande quantidade de defixiones encontradas no cemitério dos oficiais de Cartago 

nos leva a crer que esse espaço foi tido como um ambiente privilegiado para a 

ocupação clandestina de feiticeiros, algo que os antigos demonstravam ter pleno 

conhecimento, como é atestado pela literatura, em especial pela novela 

Metamorphoses, de Apuleio de Madaura.1 Por sua vez, as defixiones encontradas ali 

possuem grandes similaridades entre si, e também com outras tábuas mágicas 

descobertas em diferentes cidades e províncias do império, fato indicador de uma 

circularidade de saberes mais ampla por meio do Mediterrâneo. Na presente 

comunicação, apresentaremos de que forma eram depositados esses objetos, seus 

elementos comuns e por que o cemitério pode ser lido como o espaço de referência 

para a prática dessa forma de maleficium em Cartago. 

 No século II d.C., Cartago era a principal cidade da África Proconsular, tal 

como sua sede administrativa. Além de ser um centro político e econômico, também 

 
1 Apuleio foi um filósofo platônico que residiu em Cartago a partir dos anos 160, onde atuou como 

orador público e sacerdote (Apul., Florida, XVI, 35-40; XVIII, 40-43). No mesmo período, produziu 

a obra Metamorphoses, novela latina em que estigmatiza praticantes de artes mágicas por meio do 

reforço do estereótipo da feiticeira, retratada, na obra, como perturbadora da ordem pública. Anos 

antes, o autor defendeu-se em julgamento, realizado na cidade de Sabrata, da acusação de crime de 

magia. Em seu discurso de defesa demonstra conhecer profundamente os instrumentos e a natureza 

das práticas mágicas (Apul., Apologia, 25, 9; 26, 1-2). A partir desse ocorrido, a figura de Apuleio 

atrelou-se de tal modo à ideia de magia que, mesmo séculos após sua morte, ainda era rememorado 

como um dos principais magos de seu tempo (Jerônimo, Tractatus in Psalmos, 81; Lactâncio, Divinae 

Institutae, 5, 3, 7). 



IDENTIDADE ESPACIAL E CONEXÕES CULTURAIS PELO MEDITERRÂNEO: A PRÁTICA 

DO MALEFICIUM NO ‘CEMITÉRIO DOS OFICIAIS' DE CARTAGO (SÉC. II-III D.C.) 

157 

 

comportava uma vida religiosa plural e efervescente, possivelmente como resultado 

do intenso fluxo de pessoas as quais, vindo de regiões diversas do Império, por ali 

passavam. A religiosidade era um elemento basilar para os romanos compreenderem 

o mundo onde viviam, sendo a religião oficial um dos elementos que davam liga à 

identidade de um Império tão diverso.  

 Práticas religiosas estavam presentes em circunstâncias políticas, militares e 

econômicas, no entanto, aquilo comumente denominado como religiosidade romana 

está longe de significar uma unidade em si, em razão de o politeísmo romano agregar 

novas divindades a todo momento, algumas delas até opostas umas às outras. Na 

África do Norte, por exemplo, é evidente a presença de cultos em honra a deuses 

romanos, mas também a divindades autóctones e cultos orientais. Também era 

comum a prática do interpretatio, isto é, a justaposição de divindades possuidoras de  

atributos semelhantes. Por meio dessa prática, deidades de cultos estrangeiros eram 

apropriadas localmente, como foi o caso do deus romano Saturno, cujo culto por 

séculos foi associado à divindade africana Baal-Hamon (BUSTAMANTE, 2006, p. 

116-121). A vida religiosa era fundamental para a integração das comunidades 

citadinas, uma vez que os ritos públicos reforçaram os laços entre os cidadãos, e 

destes para com os deuses, garantindo uma boa relação entre o corpo cívico e o plano 

sagrado, ou, nas palavras dos romanos, a pax deorum (SANZI, 2006, p. 17). 

 A diversidade religiosa em Cartago, assim como no restante do Império, não 

se limitava à religião oficial, como podemos perceber pela ocorrência das práticas 

mágicas. Contudo, apesar de no senso comum a magia e a religião sejam tratadas 

como dicotômicas, devemos ter em mente que magia pode enquadrar quaisquer 

saberes ou práticas religiosas, que, por meio da comunicação com o sagrado, 

objetivam exercer influência sobre mundo natural.2  Nota-se que essa definição é 

ampla e poderia muito bem abarcar boa parte das práticas religiosas do Mundo 

 
2 Marcel Mauss (2003, p. 131) tende a aproximar magia e religião, demonstrando que toda prática 

mágica/religiosa estaria circunscrita num mesmo sistema simbólico. Este sistema comportaria a crença 

em entidades sobrenaturais que mediariam a relação com o sagrado, a existência de procedimentos 

ritualísticos e a expectativa de alguma intervenção divina em resposta a suas preces. Deste modo, a 

fronteira entre as duas modalidades foi erguida com base no discurso de poder que oficializa certas 

crenças e considera outras como antirreligiosas, ao ponto de até mesmo os praticantes de magia 

compartilharem dessa representação. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

158 

 

Antigo, de modo que a distinção entre magia e religião depende sempre do discurso 

jurídico e moral posto por cada sociedade. 

 No cotidiano das civitates romanas, a ideia de magia manifestava-se de forma 

contraditória, de modo que, por um lado, certas práticas eram enquadradas 

juridicamente como atos de malefício, enquanto, por outro lado, práticas 

essencialmente mágicas poderiam ser consideradas como mero objeto de estudo 

filosófico, ou parte da religião oficial (SILVA, 2019, p. 94-95). O que definiria se 

uma prática religiosa seria reconhecida como magia era, principalmente, seu objetivo. 

A magia condenável era chamada supertitio, ou seja, uma tentativa individual de se 

alcançar o favor dos deuses, como por meio de feitiços amorosos, ritos para 

enriquecimento pessoal ou maleficium visando a um assassinato (SANZI, 2006, p. 

17). Seria o oposto da religião oficial, pois ocorria no âmbito privado, movida por 

interesses pessoais, rompendo com o sentido comunitário da religião pública. 

 Um dos principais registros que denunciam a prática do meleficium em 

Cartago são as defixiones. Esses objetos eram finas e pequenas placas de chumbo, 

nas quais eram inscritas maldições que conjuravam divindades infernais para a 

execução de algum objetivo. As defixiones eram ocultadas em locais como cemitérios, 

moinhos, fundos de rios, santuários ou próximo ao alvo do encantamento (RIBEIRO, 

2006). O grande número de placas encontradas indica que eram utilizadas por pessoas 

de toda bacia do Mediterrâneo, tendo uma produção mais acentuada durante o 

Principado.   

 Dentre as defixiones cartaginesas datadas do século II-III d. C., grande parte 

foi produzida visando interferir nas competições que ocorriam no circo da cidade, ou 

nas batalhas de gladiadores no anfiteatro.3 Nos dois casos, o maleficium era usado 

com o objetivo de alterar o resultado das corridas ou batalhas, ao conjurar divindades 

e espíritos para que provocassem a incapacitação – ou morte – de competidores. 

 
3 Cartago possuía um grande potencial lúdico, pelo que nos indica a monumentalidade dos edifícios 

dedicados aos espéculos, os maiores entre as cidades norte-africanas. É estimado que no circo da 

cidade a capacidade seria para 60 mil pessoas assistirem aos espetáculos, no teatro, cerca de 11 mil e, 

no anfiteatro, seria possível uma audiência de 30 mil indivíduos. Estas estruturas acompanhavam o 

modelo romano de cidade e possibilitavam a promoção dos feriae, festas tradicionais que ocorriam 

todos os anos, ocasião em que se realizavam atividades visando agradar a comunidade e aos deuses, 

tais como sacrifícios de animais, espetáculos de gladiadores, corridas de carros, desfiles e banquetes 

públicos (GONÇALVES, 2008, p. 31). 



IDENTIDADE ESPACIAL E CONEXÕES CULTURAIS PELO MEDITERRÂNEO: A PRÁTICA 

DO MALEFICIUM NO ‘CEMITÉRIO DOS OFICIAIS' DE CARTAGO (SÉC. II-III D.C.) 

159 

 

Escritas em grego, latim, ou uma mistura de ambos os idiomas, as tábuas encontradas 

em Cartago compartilham não só as fórmulas linguísticas comuns, mas a forma de 

apresentação dos alvos do feitiço, assim como a menção a deuses evocados. São 

mencionadas divindades de origem judaica, como Iaô, Sabaôth e Javé, outros 

tradicionais do panteão greco-romano, como Cronos, Tifão, Netuno, Okeanus, 

Hécate, Mercúrio e Hefestos; divindades egípcias como Seth, e também autóctones, 

sendo o caso de Ba’al a menção mais emblemática das defixiones cataginesas 

(Defixionum Tabellae, 233, 234, 235, 239, 240, 242). 

 Os efeitos desejados também eram semelhantes nas diferentes defixiones de 

Cartago. Era comum o mal ser direcionando a partes especificas do corpo das vítimas, 

como olhos, pés, membros e espinha; além de conceitos abstratos, como “seus 

sentidos” (Def. tab., 247) ou “seus pensamentos” (Def. tab., 242). Esta forma de 

ataque ao corpo não se limitou apenas às competições esportivas, pois a vemos até 

mesmo em defixiones que não visam à morte da vítima. Na defixio 219, por exemplo, 

o mago pretende “amarrar a língua” e “tornar burro” um advogado com o intuito de 

não poder debater, mas em nenhum momento pede a morte da vítima. Similaridades 

entre as fórmulas mágicas encontradas em Cartago e em outras regiões do 

Mediterrâneo corroboram a tese da existência de um fabricante profissional na 

confecção dos objetos, ou, ao menos, sugere que estes praticantes de maleficio 

possuíam algum grau de troca de conhecimentos entre si. É perceptível que, 

independentemente do conflito o qual a magia visa interferir, seja ele entre aurigas, 

gladiadores, advogados ou amantes, as imprecações apresentam profundas 

similaridades em seus objetos, efeitos desejados, tom imperativo e panteões evocados. 

 Contudo, há um outro elemento comum entre esses objetos que nem sempre 

é discutido: a sua forma de depósito e os locais escolhidos para ocultar as defixiones. 

De fato, ao analisar esses objetos mágicos é comum que os classicistas se debrucem 

sobre uma análise do conteúdo textual, interessados ora nos aspectos linguísticos, ora 

no intercâmbio religioso entre diferentes panteões, ignorando, em certa medida, a 

importância do espaço onde esses objetos eram depositados. Mesmo que as 

construções da cidade seguissem funções bem definidas, muitas vezes, em seu 

cotidiano, estas estruturas sofriam apropriações que fugiam ao seu propósito inicial, 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

160 

 

como é possível notar no uso que os praticantes de magia deram a espaços carregados 

de simbolismo, como as necrópoles.4  

 Em Cartago, o espaço em que mais defixiones foram reveladas foi o cemitério 

dos oficiais, uma das necrópoles da cidade, localizada próxima ao anfiteatro e à 

cisterna de Malga. A denominação “cemitério dos oficiais”, como estamos nos 

referindo, teria sido cunhada para indicar esse sítio arqueológico devido a inscrições 

epigráficas encontradas no local, as quais nos revelam que o espaço era reservado 

para altos funcionários da administração proconsular, tais como soldados da guarda, 

escravos e libertos ligados a essas autoridades (CLERKIN, 2013, p. 6). Seu processo 

de escavação se deu entre os anos 1980-1998, conduzido pelos franceses Alfred 

Louis Delattre e Paul Gauckler, resultando na catalogação de mais de mil inscrições 

epigráficas, além de iconografias e instrumentos mortuários. Ao final de 18 anos de 

trabalho nas ruínas, o cemitério dos oficiais havia se tornado a mais bem 

documentada necrópole de Cartago. 

 A sepulturas reveladas no cemitério seguiam, grosso modo, o seguinte padrão: 

os restos cremados eram colocados em urnas de cerâmica ou vidro, e essas dentro de 

tumbas retangulares de aproximadamente 1,5 metro de altura. Por sua vez, a tumba 

podia ter seu exterior decorado com padrões variados, ao passo que uma inscrição 

epigráfica era feita numa chapa de mármore fixada ao lado do monumento. A 

estrutura das tumbas ainda contava com um orifício para a inserção de um tubo, por 

meio do qual eram derramadas libações sobre a urna que guardava as cinzas (figura 

1). Neste caso, era comum a oferta de vinho, leite, óleo ou perfumes (POTTHOFF, 

2017, p. 90-94). 

 

 

 
4 A espacialidade não deve ser tida como mero palco de acontecimentos, mas como uma estrutura 

estruturante, sendo, ao mesmo tempo, moldada pelos desígnios dos indivíduos e exercendo influência 

sobre suas ações (ALDROVANDI, 2009, p. 10-15). No pensamento de Amos Rapoport, os espaços 

seriam construídos duas vezes: primeiramente quando é planejado, e uma segunda vez quando se torna 

palco de atividades humanas. Em suas palavras, “o significado de muitos ambientes é gerado por meio 

da personalização — por tomar posse, completá-lo, alterá-lo” (RAPAPORT, 1990, p. 22). 



IDENTIDADE ESPACIAL E CONEXÕES CULTURAIS PELO MEDITERRÂNEO: A PRÁTICA 

DO MALEFICIUM NO ‘CEMITÉRIO DOS OFICIAIS' DE CARTAGO (SÉC. II-III D.C.) 

161 

 

Figura 1 - Esquema básico do interior de um túmulo do cemitério dos oficiais 

 

Fonte: POTTHOFF (2017, p. 93). 

 Objetos variados poderiam ser oferecidos aos mortos, como peças de jogos, 

espelhos, alfinetes, garrafas de unguento, moedas ou lâmpadas a óleo; o que denuncia 

a forte crença dos romanos na presença desses espíritos que, segundo a crença, 

poderiam, literalmente, habitar as tumbas. No caso do cemitério dos oficiais, o objeto 

mais recorrente eram moedas de bronze datadas do período republicano, assim como 

muitas de origem púnica que já havia muito tempo estavam fora de circulação. 

Stephen Potthoff (2017, p. 96) interpreta as moedas como indício de culto aos 

ancestrais, tendo em vista que deveriam simbolizar a herança familiar deixada pelo 

morto. 

 A relação entre vivos e mortos se intensificava em determinadas ocasiões, 

como no caso da parentalia. Neste festival religioso, que ocorria entre 13 e 21 de 

fevereiro, os familiares honravam seus ancestrais, comparecendo a seus túmulos, 

onde vivos e mortos simbolicamente compartilhavam alimentos. Durante os dias em 

que ocorria o festival, templos eram fechados, casamentos proibidos e magistrados 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

162 

 

não poderiam portar suas insígnias. Os procedimentos eram de responsabilidade de 

cada família, de modo que apenas o último dia era voltado para uma cerimônia 

pública, a feralia, destinada a aplacar o aspecto malévolo dos mortos (ADKINS, 2004, 

p. 315). Nota-se que os cemitérios não foram somente locais de repouso dos falecidos, 

mas também verdadeiros altares para a devoção, um espaço onde o plano dos vivos 

e dos mortos aproxima-se, produzindo o que Mircea Eliade (1992) entende por 

hierofania, ou seja, uma manifestação do sagrado no mundo físico. Neste espaço do 

sagrado, os indivíduos simbolicamente transcendem do plano natural para o 

supranatural, aproximando-se das divindades.  

 O apelo sagrado das necrópoles não atraía apenas familiares em busca de 

contato com seus ancestrais, mas também praticantes de magia, que viam estes 

espaços como uma fonte de poder. Assim nos revelam registros arqueológicos e 

literários que testemunham a prática da necromancia nos cemitérios, como a defixio 

237, na qual o mago inicia a imprecação conjurando o “espírito de um morto 

prematuramente [...]”. Fórmulas como essa se repetem em outras defixiones 

encontradas no cemitério dos oficiais (233, 234, 235, 239, 240, 242). As pequenas 

placas eram, quase sempre, dobradas e seladas com um prego para serem inseridas 

nas tumbas por meio dos mesmos tubos usados para o derramamento de libações, 

como se fossem cartas entregues diretamente aos mortos, seladas para que os vivos 

jamais pudessem as ler (GAGER, 1999, p. 18; POTTHOFF, 2017, p. 101). Na figura 

2, é possível visualizar um caso único de defixio que fora escavada e não teve o prego 

retirado para verificação do interior, mantendo-se como foi depositada 

originalmente.5 

 Como a espessura do tubo de libações era limitado, podemos supor que as 

tábuas grossas demais teriam sido colocadas no momento da deposição do corpo, ou, 

em casos extremos, mediante a violação da tumba. Sabe-se que a recorrência dessas 

 
5 No caso dessa defixio, seu local de depósito foi o circo de Cartago, e não a necrópole (GAGER, 

1992, p. 19). O circo e o anfiteatro também foram locais privilegiados para a prática do maleficio por 

três razões, podemos inferir: 1) eram espaços onde ocorriam mortes brutais e prematuras; 2) eram 

espaços ocupados pela religião oficial, com estátuas e frequentemente palcos para festivais e, 3) eram 

onde estavam os alvos dos feitiços dessas defixiones, ou seja, os aurigas e os gladiadores.  



IDENTIDADE ESPACIAL E CONEXÕES CULTURAIS PELO MEDITERRÂNEO: A PRÁTICA 

DO MALEFICIUM NO ‘CEMITÉRIO DOS OFICIAIS' DE CARTAGO (SÉC. II-III D.C.) 

163 

 

profanações levou famílias a obstruir preventivamente os tubos, de modo a impedir 

o uso mágico de seus familiares mortos (SICHET, 1999, p. 114-115). 

Figura 2 – Defixio ainda selada com um prego. 

 

Fonte: Gager (1992, p. 19) 

 A relação entre práticas mágicas condenáveis e o mundo da morte também 

era um tema comum na literatura latina, como se pode observar no exemplo da obra 

literária Metamorphoses, de Apuleio, na qual o autor descreve feiticeiras operando 

rituais em cemitérios, além de mencionar a existência de espíritos malévolos 

popularmente chamados de larva. Seriam espíritos de pessoas que morreram de 

forma brutal ou prematuramente, que não conseguiriam se desprender do plano 

terreno (Apul., De Deo Socratis, XV; XVI). O vínculo dessas entidades com a magia 

fazia parte do contexto das crenças populares, segundo as quais cada alma tem um 

tempo a permanecer neste mundo, de modo que, se um acidente, um assassinato ou 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

164 

 

um suicídio adiantar sua morte, deve completar os anos que haviam sido 

predestinados para ela, ou no próprio túmulo, perto do cadáver ou das cinzas, ou nas 

proximidades onde foi enterrado (SICHET, 1999, p. 114). 

 De todo modo, seja pelo apelo sagrado da religião oficial ou pela superstição 

sobre mortes prematuras, o fato é que os cemitérios foram ambientes nos quais 

praticantes de magia identificavam como espaços interessantes para o depósito de 

defixiones, apropriando-se da construção simbólica destes ambientes sagrados. Por 

sua vez, as defixiones encontradas indicam uma conexão cultural mais ampla por 

meio do Mediterrâneo, algo facilmente notado pela repetição de fórmulas e 

elementos presentes em placas encontradas em outras cidades norte-africanas e até 

mesmo de outras províncias. Em nossa comunicação, buscamos apresentar como o 

cemitério dos oficiais e as defixiones ali encontradas podem ser tidas como 

documentação de grande potencial para compreender a identidade dos praticantes de 

maleficio em Cartago e suas trocas de conhecimento com magos de outras cidades. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



165 

 

12 
 

A POPULAÇÃO DE ANTIOQUIA, UM AGENTE 

SOCIAL ESQUECIDO: ALGUMAS REFLEXÕES DE 

CARÁTER HISTORIOGRÁFICO 

Prof. Dr. Gilvan Ventura da Silva  

(PPGHIS/UFES; LEIR/ES) 

 

 

Antioquia, a capital da província da Síria Coele na Antiguidade Tardia, era uma 

cidade a qual detinha à época um notável protagonismo, não apenas no contexto da 

Síria-Palestina, mas também das demais províncias do Oriente, tendo desempenhado, 

no decorrer do século IV, o papel de residência oficial de imperadores como 

Constâncio II, Galo, Juliano e Valente (CABOURET, 2004, p. 118).  A proeminência 

de Antioquia se devia, em parte, à sua posição estratégica, como principal quartel-

general das campanhas rotineiras dos romanos contra a Pérsia Sassânida, onde 

fustigava as fronteiras orientais. A cidade era conhecida também por abrigar uma 

população multiétnica repartidos em nativos sírios, falantes do siríaco, imigrantes 

gregos provenientes das regiões vizinhas, comerciantes, legionários e colonos latinos 

e, não menos importante, judeus, pelo fato de a comunidade judaica de Antioquia ter 

sido a mais expressiva da Diáspora oriental, superando até mesmo a de Alexandria, 

desmantelada em consequência da feroz repressão que se seguiu às revoltas de 115-

117 (SKARSAUNE, 2007, p. 762).  Não obstante sua relevância, confirmada pela 

quantidade de edifícios e monumentos prodigamente descritos nas fontes literárias, 

Antioquia durante séculos não despertou maior atenção dos investigadores, os quais 

se limitaram a um ou outro comentário sobre ela até que, entre 1932 e 1939, a cidade 

foi objeto de um extenso programa de escavações liderado pela Universidade de 

Princeton. Os trabalhos arqueológicos então realizados, se não foram capazes de 

trazer à luz as magníficas construções descritas por autores como Eusébio de 

Cesareia, Libânio e João Malalas, revelaram, em contrapartida, uma inestimável 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

166 

 

coleção de mosaicos, a mais extensa de todo o Oriente Próximo.1  Concluídos os 

trabalhos de escavação e a consequente publicação dos relatórios, Antioquia voltou, 

de certa forma, ao anonimato habitual, pois os estudos publicados sobre a pólis nas 

décadas seguintes o foram em doses homeopáticas até que, em 2001, com a edição 

de Antioch, the lost ancient city, resultado de uma exposição cuja curadoria ficou a 

cargo de Christine Kondoleon, a cidade é incluída, em definitivo, na agenda dos 

pesquisadores, o que dá ensejo a um significativo aumento do número de artigos, 

livros e capítulos dedicados à História de Antioquia, nada mais justo em se tratando 

de uma cidade que, muito embora tenha sofrido, ao longo da sua trajetória, inúmeros 

abalos sísmicos e experimentado, do século VI em diante, a redução tanto do seu 

perímetro quanto da sua população, nunca foi completamente abandonada ou 

despovoada, mas antes passou por fases sucessivas de transformação e adaptação da 

sua infraestrutura urbana, o que fez dela um centro religioso, intelectual e econômico 

por toda a Idade Média e além, como bem observam Andrea de Giorgi e Asa Eger 

(2021, p. 4-5).  

              A relevância de Antioquia pode ser aferida por sua classificação como uma 

das seis megapóleis mediterrânicas da Antiguidade,2  figurando assim ao lado de 

Roma, Constantinopla, Atenas, Alexandria e Cartago. Segundo Will (1997), num 

estudo criterioso a respeito das dimensões de Antioquia, o perímetro total da pólis, 

na época romana, deveria remontar a 500 há, mais que o dobro, por exemplo, de 

Apameia, uma cidade vizinha. Quanto ao montante da população, o autor considera 

que o recinto intra muros comportasse, na pior das hipóteses, 160.000 habitantes, aos 

quais deveriam ser acrescidos aqueles assentados nas regiões periféricas, como o 

subúrbio de Dafne, distante cerca de 8 km do Portão do Sul, caracterizado por densa 

ocupação. Cálculos ainda mais otimistas que os de Will são aqueles apresentados por 

De Giorgi (2016), para quem, na sua época máxima de expansão (séc. IV e V), 

 
1 Para uma descrição sucinta, porém bastante útil, acerca das escavações levadas a cabo em Antioquia 

na década de 1930, consultar Kenfield (2014). Acerca da coleção musiva da cidade, consultar 

Dunbabin (1999), em particular o capítulo 10. 
2 O conceito de megapólis que aqui empregamos deriva do francês mégapole, tal como sugerido por 

Nicolet (2000, p. 16-17), que, fundamentando-se em critérios qualitativos, classifica Antioquia como 

uma das maiores cidades do Mediterrâneo na Antiguidade.  Segundo o autor, uma mégapole seria uma 

cidade apartada do seu sítio imediato, ou melhor, atravessada por redes relacionais “extremamente 

extensas, por vezes no limite do mundo conhecido”.  Ao mesmo tempo, a mégapole seria também 

destino de correntes migratórias próximas ou distantes, abrigando uma população etnicamente 

diversificada.  Ambas as condições são satisfeitas por Antioquia sob o Império Romano.   



A POPULAÇÃO DE ANTIOQUIA, UM AGENTE SOCIAL ESQUECIDO: ALGUMAS 

REFLEXÕES DE CARÁTER HISTORIOGRÁFICO 

167 

 

Antioquia teria comportado cerca de 500 mil habitantes, recuperando-se assim uma 

estimativa já antecipada por outros autores (DOWNEY, 1958, p. 88).  A despeito do 

caráter conflitante dos dados propostos, o importante é reconhecer que Antioquia, na 

condição de megapólis, passa, no século IV, por uma evidente expansão, sem que 

nenhum estudo tenha sido realizado até o momento visando a compreender as razões 

e o sentido de tal acontecimento ou o seu impacto sobre o modus vivendi cívico, o 

que denota certo desinteresse dos historiadores e arqueólogos em refletir sobre as 

condições de vida da população, em iluminar o perfil dos habitantes, as suas formas 

de mobilidade no espaço urbano e as consequências do intenso fluxo migratório que 

unia a ásty à khora, tanto do ponto de vista material quanto do ponto de vista 

simbólico, uma vez que as transformações observadas na paisagem urbana nem 

sempre eram bem recebidas pelos estratos superiores da sociedade, dos quais Libânio 

foi um dos mais ativos porta-vozes. É bem verdade que, em termos demográficos, os 

dados dos quais dispomos para mensurar a população antioquena e para estabelecer 

uma percentagem segura das suas diversas comunidades étnicas e/ou religiosas são, 

no mínimo, discutíveis, mas essa condição não é apanágio de Antioquia, sendo 

compartilhada por praticamente todas as cidades clássicas e pós-clássicas. No entanto, 

se abrindo mão de uma abordagem quantitativa, em virtude da escassez de dados, 

voltarmos o nosso olhar para o comportamento da população, para os indícios que 

nos permitem inferir o seu crescimento e para as informações a respeito do trânsito e 

do movimento de pessoas no perímetro urbano, somos capazes de alcançar detalhes 

do cotidiano da pólis amiúde ignorados. 

             Esse desinteresse ao qual aludimos é tanto ou mais surpreendente na medida 

em que a população representa uma das principais variáveis para o estudo das cidades.  

Segundo Barros (2007, p. 53), um dos primeiros aspectos que ressaltam quando 

analisamos as formas urbanas é justamente o populacional, pois toda cidade parece 

se definir, a princípio, como um aglomerado humano de dimensões consideráveis.  

Isso porque a dimensão populacional é um dos critérios mais úteis quando se trata de 

definir a extensão e a vitalidade de uma cidade, a sua capacidade de se manter e de 

se reproduzir no tempo, uma vez que a densidade de ocupação do solo urbano é um 

fator que nos permite obter conclusões acerca das exigências de abastecimento, da 

distribuição das zonas e bairros, das formas de mobilidade, da eficiência do sistema 

habitacional, do tratamento dos materiais descartados e tantos outros aspectos 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

168 

 

imprescindíveis para o bom funcionamento da cidade, todos eles dependentes, em 

alguma medida, do fator populacional.  Considerando que uma cidade, mesmo a mais 

bem planejada, é uma construção feita para atender às necessidades e aspirações 

daqueles que nela habitam e que dela realizam uma apropriação e reapropriação 

cotidianas, não é decerto recomendável ignorar, na análise do fenômeno urbano, a 

população (LYNCH, 2015, p. 119). Por outro lado, no caso de cidades que 

experimentam rápido crescimento, a exemplo de Antioquia no século IV, a vida 

urbana passa a ser marcada pela agitação e pelo movimento constante, que não raro 

dão margem a uma sensação de desconforto e de insegurança e ao rearranjo dos laços 

sociais até então em vigor, exigindo-se dos poderes públicos respostas eficazes a fim 

de se preservar a ordem numa conjuntura favorável à irrupção de conflitos entre os 

habitantes mais antigos e os recém-chegados, ou seja, entre os estabelecidos e os 

outsiders, conforme uma terminologia que se tornou corrente devido ao estudo de 

Elias e Scotson (2000).   

            O fator populacional afeta também a maneira como a riqueza se encontra 

distribuída, sendo razoável supor que cidades mais populosas, embora mais viáveis 

em termos econômicos do que as menores, tenham de lidar com uma quantidade não 

desprezível de pessoas vivendo em situações de risco ou de vulnerabilidade social, 

com efeitos previsíveis sobre o acesso aos logradouros públicos, ocupados de modo 

ostensivo por indivíduos que não hesitam em fazer deles local de moradia, opondo-

se assim frontalmente ao domínio exclusivo sobre espaço urbano que alguns grupos 

julgam possuir, uma vez que a cidade não é, de modo algum, franqueada aos 

habitantes de igual maneira, ou o é apenas em tese. Como argumenta Lynch (2015, 

p. 195), a cidade é sem cessar atravessada por toda uma rede de controles que a 

converte em foco permanente de litígio. Nesse sentido, tanto as autoridades públicas 

quanto indivíduos, grupos ou associações costumam arrogar para si o direito de 

regular o acesso ao recinto urbano, fixando proibições, erguendo barreiras e por vezes 

restringindo a livre circulação das pessoas, o que pode gerar, conforme o ponto de 

vista, sentimento de orgulho e de satisfação ou de angústia e humilhação. Muito 

embora, em termos ideais, todos os habitantes de uma cidade desfrutem do direito de 

presença, ou seja, da liberdade para estar em determinado local, esse direito, na 

prática, é confrontado pelos processos de exclusão social, que trabalham visando a 

esquadrinhar o solo urbano, impedindo ou ao menos dificultando o contato das 



A POPULAÇÃO DE ANTIOQUIA, UM AGENTE SOCIAL ESQUECIDO: ALGUMAS 

REFLEXÕES DE CARÁTER HISTORIOGRÁFICO 

169 

 

pessoas “de bem”, ou seja, as únicas que fariam jus às prerrogativas conferidas pelo 

estatuto de cidadania – dentre as quais uma das mais valorizadas é o pleno usufruto 

do espaço cívico – com seres humanos de “segunda classe” que, pelo fato de serem 

pobres, etnicamente distintos da população predominante, imigrantes ou deficientes 

têm o acesso à cidade negado ou contido. Tal constatação nos leva a prestar uma 

atenção particular à maneira como os grupos sociais se organizam a fim de se 

apropriar do território da cidade, as estratégias discursivas que empregam para definir 

quem tem ou não direito ao convívio urbano, um direito que, do ponto de vista 

filosófico e jurídico, se pretende universal, mas que, no fim das contas, é disputado 

pelas forças em conflito dentro da cidade (LEFEBVRE, 2001, p. 117-118).   

               Quando nos referimos à dinâmica populacional e ao seu impacto sobre o 

cotidiano de Antioquia, nos encontramos praticamente diante de um vazio 

historiográfico.  Nos primeiros trabalhos – poucos, diga-se de passagem – em que se 

pretendeu lançar alguma luz sobre a população da cidade, os autores se preocuparam, 

antes e acima de tudo, em fixar a quantidade de habitantes, como fez Franz Cumont, 

num breve artigo intitulado “The population of Syria” publicado, em 1934, no The 

Journal of Roman Studies. Nele, o autor revisita as informações disponíveis nas 

fontes textuais de modo a propor uma estimativa acerca da população das cidades 

sírias sob domínio romano.  Segundo Cumont, ao estudarmos a província da Síria na 

Antiguidade, não devemos ser iludidos pela desolação do território verificada no 

início do século XX, pois as condições demográficas da província, na época imperial, 

eram muito melhores em comparação àquelas do seu tempo. Em se tratando de 

Antioquia, Cumont estima, com base em dados transmitidos por João Crisóstomo, 

que a cidade comportasse, em meados do século IV, cerca de 200.000 habitantes, dos 

quais metade seria constituída por cristãos ortodoxos, isto é, por nicenos. Seguindo 

uma linha de investigação semelhante à de Cumont, Glanville Downey elabora, no 

artigo “The size of the population of Antioch”, publicado, em 1958, no Transactions 

and Proceedings of the American Philological Association, um inventário de todas 

as referências à população de Antioquia contidas nas fontes textuais, a começar pela 

Crônica, de João Malalas, um autor do século VI.  Sem decidir-se por nenhuma das 

cifras recolhidas, Downey limita-se a constatar que a cidade, desde a sua fundação, 

em 300 a.C., vivenciou uma expansão contínua, como nos permitem concluir o 

alargamento das muralhas e a criação de novos bairros. Pelos cálculos do autor, 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

170 

 

Antioquia, no século IV, deveria abrigar um contingente entre 150.000 e 300.000 

habitantes, senão mais. Assim como Cumont, Downey, no entanto, reconhece a 

impossibilidade de se estabelecer uma cifra mais precisa, em virtude da escassez de 

dados.   

            Após Cumont e Downey, referências obrigatórias para o estudo da população 

de Antioquia, outros especialistas, evitando o terreno movediço das estimativas 

numéricas, optaram por investir numa abordagem, digamos, qualitativa, o que os 

levou a refletir sobre o perfil dos habitantes da pólis, as atividades que executavam e 

a maneira como se comportavam nos espaços públicos. O autor que dedica maior 

atenção ao assunto é Paul Petit, na sua hoje clássica obra Libanius et la vie municipale 

a Antioche au IVe siècle aprés J.-C., publicada em 1955. Nela, Petit examina algumas 

manifestações coletivas dos antioquenos, em especial os motins urbanos provocados, 

em sua maioria, pela escassez de víveres, além de abordar também a situação 

demográfica da cidade e as atividades edilícias, bastante vigorosas, por sinal.  Muito 

embora conceda alguma primazia ao fator populacional, a análise de Petit é de 

natureza claramente exploratória, limitando-se o autor a mencionar as passagens das 

orações de Libânio nas quais é possível encontrar referências à população.  Ademais, 

não se observa, no estudo de Petit, qualquer associação entre os movimentos e 

flutuações dos habitantes e o contexto de formação de uma megapólis, com todos os 

dilemas que isso acarreta para a vida urbana e que se traduzem, em autores como 

Libânio, numa sensação de desconforto e de estranhamento com os rumos tomados 

pela cidade. Além de Petit, outro especialista que dispensa alguma atenção ao 

comportamento dos antioquenos é Liebeschuetz, em Antioch, city and imperial 

administration in the Later Roman Empire, obra publicada em 1972.  A preocupação 

de Liebeschuetz, todavia, não é tanto com a população em si, mas com a maneira 

pela qual ela se relacionava com as autoridades imperiais por meio das aclamações, 

enfatizando-se o papel das claques, que lideravam, no teatro, as manifestações contra 

ou a favor do governo.   

            Com exceção de Petit e Liebeschuetz, por décadas a fio nenhum dos mais 

reputados especialistas no estudo de Antioquia se dispôs a investigar as condições da 

população urbana. De fato, o assunto encontra-se praticamente ausente da obra 

magna de Glanville Downey, A History of Antioch in Syria, publicada em 1961.  

Somente anos mais tarde, no catálogo Antioch, the lost ancient city, organizado, em 



A POPULAÇÃO DE ANTIOQUIA, UM AGENTE SOCIAL ESQUECIDO: ALGUMAS 

REFLEXÕES DE CARÁTER HISTORIOGRÁFICO 

171 

 

2001, por Christine Kondoleon, ao qual já aludimos, constata-se uma tentativa de 

retomada do tema. Nesta obra, Michael Maas comparece com um capítulo intitulado 

“People and identity in Roman Antioch”. No entanto, a despeito do título, o autor se 

detém muito mais na descrição dos acontecimentos relativos à anexação da Síria 

pelos conquistadores romanos, em 64 a.C., e na análise da cristianização da cidade 

do que propriamente nos seus aspectos populacionais. No ano anterior, no qual vem 

a lume o texto de Maas, Catherine Saliou publica, na coletânea Mégapoles 

méditerranéennes, sob organização de Claude Nicolet, o capítulo “Mésurer le paradis: 

contributions au portrait d’Antioche aux époques romaine et protobyzantine”. Muito 

embora o enfoque da autora não seja a população urbana, Saliou tece alguns 

comentários a respeito do movimento migratório que atinge Antioquia na segunda 

metade do século IV, abrindo assim uma linha de investigação que, todavia, não 

aprofunda. Um pouco depois, em 2004, Laurianne Martinez-Sève publica, em Topoi.  

Orient-Occident, o artigo intitulado “Peuple d’Antioche et dynastie séleucide”, no 

qual, ao reconstituir os anos de fundação e posterior desenvolvimento da cidade, 

examina as ocasiões em que os antioquenos se rebelaram contra os monarcas 

selêucidas. Mais de uma década após os estudos pontuais de Maas, Saliou e Martinez-

Sève, Andrea de Giorgi lança, em 2016, Ancient Antioch from the Seleucid Era to the 

Islamic Conquest, livro no qual, ao construir uma narrativa de Antioquia desde a 

fundação (300 a.C.) até a conquista árabe da Síria-Palestina (638 d.C.) com base nas 

prospecções arqueológicas, reserva o último capítulo para tratar dos habitantes da 

cidade. Nele, o autor aborda o trânsito contínuo entre a ásty e a khora, ao mesmo 

tempo em que busca traçar o perfil da população urbana, marcada pela diversidade 

étnica. A obra, sem dúvida, possui o mérito de propor uma narrativa da história da 

pólis baseada apenas em evidências materiais. Todavia, o abandono das fontes 

literárias constitui, de certa forma, um obstáculo à reconstrução dos acontecimentos, 

de maneira que a análise de De Giorgi resta um tanto ou quanto superficial. Por fim, 

cumpre mencionar o capítulo de Jaclyn Maxwell (2018), “The voices of the people 

of Antioch in John Chrysostom’s sermons and Libanius’s orations”, incluído na 

coletânea Antioch II organizada por Silke-Petra Begjan e Susanna Elm, no qual a 

autora examina as ocasiões nas quais João Crisóstomo e Libânio atuaram em favor 

dos antioquenos e a imagem que ambos os oradores faziam dos seus concidadãos.   



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

172 

 

           A bem da verdade, a população de Antioquia recebe maior atenção apenas nos 

momentos de protesto contra as autoridades imperiais ou municipais, com destaque 

para o assim denominado Levante das Estátuas, ocorrido em 25 ou 26 fevereiro de 

387, segundo uma cronologia estabelecida por Van de Paverd (1991) e hoje 

amplamente aceita. O estopim do levante teria sido o anúncio, diante dos curiales 

reunidos no dikasterion, um dos edifícios que abrigavam o conselho municipal, de 

uma nova e exorbitante taxa destinada a financiar as decennalia de Teodósio, no ano 

seguinte (KELLY, 1995, p. 73).  O imposto atingiria, ao que parece, todos os estratos 

sociais indistintamente, embora não tenhamos condições de precisar a sua natureza.  

Os primeiros a protestar contra a medida foram os curiales, logo acompanhados pela 

multidão que, insuflada pela claque do teatro, um contingente de espectadores pagos 

para aplaudir os atores e dançarinos cuja atuação era amiúde explosiva (BROWNING, 

1952, p. 16), ocupa a avenida das colunatas, o fórum de Valente e a ágora de Epifânia 

na tentativa de reverter a medida. Exasperados, os populares atacam a residência do 

governador, acuando seus moradores e serviçais. Em seguida, voltam-se contra as 

termas, destruindo as lamparinas do edifício. Para culminar, avançam sobre as 

estátuas e imagens imperiais, depredando os painéis de madeira que portavam as 

efígies de Teodósio e familiares e arrastando pelas ruas da cidade as estátuas de 

bronze do imperador, de seu filho, Arcádio, e de sua esposa Flacila, já falecida, numa 

ação considerada ao mesmo tempo crime e sacrilégio. No momento em que a 

multidão ateava fogo à casa de um iminente cidadão, arqueiros agindo como policiais 

conseguem dispersar os revoltosos e extinguir o incêndio. Contido o movimento, o 

comes Orientis assume o caso, detendo alguns sob a acusação de incêndio criminoso 

e enviando notícias do ocorrido à corte imperial, sediada em Constantinopla.  Aqueles 

identificados como ativos no levante foram sumariamente executados, incluindo 

crianças.  Membros da boulé, por sua vez, foram encarcerados à espera do andamento 

do processo. A cidade, tomada de angústia, aguardava o veredito imperial 

(BRÄNDLE, 2003, p. 55 e ss.).  Mediante a intervenção providencial de Flaviano, 

bispo de Antioquia, e do magister officiorum Cesário, Teodósio decide não punir a 

cidade, o que dá ensejo a intensas comemorações, com a multidão voltando às ruas, 

mas desta vez para celebrar com canto, dança e lanternas.   

           Na época imperial, os atos coletivos de protesto, em particular das populações 

urbanas, eram amiúde descritos nos termos de uma seditio ou stásis, ou seja, de uma 



A POPULAÇÃO DE ANTIOQUIA, UM AGENTE SOCIAL ESQUECIDO: ALGUMAS 

REFLEXÕES DE CARÁTER HISTORIOGRÁFICO 

173 

 

modalidade de desobediência popular que não raro desembocava em manifestações 

mais ou menos violentas. Um traço peculiar desses movimentos era a ausência de 

coordenação ou premeditação, irrompendo como uma reação espontânea a alguma 

dificuldade que, em determinado momento, afetasse a rotina da população, razão pela 

qual, dentre os levantes populares ocorridos no século IV, a maioria foi deflagrada 

pela falta de abastecimento adequado de víveres (trigo e vinho) ou por exações 

julgadas abusivas, como vemos no caso de Antioquia, em fevereiro de 387 (SILVA, 

1997, p. 160 e ss.).  Na avaliação de Aja Sánchez (1991, p. 372), as seditiones urbanas 

da época tardia buscavam apenas solucionar um problema pontual e imediato e não 

produzir qualquer reforma mais consistente do sistema político então em vigor, 

provocando assim uma “descarga emocional coletiva” possível apenas em situações 

de tensão, quando a população, reunida para protestar, rompe, nem que seja por um 

breve intervalo, as amarras do medo ou da inibição, que agem no sentido de assegurar 

o cumprimento das normas pelos indivíduos. Por esse motivo, ao se aperceberem, 

em seguida, da gravidade dos atos perpetrados, os envolvidos costumam ser tomados 

de apreensão ou mesmo de pânico diante da repressão iminente. Nas ocasiões de 

revolta aberta, a população urbana, em geral pouco atuante do ponto de vista político, 

ia além das aclamações ou apupos rotineiros dirigidos aos imperadores, governadores 

de província e demais autoridades públicas quando dos jogos e festivais celebrados 

no teatro, no anfiteatro e no hipódromo, ocupando as ruas e praças com 

demonstrações ruidosas que poderiam, inclusive, resultar em atentados contra 

membros do staff imperial, como vemos ocorrer em 353, quando o consularis Syriae 

(governador da Síria) Teófilo, por instigação do César Galo, é trucidado, em 

Antioquia, por uma multidão enfurecida devido à crise de abastecimento que 

assolava a cidade (SILVA, 2019, p. 26). 

           O Levante das Estátuas é um acontecimento de certa forma bastante visitado 

pelos especialistas, que demonstram uma nítida predileção pelo testemunho de João 

Crisóstomo devido à série de mais de vinte homilias por ele pronunciadas entre os 

meses de fevereiro e abril de 387, isto é, entre a irrupção do Levante e o anúncio do 

perdão imperial.  Nesse sentido, durante muito tempo o estudo do assunto girou em 

torno de aspectos hermenêuticos e exegéticos da pregação de João Crisóstomo, a 

exemplo das obras Saint John Chrysostom’s Homilies on the Statues, de Mary A. 

Burns (1930), e Recherches sur la syntaxe de St. Jean Chrysostome d’aprés les 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

174 

 

homilies sur les statues, de Marius Soffray (1939), nas quais os autores se dedicam a 

escrutinar o framework das homilias: seu léxico, sintaxe e figuras de linguagem.  

Nessa mesma linha de investigação, é possível incluir a tese de doutorado de Frans 

Van de Paverd (1991), John Chrysostom: the Homilies on the Statues, na qual o autor, 

além de refletir sobre as características formais das homilias, propõe uma nova 

cronologia para a série e, por conseguinte, para os acontecimentos referentes ao 

Levante.  Nas últimas décadas, no entanto, temos observado um aumento do interesse 

pelos aspectos sociais e culturais do episódio, com uma nítida predominância dos 

primeiros (SILVA; SILVA, 2006, p. 12).  Ao mesmo tempo, os autores têm investido 

também na comparação entre os relatos de João Crisóstomo e de Libânio, buscando 

estabelecer as semelhanças e divergências entre ambos, a exemplo de Dorothea 

French (1998), que no artigo “Rhetoric and the Rebellion of A.D. 387 in Antioch” 

aborda o conflito sob as duas perspectivas, evidenciando o componente retórico que 

subjaz aos relatos dos autores.  Tratamento semelhante ao de French é aquele adotado 

por Justin Stephens (2013), em seu paper intitulado “A Pagan and Christian 

interpretation of the 387 Riot of the Statues”, cujo principal objetivo é confrontar a 

opinião de João Crisóstomo e Libânio sobre quem teria sido o responsável pela 

concessão do perdão imperial a Antioquia, se o bispo Flaviano ou Cesário, o magister 

officiorum de Teodósio. Mais recentemente, Jan Stenger (2017), no capítulo “Staging 

laughter and tears: Libanius, Chrysostom and the Riot of the Statues”, propõe uma 

nova leitura do Levante das Estátuas centrada no conceito de drama social, 

afirmando que a narrativa de ambos os autores revela, ao fim e ao cabo, os contornos 

de uma performance que conta com papéis bem definidos e movimentos 

cuidadosamente coreografados cuja finalidade é suscitar, na audiência, sentimentos 

como tristeza, desespero, alegria e esperança. Cumpre observar, no entanto, que afora 

Dorothea French, autora que se vale das reflexões de George Rudé sobre o 

comportamento da multidão, os demais não dedicam maior atenção aos habitantes de 

Antioquia, ou seja, àqueles que de fato sustentaram o Levante, mantendo-se antes 

centrados na comparação entre os argumentos de Libânio e João Crisóstomo. 

             Dessa breve prospecção dos poucos trabalhos que, de um modo ou de outro, 

se referem à população de Antioquia, é possível constatar o quanto o tema encontra-

se praticamente ausente da agenda dos pesquisadores, que não costumam dispensar 

maior atenção aos habitantes da pólis, esse imenso coletivo que, embora sem face e 



A POPULAÇÃO DE ANTIOQUIA, UM AGENTE SOCIAL ESQUECIDO: ALGUMAS 

REFLEXÕES DE CARÁTER HISTORIOGRÁFICO 

175 

 

sem nome e amiúde tratado com desprezo pelos autores antigos, é decisivo na 

construção de qualquer cidade.  De fato, como dissemos, uma das principais variáveis 

integradoras de uma cidade é a sua população, a qual confere dinâmica ao ambiente 

construído ao exercer, nele, as atividades ordinárias e extraordinárias determinantes 

do modus vivendi urbano. A cidade, pois, adquire movimento por intermédio das 

pessoas que, no dia a dia, ocupam as ruas, praças, monumentos e edifícios a fim de 

trabalhar, confraternizar, entreter-se ou mesmo protestar. Quanto a esta última 

possibilidade, a cidade, sob o Império Romano, sempre foi um cenário privilegiado 

para as ações as quais desafiavam a ordem constituída, os tumultos, levantes e 

sedições que visavam a exprimir o desagrado da população com os seus gestores, 

como demonstra, de modo emblemático, o Levante das Estátuas de 387. No caso de 

Antioquia, a desatenção para com o comportamento da população e para as formas 

de mobilidade urbana é ainda mais incômoda, na medida em que diversos autores, a 

exemplo de Libânio, João Crisóstomo, Juliano, Amiano Marcelino, João Malalas e 

Evágrio, apenas para citar os mais conhecidos, em diversas ocasiões mencionam o 

modo como os antioquenos agiam em praça pública, ainda que o façam, na maioria 

das vezes, em tom de censura e reprovação.  Seja como for, é inegável o fato de que, 

ao tratarem dos acontecimentos os quais sucedem na cidade, esses autores sempre 

mencionem os habitantes, cujas atitudes não lhes passam desapercebidas, 

evidenciando assim o papel desempenhado pela multidão no cotidiano. Urge, pois, 

que nos dediquemos a analisar, na medida do possível, os traços da população de 

Antioquia na época tardia, quando os testemunhos literários sobre a pólis são mais 

abundantes, sob pena de, não o fazendo, ignorarmos uma das dimensões mais 

expressivas do modus vivendi urbano, sendo este a sua gente, seus habitantes e, por 

óbvio, os visitantes eventuais, tendo em vista a acentuada mobilidade humana própria 

do Império Romano ao longo de toda a sua existência. 

 

 

 

 

 



176 

 

13 
 

MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO PERSA 

Prof.ª Dr.ª Katia M. P. Pozzer  

(UFRGS; LEAO/UFRGS) 

 

 

Introdução 

Este texto propõe uma breve reflexão sobre a construção do império persa, que se 

pensava universal e multicultural, através da análise da arte e da arquitetura do sítio 

de Persépolis. 

 O grande império persa foi o resultado de um processo de unificação de 

territórios, abarcando populações e culturas muito distintas entre si em dimensões 

nunca antes atingidas. A monarquia aquemênida (559-330 AEC) retomou a ideia da 

criação de um império universal, que já estava presente na Mesopotâmia de Sargão 

de Akkad (Lafont; Tenu; Joannès; Clancier, 2017), reunindo “os quatro cantos do 

mundo”, em uma alusão aos quatro pontos cardeais já estabelecidos. Pela primeira 

vez na história, territórios de reinos hostis entre si foram reunidos em uma formação 

estatal unitária, do rio Indus ao Mar Egeu (HUOT, 2011, p. 299). 

 Dois grandes grupos etnolinguísticos estão na origem do império persa: os 

medas e os persas. Eles eram duas tribos indo-europeias que pertenciam ao mesmo 

grupo linguístico dos indianos (indo-arianos). Na época do império assírio (934-610 

AEC), os medas estavam instalados nos férteis vales do planalto iraniano e tinham 

por capital Ecbatana, atual Hamadan. Segundo Heródoto, o historiador grego, os 

persas eram vassalos dos medas até a chegada de Ciro II, rei de Anšan, ao poder. 

 Três anos após ter assumido o trono persa, ele lidera uma revolta e, graças às 

alianças com generais medas, conquista uma vitória militar em 553 AEC sobre os 

medas. Ciro empreende uma rápida e eficiente política expansionista e, em 539 AEC 



MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO PERSA 

177 

 

derrota Babilônia e constrói uma reputação de rei benevolente, como atesta esta 

inscrição (ROAF, 2006, p. 204): 

 Todos os habitantes de Babilônia, assim como todos aqueles que viviam no 

país da Suméria e de Akkad, príncipes e governantes, o reverenciaram (a Ciro), lhe 

beijaram os pés, felizes por ter subido ao trono e o receberam alegremente, com caras 

radiantes, como ao mestre com a ajuda do qual tinham passado da morte para a vida 

e tinha superado o prejuízo e o desastre, razão por que veneravam o seu nome. 

 Ciro II (659-530 AEC), rei de Anšan, triunfa sobre os medas, derrota o rei 

Nabonida de Babilônia em 539 AEC e funda o maior império do Oriente, baseado 

em uma grande tolerância religiosa (Fig. 1). 

Fig. 1 – Mapa do Império Persa. Fonte: Sauvage (2020, p. 132). 

 

 As construções monumentais de Ciro em sua nova capital em Pasárgada1 , 

realizadas graças ao trabalho dos melhores artesãos do reino, adotaram a estrutura 

dos palácios a partir das raízes pastoris, com a arquitetura seguindo o modelo de 

tendas nômades, com salas hipostilas em claro empréstimo cultural dos egípcios, ou 

ainda, o uso dos ortostatos, influências dos assírios, e a inclusão de elementos 

arquitetônicos e expressão escultórica dos gregos. Palácios com pórtico duplo, de 

 
1 O poeta Manuel Bandeira compôs o poema "Vou-me embora pra Pasárgada" em memória a esta 

mítica cidade. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

178 

 

concepção arquitetônica baseada na tradição iraniana, com vastas salas hipostilas, 

com decoração de painéis esculpidos nas paredes, na forma de gênios protetores 

assírios, com vestimenta elamita e coroa egípcia evocam a diversidade cultural que 

compõe o vasto império persa. 

 Ciro morreu em 530 AEC e legou o trono para seu filho e herdeiro Cambise 

II, que continuou a política expansionista do pai e conquistou o Egito em 525 AEC. 

Mas Cambise morreu precocemente em 522 deixando o reino acéfalo. Mas, menos 

de um ano depois, em 521 AEC, Dario usurpou o poder, uma vez que não pertencia 

à mesma linhagem, e construiu uma genealogia que o conectava à família de Ciro, 

inventando um ancestral comum, o rei Aquemenas, que deu origem ao adjetivo 

aquemênida, atribuído à dinastia. 

 Dario (522-486 AEC) estendeu as conquistas persas em direção ao Danúbio, 

a oeste, ocupando parte da Trácia, lutou contra os scythas, incorporou a província do 

Indus a leste e ordenou a execução de uma inscrição monumental, trilíngue (persa, 

elamita e babilônico), conhecida como o Rochedo de Behistum, que possibilitou o 

deciframento da escrita cuneiforme. Ele reorganizou o império em províncias 

chamadas satrápias, administradas por um governador, criando um esquema regular 

de cobrança de taxas e tributos e um eficiente sistema de comunicação, com abertura 

de estradas e entrepostos postais, ligando todo o interior do império. Dario também 

empreendeu importantes reformas fiscais, legais e econômicas, como a padronização 

de pesos e medidas e o uso obrigatório da língua aramaica na administração 

(BRIANT , 1996). 

 Esta nova ideologia imperial encontra sua expressão em uma arte nova, que 

reflete a preocupação com o universalismo, através de múltiplas tradições das antigas 

civilizações agora integradas ao império persa. 

O sítio de Persépolis 

O sítio de Persépolis, atualmente conhecido como Takht-e Djamshid, está localizado 

na Província do Fars, no sul do Irã, próximo ao Golfo Pérsico. A região viu surgir a 

cultura Parsa que deu origem aos persas (Fig. 2). Persépolis foi assim chamada pelos 

gregos, literalmente, a pólis dos persas (RINGGENBERG, 2017, p. 327). 



MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO PERSA 

179 

 

Fig. 2 – Localização de Persépolis. Fonte: 

<https://www.thehistoryhub.com/persepolis-facts-pictures.htm>. Acesso em 

12/04/22. 

 

 

 O majestoso sítio arqueológico de Persépolis já era conhecido no Ocidente 

pelos relatos de viajantes europeus na região ainda na época moderna. Mas foi com 

o advento da arqueologia enquanto ciência, no final do século XIX, que o lugar foi 

pesquisado. Entre 1839 e 1841 o orientalista, arqueólogo, artista e diplomata francês, 

Eugène Flandin, juntamente com o arquiteto Pascal Coste, realizou viagens à Pérsia 

e visitou os principais sítios arqueológicos, registrando em textos, desenhos e 

aquarelas os vestígios visíveis. As observações de Flandin sobre o estado da Pérsia e 

a política internacional em meados do século XIX também forneceram importantes 

informações documentais. O relato destas viagens foi publicado na obra intitulada 

Voyage en Perse de Mm. Eugène Flandin Peintre et Pascal Coste Architecte pendant 

les Années 1840 et 1841 (SHAHBAZI, 2018). 

 As primeiras escavações arqueológicas foram realizadas por Motamed-Od 

Dowleh Farhad Mirza, governador da província do Fars, em 1878. Mais tarde, o 

fotógrafo alemão Franz Stolze explorou os sítios arqueológicos da região e publicou 

https://www.thehistoryhub.com/persepolis-facts-pictures.htm


MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

180 

 

esses trabalhos em 1882, sendo seguido por Jane e Marcel Dielafoy, orientalistas 

franceses, que efetuaram duas missões arqueológicas na Pérsia (1881-82 e 1884-86). 

 Na primeira metade do século XX, de 1931 a 1939, o Instituto Oriental da 

Universidade de Chicago comissionou as escavações dirigidas por Ernst Herzfeld e 

E.F. Schmidt. Nos anos 1940, A. Godard e depois o iraniano, A. Sami, prosseguiram 

as escavações por conta do Serviço Arqueológico Iraniano (IAS) (SHAHBAZI, 

2018). 

 Mais recentemente, o IAS, sob a direção de A.Tajvidi, dirigiu trabalhos de 

escavação e restauração parcial, em cooperação com os italianos G. e A.B. Tillia, 

do Istituto Italiano per il Medio ed Estremo Oriente. 

 O rei Dario (522- 486 AEC) abandonou a antiga capital Pasárgada e construiu 

uma cidade e um palácio, a cerca de 50km a sudoeste, em Persépolis, transferindo a 

capital política e administrativa do império para Susa, na região do Khuzistão 

iraniano (Huot, 2011, p. 303). 

 O palácio de Persépolis foi construído sobre uma esplanada rochosa, a uma 

altitude de 1770 m, ladeada a leste pelas montanhas Mehr, em torno de 518 AEC e 

constitui-se na evidência mais grandiosa da arquitetura persa. A cidade de Parsa 

localizava-se a noroeste e sudoeste da plataforma. As habitações dos moradores, 

feitas de tijolos, foram inteiramente destruídas pelo incêndio perpetrado por 

Alexandre em 331 AEC (Fig. 3). 

 

 

 

 

 

 

 

 



MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO PERSA 

181 

 

 

Fig. 3 – Plano de Persépolis. Fonte: Ringgenberg, 2017, p. 373. 

 

Legenda da Figura 3: 

1 Escadaria monumental 

2 Porta das Nações 

3 Passarela dos guardas 

4 Caserna 

5 Fortificações externas 

6 Porta inacabada 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

182 

 

7 Sala das 100 colunas 

8 Apadana (1.000 pessoas) 

9 Escadaria leste da Apadana 

10 Escadaria norte da Apadana 

11 Tripylon 

12 Tachar (Palácio de Dario I) 

13 Hadish (Palácio de Xerxes) 

14 Sala do Tesouro 

15 Harém 

16 Cisterna 

17 Tumba Artaxerxes II 

 Podemos observar prédios de planta quadrada, com paredes recobertas de 

relevo, impondo novas normas à arte persa que vigoraram até o final de seu império, 

revelando uma nova ideologia real (BENOÎT, 2011). A cidadela real compreendia 

quatro partes principais: os palácios oficiais e cerimoniais, os palácios e residências 

privadas, o tesouro real e as fortificações. A plataforma criada tem forma quase 

retangular, medindo cerca de 12,5 ha2. O lugar contém vestígios de um complexo 

sistema de canais subterrâneos destinados ao provimento de água e de uma linha de 

fortificações edificadas ao norte e a leste. Ao Sul e a oeste, as paredes das montanhas 

exerciam uma proteção natural ao conjunto de edificações. 

 O acesso ao sítio se faz pelo lado sul, por uma grande escada dupla que nos 

leva a uma porta monumental hipostila conhecida como Porta das Nações, que 

contém uma inscrição trilíngue, em persa, elamita e acádico com o nome do rei 

Xerxes (Fig. 4 e 5). Esta porta era guardada por dois pares de touros alados 

androcéfalos, os lamassû, que tinham uma função de caráter apotropaico segundo a 

tradição assíria. 



MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO PERSA 

183 

 

 As paredes eram de tijolos de argila crua, as escadas, os pórticos e janelas 

eram em pedra e se constituem nas ruínas que hoje podemos observar in situ. Todas 

as estruturas eram hispostilas e a decoração nas paredes era policrômica (BENOÎT, 

2011, p. 453). 

Fig. 4 – Porta das Nações. Fonte: Foto da autora, 2018. 

 

 

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

184 

 

Fig. 5 – Inscrições na Porta das Nações (detalhe). Fonte: Foto da autora, 2018. 

 

 A partir desta porta, o visitante pode seguir e virar à direita, em direção à 

grande esplanada em forma de L e aceder, tanto pela escadaria norte como pela 

escadaria leste, ao prédio mais suntuoso de toda a cidadela, a Sala da Apadana (Fig. 

6 e 8). 

 A Apadana era o espaço de recepção do rei persa aos inúmeros visitantes que 

a corte recebia. Era uma sala hipostila, de plano quadrado, cercada de três pórticos, 

cujas colunas internas repousavam sobre bases quadradas e as colunas externas se 

apoiavam em bases campaniformes, de influência egípcia (Fig. 7). 

Fig. 6 – Escadaria norte da Apadana. (60,5m de comprimento e colunas de 20m). 

Fonte: Foto da autora, 2018. 

 



MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO PERSA 

185 

 

Fig. 7 - Base de coluna campaniforme de Náucratis. Fonte: Foto da autora, 2018. 

 

 

Fig. 8 - Escadaria leste da Apadana. Dupla escadaria representando os 23 povos 

submetidos ao rei Dario (167 X 34m). Fonte: Foto da autora, 2018. 

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

186 

 

Fig. 9 – Escadaria leste da Apadana. Lado externo: medas e persas. Fonte: Foto da 

autora, 2018. 

 

 Nestes relevos podemos observar o princípio de forte lateralidade presente na 

arte mesopotâmica, bem como a composição de motivos vegetais, geométricos e 

epigráficos na decoração (Fig. 9). Há uma clara demonstração de força e poderio 

militar com a repetição incansável de motivos decorativos como os guerreiros. A flor 

de lótus, enquanto símbolo da luz, é de influência egípcia. 

 Na figura 10 temos a representação da delegação lídia, aportando presentes, 

como louças, braceletes, carro e ânforas. 

Fig. 10 - Escadaria leste da Apadana. Lado interno: vassalos com presentes. Fonte: 

Foto da autora, 2018. 

 



MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO PERSA 

187 

 

 A iconografia dos baixos-relevos é uma variação sobre a realeza, a relação do 

rei com a esfera divina e com os seus súditos. A localização das delegações traduz o 

grau de importância política: medas e elamitas à frente, etíopes ao final do cortejo. 

Fig. 11 - Escadaria leste da Apadana. Árvore da Vida. Fonte: Foto da autora, 2018. 

 

 Na parte superior do relevo são representadas árvores exuberantes (Fig. 11). 

Os ciprestes evocam um corpo delgado e harmonioso, simbolizando o jardim, 

paradeison em língua persa, como o contraponto ao deserto árido da paisagem do 

entorno. 

 O estilo arquitetônico é uma síntese original, composta por relevos assírios, 

que eram pintados com cores vivas, salas hipostilas iranianas, colunas jônicas, 

umbrais de madeira fenícia e portas monumentais babilônicas. 

 

 

 

 

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

188 

 

Fig. 12 - Fragmento de coluna compósita de Persépolis. Diorito negro (370 X 76 

cm). Museu Nacional do Irã, Teerã. Fonte: Foto da autora, 2018. 

 

 

 Os pórticos eram tentativas de criar fachadas isoladas, monumentais, 

diferenciando-se das construções mesopotâmicas, em torno de pátios internos. Na 

figura 12 temos o fragmento de um pórtico, com touros acima dos capitéis de base 

jônica das colunas. Este tema aparece na arte mesopotâmica desde o III milênio AEC, 

como forma de amuleto protetor, simbolizando o equilíbrio. 



MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO PERSA 

189 

 

Conclusões 

O rei Dario reorganizou o império em províncias, chamadas de satrápias, que eram 

administradas por um governador, com a cobrança regular de taxas e tributos e um 

eficiente sistema de comunicação, com abertura de estradas e entrepostos postais, 

ligando todo o interior do império. Além disso ele empreendeu importantes reformas 

nos âmbitos fiscais, legais e econômicos, como a padronização de pesos e medidas e 

o uso obrigatório da língua aramaica na administração, que contribuiu com sua 

disseminação em todo o mundo antigo oriental. 

 Com a morte de Dario em 486 AEC, iniciou-se o período de declínio persa. 

Xerxes, seu filho, invadiu, mas não dominou a Grécia e, em 479 AEC, os gregos 

venceram definitivamente os persas. Em 331 AEC, Alexandre, o Grande, rei 

macedônico, derrotou Dario III, saqueou e incendiou o magnífico sítio de Persépolis, 

marcando, assim, o fim do mundo antigo oriental. 

 Alexandre morreu em 323 AEC com o império já dividido. Durante o exílio 

dos judeus na Babilônia e da dominação grega na Ásia, as sabedorias e as culturas 

do antigo Oriente Próximo foram integradas na herança intelectual da civilização 

grega e romana. E através deles sobreviveram e contribuíram ao desenvolvimento da 

civilização dita ocidental, da qual nós somos herdeiros. 

 A cidade de Persépolis encarna a unificação de um império universal, pois 

contém uma série de elementos artísticos e arquitetônicos oriundos das diferentes 

regiões que compõem o império persa. A monumentalidade e os amplos terraços vêm 

da Mesopotâmia, a técnica da pedra talhada procedente de Urartu, na atual Armênia, 

o drapeado das vestes e as colunas caneladas são originárias da Grécia, as colunas de 

base campaniforme e os motivos vegetais são clara influência egípcia. Já o uso da 

representação de animais tem origem na Mesopotâmia e no Elam. 

 Persépolis simboliza a unidade múltipla das culturas que compunham o 

império persa e a estética aquemênida unificou estilos diversos, como os esplêndidos 

relevos policrômicos, sem, contudo, confundi-los. Assim como o rei persa unificou 

os povos respeitando suas identidades, o multiculturalismo se constituiu enquanto 

identidade de um império universal. 



190 

 

14 
 

MATERIALIDADES ARTICULADAS: UNA 

PROPUESTA PARA LA INTERPRETACIÓN DE 

TECHOS, GUARDAS Y FRISOS EN LA TUMBA 

TEBANA DE AMENMOSE (TT318) 

Prof.ª Dr. ª Eva Amanda Calomino 

IMHICIHU-CONICET/ FFyL-Universidad de Buenos Aires, Argentina 

 

Prof.ª. Dr.ª Leila Salem 

IdIHCS -CONICET, Facultad de Humanidades y Ciencias de la 

Educación, Universidad Nacional de La Plata (Fahce -UNLP), 

Argentina. 
 

 

Introducción 

En el Egipto faraónico del Reino Nuevo se construyeron tumbas para los miembros 

de la elite —militar, administrativa, religiosa y artesanado especializado— en la 

margen occidental de la antigua Tebas. Si bien las mismas comprenden distintas 

cronologías, fue durante la dinastía XVIII cuando se registra la mayor cantidad de 

construcciones (Manzi 2012). Se considera que fueron beneficios otorgados por el 

Estado a sus funcionarios, quienes habrían supervisado los trabajos de escribas, 

pintores, escultores, entre otros, para su elaboración (Bryan 2010). En las creencias 

religiosas, estos espacios funerarios eran comprendidos como “casas para la vida 

eterna”. Es decir, ante las ideas que la vida luego de la muerte se renovaba y 

continuaba luego de los rituales que daban al difunto paso al “más allá”, se necesitaba 

un espacio donde seguir desarrollándose, por lo que estaban destinadas a albergar el 

cuerpo de su propietario y garantizar los bienes para la vida eterna. Ubicadas en la 

orilla oeste de la actual ciudad de Luxor, las tumbas fueron realizadas en la roca de 

las colinas, como en el distrito de Sheikh Abd el-Qurna1, una de ellas es la de 

 
1 En la actualidad en la región de Qurna se ubican los siguientes distritos: Qurnet Murai, Assasif, el-

Khokha, Dra Abu el-Naga y Sheikh Abd el-Qurna (Strudwick & Strudwick 1999). 



MATERIALIDADES ARTICULADAS: UNA PROPUESTA PARA LA INTERPRETACIÓN DE 

TECHOS, GUARDAS Y FRISOS EN LA TUMBA TEBANA DE AMENMOSE (TT318) 

191 

 

Amenmose, un funcionario del Estado cuyo nombre significa “Nacido de Amón” que 

vivió durante los reinados de Hatshepsut y Tutmosis III. 

La tumba tebana 318 (TT318), es el punto de partida de nuestro trabajo2, que 

establece una propuesta para la comprensión de las tumbas tebanas del Reino Nuevo 

en Egipto -durante la dinastía XVIII- a partir del estudio de las materialidades que se 

encuentran articuladas en ellas.  Particularmente, ponemos en consideración espacios 

y representaciones que han sido menos estudiados: a. las guardas y frisos, que han 

sido analizados en trabajos descriptivos como “ornamentos” demarcadores del 

registro epigráfico dentro del programa decorativo (p.e. Lefebure 1886; Davies 1936; 

Cervícek 1964, Wilson 1986); y b. los techos, que carecen de un tratamiento 

específico y los autores se han centrado en presentar patrones de diseño como 

recortes ejemplificadores de “tipos comunes” (p.e. Davies 1936; de Garis Davies 

1923, 1941; Wilson 1986; Fortová-Sámalová 1952; Cervícek 1964; Strudwick 2016). 

Por lo tanto, considerando que las materialidades que conforman las tumbas están 

funcional, simbólica y decorativamente integradas, configurando un espacio 

tridimensional consagrado a la celebración ritual y como expresión de la 

diferenciación social existente dentro de la elite, se propone entonces analizar los 

componentes estructurales del espacio, además de su posibilidad de ser transitados, 

y de considerar a los techos -en sus características formales- como parte de la 

dimensión oculta/privada de los espacios (Assmann 2003; Kampp-Seyfried 2003). A 

su vez, consideramos que la decoración de los techos, incluyendo elementos 

figurativos, geométricos y/o viñetas con escritura, junto con las guardas y frisos en 

paredes, además de contener elementos con significación vivificante (p.e. los frisos 

kheker interpretados como tallos atados) (Mackay 1920, 1921: Angenot 2017; 

Shehab 2017) y de formar parte de los recursos visuales del programa decorativo de 

la tumba en su totalidad, actúan como interconectores de materialidades en un 

espacio tridimensional consagrado para la celebración de ritos de enterramiento, de 

Apertura de la Boca, ofrendas (purificación, incienso, etc.), adoración a divinidades, 

 
2 El Proyecto Amenmose, el cual las autoras integran, se encuentra dirigido por la Dra. Andrea 

Zingarelli y propone el estudio y la conservación de la tumba tebana de Amenmose (TT318). El mismo 

tiene lugar a partir de la concesión brindada en el año 2020 por el Ministerio de Turismo y 

Antigüedades de la República Árabe de Egipto. El Proyecto Amenmose cuenta con los avales de la 

embajada de la República Argentina en El Cairo y la Embajada de la República Árabe de Egipto en 

Buenos Aires.  



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

192 

 

“banquetes” e integración del difunto en celebraciones/festivales y culto a su 

memoria. 

La Tumba de Amenmose 

Como hemos establecido, la propuesta de trabajo aquí presentada se enmarca en las 

investigaciones en curso en la tumba TT3183, localizada en la necrópolis tebana, en 

el distrito de Sheikh Abd el-Qurna (Luxor, Egipto) (Figura 1a). Su construcción se 

ubica temporalmente durante la dinastía XVIII entre los reinados de Hatshepsut y 

Tutmosis III (ca.1479 a.C.- 1425 a.C.) (Hornung et al. 2006). Se trata de un hipogeo 

con forma de “T” invertida tipo Vb -según la clasificación de Kampp (1996)- que 

forma parte de las N=906 tumbas (Manzi 2018 sobre datos tomados de Gardiner & 

Weigall 1913; Porter & Moss 1960, Kampp 1996), de las cuales n=415 disponen de 

alguna clase de referencia sobre sus propietarios y cronologías (Gardiner & Weigall 

1913; Porter & Moss 1960), distribuidas de forma concentrada en la margen 

occidental del Nilo, y abarcando el sector de colinas, los contrafrentes del macizo 

tebano y la depresión del Assasif. 

Las primeras menciones que se conocen de esta tumba corresponden a Jean-

François Champollion (1790-1832) quien, junto con Ippolito Rosellini (1800-1843), 

posiblemente hayan sido los primeros en ingresar a la misma entre los años 1828-

1829, dentro de una expedición franco-toscana financiada por el gobierno francés y 

el Gran Duque de la Toscana, Leopoldo II. La primera referencia en una publicación, 

hasta el momento, es la de Champollion en el volumen I de Noticies Descriptives 

(1977 [1844]) que la señala como la tumba nº26 (G), donde describe y referencia las 

representaciones de Osiris, del difunto con su familia, y le llama especialmente la 

atención los instrumentos de flauta doble y lira de la escena de banquete con músicas. 

Desde mediados del siglo XIX, a medida que se intensificó el interés 

arqueológico por Tebas, otros egiptólogos tuvieron posiblemente acceso a la tumba 

y dejaron algunos registros. Este es el caso de John Gardner Wilkinson (1797- 1875), 

 
3 Con respecto a menciones y trabajos previos en relación a la tumba tebana de Amenmose, veáse: 

Champollion 1973 [1844]; Wilkinson 1859 [1837], MSS; Gardiner & Weigall 1913; Engelbach 1924; 

Porter & Moss 1927, 1960; M.M.A 1939; Sakurai et al. 1988; Rosellini 2003 [1832-1833]; Yoshimura 

2008; El-Shahawy 2010; Mc Quinn 2012. 



MATERIALIDADES ARTICULADAS: UNA PROPUESTA PARA LA INTERPRETACIÓN DE 

TECHOS, GUARDAS Y FRISOS EN LA TUMBA TEBANA DE AMENMOSE (TT318) 

193 

 

quien llega a esta ciudad en el año 1821 y se queda allí por doce años, y luego 

realizará tres viajes más a Egipto, siendo su última visita a Tebas en 1855. Wilkinson 

visita las tumbas de nobles, realizando una gran cantidad de anotaciones y dibujos a 

mano alzada de los relieves e inscripciones4, entre ellas la tumba de Amenmose, 

TT318 -en Manners and Customs of the Ancient Egypt (1837), una obra monumental 

en la que expone gran parte de su trabajo.  

Es a partir de las descripciones que estos primeros egiptólogos realizan que 

conocemos que se encontraba aún despejada la entrada original hacia TT318, en 

algún momento posterior que desconocemos la misma quedo bloqueada. 

Seguramente este impedimento en su ingreso contribuyó a su estado actual de 

conservación, lo que de todos modos no impidió que fuera saqueada. Por ejemplo, 

no podemos aún determinar el momento exacto en que se realizó el boquete que se 

dirige desde la TT129 hacia TT318 (el nombre de su propietario se encuentra perdido 

y se data para Tutmosis III o IV) o cuándo las estatuas de la capilla fueron removidas5 

(Zingarelli 2020). 

La tumba de Amenmose fue redescubierta por Norman de Garis Davies 

(1865-1941) en diciembre del año 1923 (en este momento descubre también TT317) 

y figura por primera vez con el número 318 en el Suplemento al Catálogo de Gardiner 

y Weigall de 1924 (Engelbach 1924). Obtenemos información detallada en la 

publicación que realizan Bertha Porter y Rosalind Moss en 1960 (1960: 391), donde 

se enumeran las paredes y se describen los registros en cada una de ellas. 

Posteriormente, son los investigadores de la Universidad de Waseda (Japón) quienes 

realizarán estudios en la tumba de Amenmose y otras aledañas entre 1982-1986 

(Yoshimura 2008). 

A partir de la concesión otorgada en el año 2019, los integrantes del Proyecto 

Amenmose iniciamos, entre enero y febrero del año 2020, trabajos sistemáticos in 

situ obteniendo información de la totalidad de la tumba, de la cual su mayoría se 

 
4 Sus manuscritos son inéditos y pueden consultarse en la Biblioteca Bodleian en Oxford (Inglaterra). 

Aparecen citadas sus notas en la publicación que realizan Porter y Moss (1960). 

5 Al respecto, conocemos que tres de las estatuas originales (Amenmose, Ameshaa e Ipu) forman parte 

de la colección del Museo de Ontario Canadá (Royal Ontario Museum) a partir de un presente 

negociado de La finca de la señora Olga Diniacopoulos. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

194 

 

encuentra aún inédita (Zingarelli 2020). Como hemos mencionado, en la actualidad 

la entrada original de TT318 se encuentra cubierta y ocluida por el sedimento de la 

colina, por este motivo el ingreso se realiza mediante el patio y entrada de una tumba 

lindante -TT129- en la cual se realizó un boquete -en tiempo histórico aún no 

determinado- hacia TT318 (Zingarelli 2020). Esta situación complejiza la historia de 

intervenciones en el sitio, su relación con otras estructuras y expone la necesidad 

primordial de tomar medidas para su conservación. 

Hasta el momento se ha logrado el acceso a dos salas. La primera posee forma 

transversal y mide aproximadamente 4,90 m de largo por 1,65 m de ancho. A través 

de un corredor/pasaje se accede hacia otra sala/capilla. Éste posee 75 cm de ancho y 

88 cm de largo aproximadamente. Una vez que se atraviesa este corredor se ingresa 

a la capilla, cuyas medidas son 1,66 m de ancho por 2,49 m de largo (Figura 1b). 

Como hemos mencionado, cuatro estatuas estuvieron dispuestas en una base 

escalonada formatizada hacia el extremo final de esta sala que tienen 

aproximadamente 28 a 31 cm de ancho. En estos espacios se han concentrado los 

trabajos de campo realizados durante la primera campaña con un relevamiento 

exhaustivo acerca de: i. las características naturales y culturales del emplazamiento 

y su relación con otras construcciones de la necrópolis (arqueológicas y actuales): ii. 

información etnográfica e historiográfica sobre la ocupación del área y el uso de la 

tumba a lo largo del tiempo; iii. los registros del programa decorativo en paredes y 

techo mediante fotografías puntuales y secuenciales y fichas de registro elaboradas a 

tal fin; iv. las estructuras asociadas y sus componentes arquitectónicos; v. textos e 

imágenes -muchas de las cuales son inéditas; vi. características planimétricas y 

arquitectónicas de la tumba y de las construcciones asociadas enterradas y en 

superficie; y vii. los daños y alteraciones naturales y antropogénicas en paredes y 

techos mediante fichas de registro específicas y fotografías (controlando condiciones 

de temperatura y humedad). (Zingarelli 2020). 

 

 

 



MATERIALIDADES ARTICULADAS: UNA PROPUESTA PARA LA INTERPRETACIÓN DE 

TECHOS, GUARDAS Y FRISOS EN LA TUMBA TEBANA DE AMENMOSE (TT318) 

195 

 

 

Figura 1. a. Imagen satelital con ubicación de TT318 (Luxor, Egipto); b. planta de 

TT318 con numeración de paredes y techos (Proyecto Amenmose). 

 

 

Materialidades Articuladas en las Tumbas Tebanas de la Dinastía XVIII: 

Objetivos y Propuesta Teórico-Metodológica 

La tumba de Amenmose, en tanto caso de estudio acerca del rol de la materialidad 

en la conformación de espacios funcional y simbólicamente diferenciados, nos 

permite formular interrogantes y afrontar un conjunto de objetivos acerca de la 

articulación de materialidades en tumbas de la elite tebana de la dinastía XVIII -

reinados de Hatshepsut y Tutmosis III. En este espacio habilitante para la práctica 

ritual, se integra paredes, pisos y techos como partes activas para la eficacia de los 

rituales que fueron parte de los enterramientos. Entre los objetivos propuestos 

podemos reconocer:  

1. analizar tumbas cuya asignación cronológica comprenden los 

reinados de Hatshepsut y principios del de Tutmosis III (ca. 1479 

a.C.- 1425 a.C.) (Hornung et al. 2006), con el fin de conocer los 

momentos de construcción, identificar la cantidad y orientaciones 

de las superficies horizontales y verticales que conforman las 

estructuras, diferenciar los elementos decorativos en paredes 

(guardas y frisos) y techos (secciones) (Strudwick 2016) y avanzar 

en el tratamiento de los pisos;  



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

196 

 

2. estudiar la articulación, en el plano horizontal en esta clase de 

monumentos funerarios, entre la parte interna-cubierta (techos, 

paredes y pisos) y la parte externa-descubierta (paredes y piso), 

dada la relevancia que estos espacios tuvieron en la separación del 

ámbito de los muertos del de los parientes vivos y las 

celebraciones rituales; 

3. considerar el rol de los elementos decorativos -guardas, frisos y 

secciones en techos- y de otros recursos posibles como formas de 

articulación tridimensional de la estructura, sea en interacción con 

las prácticas rituales como también indicadores de diferenciación 

social; 

4. contribuir al reconocimiento de recurrencias y diferencias en la 

materialidad de las tumbas tebanas, mediante la comparación 

entre monumentos semejantes de la necrópolis interpretando las 

tendencias reconocidas en referencia con: a. la comprensión 

integral de las prácticas rituales de la elite, b. las formas de la 

diferenciación social, y c. las características estilísticas. 

Continuando con las líneas de investigación que priorizan las relaciones e 

interacción entre las personas y los objetos en el Egipto faraónico, esta propuesta se 

centra en las postulaciones teóricas acerca de la materialidad. Entendida como un 

producto de la objetivación histórica y contingente a cada grupo social, en una 

relación constitutiva entre sujetos y objetos a partir de la cual ambos se definen, en 

un tiempo y espacios específicos (Meskell 2004, 2008; Miller 2005; Tilley 2008). 

Los trabajos desde esta perspectiva se han enfocado en el modo en que los objetos se 

integran activamente en las prácticas sociales (Mills & Walker 2008), y proveen 

bases para la formulación de un rango de estrategias interpretativas (Robb 2010). Los 

objetos y estructuras poseen propiedades formales que son fundamentales para la 

incorporación de los mismos en actividades específicas. Entonces, es a partir del 

conjunto de características formales, atributos dimensionales y elementos 

decorativos que se determinan las propiedades que habilitan la incorporación y 

participación de un objeto o lugar a una actividad en particular. Desde esta 

perspectiva se considera que son las prácticas concretas, insertas en redes de 

causalidad, las que en definitiva activan o no las propiedades de los objetos (Jones 



MATERIALIDADES ARTICULADAS: UNA PROPUESTA PARA LA INTERPRETACIÓN DE 

TECHOS, GUARDAS Y FRISOS EN LA TUMBA TEBANA DE AMENMOSE (TT318) 

197 

 

2007), en esa relación contingente entre la temporalidad o temporalidades (Lucas 

2005), la espacialidad (Anschuetz et al. 2001; Thomas 2001; Tilley 1994) y la 

experiencia hacia el espacio construido (Barrett 1994; Bradley 2000; Hodder 1990; 

Richards 1993; Thomas 1996; entre otros). La pregunta es en dos sentidos, por un 

lado, sobre las acciones humanas que crean y dan sentido a las cosas; por otro lado, 

las cosas que dan sentido y crean a las acciones humanas. La materialidad, a través 

de la fisicalidad de los objetos, estructura la acción humana, y comprende la 

capacidad de actuar y operar de lo material en relación con la acción humana (Rede 

2018). La materialidad nos permite preguntarnos por la acción de las cosas materiales 

e incluso inmateriales.  

Para el caso egipcio propuesto, se considera que la dotación material del culto 

estuvo conformada por la tumba como ofrenda que los faraones presentaban a los 

dioses (Assmann 2004) y funcionaba como un elemento con eficacia simbólica 

terrenal y en el “más allá” (Pereyra 2012) que actuaba, asimismo, como un medio a 

través del cual se entablaron alianzas con un grupo de beneficiarios pertenecientes a 

la elite y se reforzaban vinculaciones sociales (Manzi 2016, 2017, 2018). A su vez, 

los espacios definidos y los elementos epigráficos pintados y/o grabados en las 

tumbas habrían actuado como sustento material en múltiples niveles durante su 

construcción, la depositación y transfiguración del difunto y para las actividades 

posteriores (la vida póstuma del mismo y de los vivos que la visitaban). 

Especialmente, las escenas y textos habrían funcionado como recopilaciones del 

conocimiento de este mundo y del “más allá”, como referentes de textos tradicionales 

-viñetas de conjuros, sentencias, instructivos-, como monumentos conmemorativos 

del propietario y su familia, como alusiones al orden cósmico eterno; y como un 

llamado a los visitantes para hacer ofrendas en nombre de la vida que el propietario 

de la tumba creó en las paredes y esperaba recrear en el próximo mundo (Bryan 

2009). Desde la perspectiva aquí planteada se sostiene que las representaciones 

fueron concebidas asociadas a un espacio arquitectónico (Tefnin 1983, 1984) que a 

la vez se disponían para la realización de rituales. De este modo los espacios que 

componen las tumbas junto con la decoración conforman el diseño del monumento 

(Chauvet 2008), cuyos elementos pintados y/o grabados pueden ser estudiados, a la 

vez, desde una perspectiva de la materialidad de la decoración (Tefnin 1983, 1984; 

Laboury 2012, 2017; Hartwig y Leterme 2013; Angenot 2017). En este entramado 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

198 

 

entre los espacios que incluyen las tumbas, las decoraciones seleccionadas para las 

paredes y los techos y sus funciones, hay autores que han considerado tanto al 

monumento funerario en su totalidad, a la vez que a sectores determinados -como los 

patios- como espacios liminales (Meskell 2000; Harrington 2013), y se considera que 

estas propuestas deben tenerse en cuenta en el acercamiento a la materialidad. 

Grandes obras compiladoras que tratan sobre las tumbas de la elite en la 

necrópolis tebana poseen menciones, descripciones, fotografías y planos que han 

permitido conocer ciertas referencias de la composición de escenas e inscripciones 

jeroglíficas, pintadas o grabadas (Wilkinson 1859 [1837]; Mekhitarian 1954; 

Champollion 1973 [1844]; Porter & Moss 1960; Manniche 1987; Strudwick & 

Strudwick 1999; Rosellini 2003 [1832-1833]; Burns et al. 2008; entre otros); a su 

vez proponen estimaciones cronológicas y los nombres de los propietarios (Gardiner 

& Weigall 1913, Engelbach 1924; Porter & Moss 1960). Asimismo, se cuenta con 

esquemas y croquis de planos de los emplazamientos (Porter & Moss 1960), 

referencias acerca de los sucesos ocurridos en relación con la sustracción de las 

estatuas, de bloques con decoración, de la pérdida de los ajuares funerarios y otras 

clases de daños (p.e. Mc Quinn 2012; Manzi 2009-2010).  

Para el análisis de las imágenes, se caracterizará la muestra según sus 

propiedades formales -técnicas de ejecución y diseños-, en base a las unidades 

mínimas de composición identificadas individualmente y sus combinaciones. Las 

primeras se definen inicialmente según las categorías analíticas amplias sobre 

técnicas aditivas y/o extractivas definidas por Nicholson & Shaw (2000) y 

específicas en la preparación y ejecución de imágenes pintadas y/o grabadas sobre 

paredes y techos definidas por Leterme y colaboradores (2009) y Hartwig y Leterme 

(2013). Para el análisis de las imágenes en techos, guardas y frisos se desarrollarán 

categorías analíticas específicas para este análisis –sistematizando repertorios 

figurativos y no figurativos- considerando las descripciones propuestas para la 

clasificación de la iconografía por Riegl (1893), Nash (1909), Mackay (1920, 1921), 

Davies (1936), de Garis Davies (1923), Fortová-Sámalová (1952), Cervícek (1964), 

Shaw (1970), Wilson (1986), Baines (1985, 2015), Petrie (1999 [1895]), Manniche 

(2003), Hartwig (2004, 2013, 2016), Arnold (2008), Bryan (2009), Laboury (2012), 

Angenot (2017), entre otros, y buscando identificar los elementos estructurales de las 



MATERIALIDADES ARTICULADAS: UNA PROPUESTA PARA LA INTERPRETACIÓN DE 

TECHOS, GUARDAS Y FRISOS EN LA TUMBA TEBANA DE AMENMOSE (TT318) 

199 

 

composiciones no figurativas y combinaciones entre lo figurativo y lo geométrico 

con consecuencias más complejas. Se considera que las composiciones, según la 

organización de los elementos (motivos), pueden configurarse en combinaciones de 

unidades técnicas más abarcativas (bandas, áreas de diseño) y unidades compositivas 

aún mayores (escenas, temáticas) (Arnold y Espejo 2013). Se determinarán -en los 

casos en que sea posible- las dimensiones y ubicación específica en el monumento 

de guardas y frisos y sus relaciones espaciales con respecto a otras escenas del 

programa decorativo. 

En la comparación estilística se tendrán en cuenta los elementos decorativos 

en otros soportes (tales como textiles y vasijas) (Eastwood 1985; Nicholson & Shaw 

2000; Aston et al. 2016; entre otros). Asimismo, para abordar la configuración de los 

diseños y sus relaciones de interconexión, se recurrirá al análisis del tratamiento 

plástico, tamaño o dimensiones, color/es, superposiciones, y yuxtaposiciones -figuras 

que comparten un mismo segmento del trazado. Cabe aclarar que, ya que tratamos 

con estructuras con intencionalidades rituales -funerarias y sociales- la decoración no 

puede referirse sólo una etapa final de la cadena operativa (sensu Leroi Gourhan 

1964; Lemonnier 1992; Dobres 2000; entre otros), sino que es parte del proceso de 

decisiones tecnológicas y técnicas en la construcción de la tumba y es posible 

investigar los significados que posean analizando las imágenes, sus características y 

las interrelaciones con los espacios, su materialidad. 

A su vez, utilizando la información relevada sistemáticamente in situ en TT 

318, a saber, fotografías puntuales y secuenciales, planillas de registro, cuadernos de 

campo, top plans y demás información contextual, junto con el análisis de laboratorio 

-procesamiento de fotografías mediante D-Stretch (Harman 2005), reconstrucción 

digital de planta y elementos decorativos de techos, guardas y frisos (Vértes 2018), 

se analizarán las asociaciones entre éstos y los espacios del monumento con el fin de 

definir e interpretar la interrelación entre materialidades en la práctica ritual de este 

espacio funerario. 

 

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

200 

 

Interrogantes de Trabajo: hacia la Articulación de Materialidades 

Un conjunto de interrogantes y problemas -que incluso se formulan como hipótesis 

de trabajo- se proponen como guías para la investigación considerando la articulación 

de los espacios como los techos, las guardas y los frisos en las paredes de las tumbas 

tebanas con particular atención a lo que ocurre en TT318. Los problemas se 

introducen por un lado ante la carencia de algunas interpretaciones que articulan estos 

espacios y, por otro lado, teniendo en cuenta nuevas perspectivas de análisis que nos 

permiten repensar esta articulación. 

Primer problema: la integración de los espacios en las tumbas tebanas  

Uno de los temas que han caracterizado los estudios de las tumbas tebanas es la 

comparación de las plantas arquitectónicas en los monumentos del Reino Nuevo 

(Assmann 2004; Pereyra 2012; Manzi 2016). Estos estudios muestran que, a pesar 

de la variación existente, presentan ciertos elementos que fueron indispensables para 

el cumplimiento de ritos funerarios, conformadas por: patios, fachadas, corredores, 

salas/capillas, sepulcro principal y otros secundarios (Porter & Moss 1960; Kampp 

1996; Strudwick & Strudwick 1999; Galán 2009) que se disponen en tres niveles 

constructivos -superior, medio e inferior- (Kampp 1996; Assmann 2003; Kampp-

Seyfried 2003). El rol principal de estas estructuras fue contener y proteger las 

momias, imágenes y textos, el equipamiento necesario para garantizar la vida eterna 

de su propietario y su transfiguración, las estatuas del difunto y sus parentelas y 

conformar un espacio sacralizado donde tenían lugar celebraciones rituales, en las 

que los parientes vivos rendían culto a su memoria y se aseguraba y guiaba la 

interacción divina entre mortales e inmortales, entre lo mundano y lo sagrado (Baines 

& Málek 1993; Hartwig 2004; Bryan 2009; Pereyra y Manzi 2013; Manzi 2016). A 

través de los rituales el difunto se conectaba con el mundo terrenal, donde parte de 

las actividades se sustentaban en la visita a las tumbas de los ancestros y en la 

celebración de banquetes (Fantechi y Zingarelli 2009) con la provisión de ofrendas a 

cargo de sus parientes (Fantechi y Zingarelli 2003). Los banquetes restablecían la 

inserción del muerto en la sociedad al mantener su memoria y garantizar su 

continuidad generacional. El muerto se integraba en las fiestas mayores como 

seguidor de Amón posibilitando su vinculación con la divinidad y la renovación 



MATERIALIDADES ARTICULADAS: UNA PROPUESTA PARA LA INTERPRETACIÓN DE 

TECHOS, GUARDAS Y FRISOS EN LA TUMBA TEBANA DE AMENMOSE (TT318) 

201 

 

eterna y actuando como nexo con el entorno familiar y social para la perpetuación de 

su identidad en la memoria colectiva (Pereyra y Manzi 2013). 

Una de las preguntas que se han realizado los investigadores en los últimos 

años se relaciona con las características arquitectónicas que permiten diferenciar 

espacios y áreas de circulación en las tumbas tebanas de la dinastía XVIII (Kampp 

1996; Galán 2009), además se han observado aspectos diferenciales en su 

construcción y programas decorativos (p.e. Assmann 2003; Bryan 2010). Junto con 

los estudios realizados sobre las características arquitectónicas, espaciales y 

decorativas de cada monumento, se han desarrollado análisis sobre las disposiciones 

regionales de las tumbas de la elite tebana en el paisaje funerario de la necrópolis 

(Strudwick & Strudwick 1999; Assmann 2003, 2004; Kampp-Seyfried 2003; 

Hartwig 2004; Dorman & Bryan 2007; Bryan 2009, 2010; Galán 2009; Pereyra y 

Manzi 2013), temas que vienen siendo estudiados en la última década por miembros 

del Proyecto Amenmose (Manzi 2009-2010, 2012, 2016, 2017, 2018; Yomaha 2009, 

2013; Fantechi 2017).  

Con respecto a lo anterior, y en forma ideal, reconocemos que las tumbas se 

organizan en tres espacios diferenciados: 

a. el pozo funerario, que se tallaba verticalmente en la roca, con 

dimensiones suficientes para colocar el ataúd con el cuerpo del 

propietario difunto y el ajuar funerario, y que una vez cerrado se 

impedía su paso (su ubicación fue variando temporalmente), pues su 

acceso estaba prohibido y no era un espacio ideado para la circulación.  

b. la tumba-capilla, que se construía hacia el interior de la colina 

penetrando la roca madre. Para los momentos de la dinastía XVIII 

presentan forma de T invertida con una primera sala transversal que 

da a un pasillo central que conduce a la segunda sala -la capilla- donde 

suele estar la estatua del difunto junto a sus parientes. Las paredes 

interiores se encontraban y encuentran decoradas y el espacio queda 

“abierto” para que puedan ingresar visitas según lo establece el 

calendario festivo. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

202 

 

c. hasta aquí hemos mencionado sintéticamente los dos espacios en los 

que se han centrado mayoritariamente los estudios de las tumbas 

tebanas. Sin embargo en los últimos años, principalmente a partir de 

la propuesta de Kampp (1996), se comenzaron a integrar a las 

investigaciones los sectores exteriores, tales como los patios desde los 

cuales se accedía a cada tumba. Estos espacios seguramente estaban 

destinados a una libre circulación y sin duda eran la parte más visible 

del monumento (Galán 2009)6.  

Ante la posibilidad de pensar las tumbas tebanas de la dinastía XVIII en torno 

a espacios diferenciados de circulación nos preguntamos cómo puede evaluarse e 

integrarse estas nuevas materialidades, consideradas previamente de forma aislada, 

en las estructuras funerarias como parte de los sectores que, de forma interconectada, 

permiten y habilitan el desarrollo de prácticas rituales relacionadas principalmente 

con el culto funerario. Nuestra propuesta para pensar estas nuevas materialidades es 

a partir de cómo se integran estos espacios -la tumba como un todo-  con el estudio 

de las características formales de superficies verticales y horizontales en su conjunto 

-principalmente aquellas que no se han integrado a los análisis, como los techos y las 

guardas y frisos en las paredes, ya que permite profundizar en el entendimiento de la 

interacción entre los espacios rituales físicos y las actividades ceremoniales para las 

cuales fueron concebidos, construidos y decorados.  

Segundo problema: techos  

Se destaca en este trabajo la importancia en considerar el estudio de los techos como 

superficies visuales y estructurantes integrales del monumento funerario. Los techos 

de las tumbas privadas tebanas prácticamente carecen de un tratamiento específico y 

los autores se han centrado en presentar los patrones de diseño que enseñan como 

recortes ejemplificadores de “tipos comunes” (p.e. Davies 1923, 1936, 1941; Wilson 

1986; Fortová-Sámalová 1952; Cervícek 1964; Strudwick 2016). Comparativamente 

se les ha prestado menor atención frente al gran énfasis puesto en analizar techos 

 
6 El trabajo realizado en la TT11 por el proyecto Djehuty es un excelente ejemplo de la revaloración 

analítica del patio exterior y el acceso a la tumba, además de la integración de todos los sectores para 

el estudio de la tumba en su totalidad y complejidad. 



MATERIALIDADES ARTICULADAS: UNA PROPUESTA PARA LA INTERPRETACIÓN DE 

TECHOS, GUARDAS Y FRISOS EN LA TUMBA TEBANA DE AMENMOSE (TT318) 

203 

 

astronómicos en tumbas reales, privadas y templos. Desde esta perspectiva se han 

analizado las constelaciones y las estrellas individuales en los cielos astronómicos, 

utilizando mayormente como marco de referencia el techo astronómico de la tumba 

de Senemut (TT353), un funcionario de la época de Hatshepsut que tiene su tumba 

en Deir el-Bahari. Esta es la representación completa más antigua que se conoce del 

cielo egipcio (y no hay paralelo de temporalidad con otras sociedades). Para el Reino 

Nuevo, la dinastía XIX principalmente, las tumbas reales también presentan este tipo 

de representaciones celestiales, como por ejemplo la tumba de Seti I (KV17), la de 

Ramsés VI y Ramsés IX (KV9, comparten tumba) (Wilkinson 1991).  

Cabe destacar que, como punto de comparación y para el estudio del cielo 

astronómico, es importante considerar las representaciones en el templo de Ramsés 

II y el Zodiaco circular en el templo de Dendera, ya para época tardía (Bull 1923; 

Pogo 1930; Neugebauer & Parker 1969; Sadek 1990/1991; Wilkison 1991; Kaper 

1995; Symons 1999; Lull & Belmonte 2009; Molinero Polo 2013; Von Lieven 2013; 

Priskin 2019; entre otros). El estudio de los techos se ha centrado fundamentalmente 

en sus significados cósmicos, espacialmente en relación con la representación de los 

astros y las constelaciones. Desde que se descubrió la tumba de Senenmut su techo 

astronómico se comparó con otras representaciones del mismo diagrama celeste 

encontradas en otros monumentos, como   el cercano Ramesseum    o la   tumba de 

Seti I. 

Se ha aclarado previamente que han sido escasos los trabajos sobre techos en 

tumbas privadas de la necrópolis en general (con excepciones de descripciones de 

tumbas específicas) y que generalmente se han presentado los patrones como recortes 

ejemplificadores que habrían sido “habituales” o eran “estilos” que estaban “de 

moda” en esa época (Strudwick 2016: 151). También en relación con las escasas 

interpretaciones y comparaciones realizadas, éstas estuvieron enfocadas en los frisos 

kheker (Mackay 1920, 1921: Angenot 2017; Shehab 2017) y en motivos geométricos 

con énfasis florales (Riegl 1893; Kantor 1945; Shaw 1970; Petrie (1999 [1895]); 

Eddin 2016)7. Los propietarios habrían mantenido la “costumbre” de utilizarlos (de 

 
7 Con respecto a esto nos parece importante mencionar una dificultad que se ha presentado desde el 

primer momento en el estudio de estos espacios dentro de las tumbas tebanas, que incluso implica un 

problema metodológico. Esto es el uso dispar de los conceptos para referirse a cada una de las partes 

de la trama; e incluso al nombre que elegimos para designarlos español. Los antiguos egipcios en su 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

204 

 

Garis Davies 1923). En este sentido, Norman de Garis Davies (1923) describió cinco 

patrones de estos “tipos” -patrones A, B, C, D y E- con variaciones de colores en 

zigzag y espirales. Por su parte, Strudwick (2016: 149) propuso que en las tumbas 

tebanas de este período, los techos están decorados con una variedad de patrones 

geométricos de colores, divididos en subáreas por bandas amarillas en los que se 

despliegan textos pintados en azul y en estas grandes áreas, sólo se usan cuatro 

patrones, a pesar de que los techos están divididos en diecisiete áreas por las bandas 

amarillas; sin embargo en las mismas descripciones de tumbas no vemos que se 

manifiesten estas combinaciones de texto e imagen específicas (p.e. Cervícek 1964). 

Otros autores han establecido que estas composiciones geométricas refieren 

principalmente a motivos florales o “de carpeta” (Riegl 1893; Kantor 1945, Shaw 

1970; Petrie (1999 [1895]); Eddin 2016). En cuanto a su ejecución, Hartwig y 

Leterme (2013) han reconocido que ciertos motivos siempre se pintaron de acuerdo 

con procedimientos específicos y estándares, como frisos, techos, bandas de color y 

zócalos, siendo parte de figuras tradicionales que los pintores fueron entrenados para 

reproducir con regularidad -junto con las mesas de ofrendas, cestas, flores de loto, 

etc. Sin embargo, estas afirmaciones no explican cómo se integran estas posibles 

regularidades -con técnicas de ejecución estandarizadas- con los espacios y sus 

programas decorativos considerando que las tumbas funcionaban como un 

microcosmos (Assmann 2004) cuya materialidad efectivizaba las actividades 

rituales. Frente a esta falta de interpretación, la hipótesis propuesta propone analizar 

las características de los techos, considerándolos parte indisociable de las estructuras 

de cada tumba.  

Al respecto, en el trabajo de campo desarrollado en la TT318 se realizó un 

registro sistemático de todas las superficies visuales, con fotografías puntuales y 

secuenciales de las paredes y techos que nos permiten realizar mosaicos para su 

reconstrucción digital (Figuras 2, 3 y 4) y posterior análisis centrado en la 

articulación de los espacios en la tumba8. 

 
mayoría no los han conceptualizado de forma directa, por lo cual se deben buscar herramientas y 

nociones actuales, muchas de las cuales derivan de interpretaciones del arte y la arquitectura moderna 

que poco tienen que ver con esta antigüedad. 

8 Con respecto al trabajo fotográfico, varias dificultades debieron afrontarse para lograr buena calidad 

de imagen con luces uniformes, relacionadas con las estrechas dimensiones de la tumba (40m3), la 



MATERIALIDADES ARTICULADAS: UNA PROPUESTA PARA LA INTERPRETACIÓN DE 

TECHOS, GUARDAS Y FRISOS EN LA TUMBA TEBANA DE AMENMOSE (TT318) 

205 

 

Una reconstrucción clara de los techos y los frisos en la tumba nos permite 

poner en relación sus características. Se espera que las técnicas de ejecución fueran 

similares entre ciertos conjuntos de tumbas en respuesta a las modalidades 

decorativas de la época y como estrategia de diferenciación entre los nobles 

favorecidos por cada uno de esos faraones. Por su parte, se espera que los diseños -

figurativos y geométricos- sean diversos entre tumbas, o en ocasiones, al interior de 

cada tumba, pero en general respondan a la conformación de patrones cuyas 

configuraciones presentan similitudes en composición temática y cromática debido 

al sentido tridimensional relacionado con cada espacio en las prácticas rituales allí 

desplegadas. En relación con esto, los elementos decorativos mayoritariamente 

pintados en amarillo, rojo, azul, verde, blanco y/o negro ubicados en frisos y techos 

aluden a elementos vegetales (p.e. kheker -cañas enlazadas/ nudo de tapiz / troncos 

atados y rematados con hojas de palma-, ramas, brotes, lotos y otras flores) en 

combinación con diseños lineales, dadas sus connotaciones funcionales, simbólicas 

y performativas relacionadas con los elementos arquitectónicos de tiendas y casas y 

de sus espacios exteriores, puesto que en las tumbas o “casas para la eternidad”, 

indican/recuerdan que si bien se está dentro de una estructura, se está por fuera de 

otra área (p.e. de aquella de los muertos). Este punto lo pondremos en consideración 

en el tercer y último interrogante. 

Tercer problema: guardas y frisos. Los kheker como caso de estudio. 

Las imágenes que conforman las guardas y los frisos en el programa decorativo a 

menudo son ignoradas o pasadas por alto remitiendo su mención como  “patrones 

ornamentales” u “ornamentos” repetitivos (p.e. Riegl 1893; Fortová-Sámalová 1952; 

Kampp-Seyfried 2003). La implicación inmediata es que no tienen sentido en el 

contexto. Sin embargo, su persistencia misma demuestra que no son meros diseños 

elegidos arbitrariamente que llenan espacios y se repiten, no pueden considerarse 

simples decoraciones como si fueran un aspecto de la etapa final de la cadena 

operatoria, en todo caso podría tratarse de “transmisión de motivos” en una sociedad 

 
superficie irregular del suelo y el acceso limitado por el boquete para trasladar herramientas de trabajo. 

Más allá de estas dificultades, estamos convencidos que ante las condiciones actuales de la tumba 

estos son los mejores resultados y sin duda es un paso fundamental para su preservación y desarrollar 

estudios para su interpretación. Agradecemos a nuestros compañeros y colegas con quienes 

desarrollamos estas tareas, Fabio Frizzo y María de los Ángeles Suárez. 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

206 

 

cuyo arte se centra en la producción y creatividad (Laboury 2017). Aparecen 

acompañando escenas denominadas “de la vida cotidiana” (p.e. Bryan 2009) en la 

mayoría de las tumbas de la dinastía XVIII en Tebas, frecuentemente como “bordes" 

pero también como diseños de campo. Ciertos autores han llamado la atención acerca 

de la relación entre el soporte y la decoración (Chauvet 2008; Galán 2014) para 

comprender la cosmovisión egipcia desplegada en cada estructura. En este sentido, 

Tefnin (1984) ha propuesto que los frisos y guardas que enmarcan las escenas ocupan 

el sector entre texto/imagen y el espacio dentro de la estructura del monumento, y 

todos juntos se relacionan con el espacio cósmico. La hipótesis propuesta implica 

entender sus similitudes, diferencias y atributos como estrategias que fueron parte 

del proceso decorativo de las tumbas, como integrantes de las etapas de las prácticas 

rituales funerarias y, dentro de éstas, en la búsqueda de separación simbólica de 

espacios interiores y exteriores (Angenot 2017). 

Retomando los elementos decorativos mayoritariamente pintados en frisos y 

techos que aluden a elementos vegetales el caso mejor detallado es el de los kheker. 

Este concepto se utiliza para designar que algo  “está adornado” y el determinativo 

que tiene la palabra es la figura de un kheker; también se designa para “ornamento” 

o “adorno” o palabras relativas 9 . Una de las interpretaciones, la cual propuso 

tempranamente Petrie (1999 [1895]) y que es la que está más generalizada, es que 

los kheker sean la representación de tallos de cañas o plantas atados en la parte 

superior y reunidos nuevamente cerca de la base, debajo de la cual se extienden una 

vez más. Se han considerado también como representaciones de cañas enlazadas, un 

nudo de tapiz, troncos atados y rematados con hojas de palma, ramas, brotes, lotos y 

otras flores en combinación con diseños lineales.  

Uno de los trabajos pioneros en el estudio de los kheker es el de Mackay 

(1920), quien describe variantes de frisos y patrones, estableciendo formas, colores 

y tipos de lazos según las épocas. El autor realiza una segunda propuesta que no ha 

sido mayormente reconocida pero que nos interesa volver a poner en consideración, 

relacionado con que los kheker aluden a la representación del borde o borla de una 

alfombra o tapete. En este sentido, lo que el autor está dejando entrever es que los 

 
9 Signo Aa30 en Gardiner 2007 [1927]. 



MATERIALIDADES ARTICULADAS: UNA PROPUESTA PARA LA INTERPRETACIÓN DE 

TECHOS, GUARDAS Y FRISOS EN LA TUMBA TEBANA DE AMENMOSE (TT318) 

207 

 

patrones no figurativos que se extienden en los techos podrían ser los mismos tapetes 

o alfombras que componen el objeto completo. Esta interpretación, que requiere 

mayor profundidad de análisis, permite pensar a los techos como superficies visuales 

y estructurantes integrales del monumento funerario.  

Figura 2. Mosaico del techo de la capilla (Nro. 16 en planta).

 

 

Figura 3. Mosaico del techo de la sala transversal (Nro. 14 en planta). 

 

 

 

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

208 

 

Figura 4. Mosaicos de frisos en paredes de TT318. 

 

Esta propuesta implica ciertos temas e interrogantes que consideramos 

pertinentes y que nos llevan a reflexionar acerca de los diferentes soportes en que se 

despliegan motivos similares, si se utilizaban alfombras/tapetes en algún momento 

de la procesión funeraria, si es posible establecer relaciones entre los materiales 

mencionados en las listas de ofrendas — por ejemplo los diferentes tipos de lino y 

lana —, sobre cuáles serían las relaciones de la disposición de las guardas, sus 

formas, tamaños, colores con las escenas que están enmarcando, si es posible 

determinar continuidades, modificaciones y tipos de guardas y frisos según la 

cronología y cómo pensar los momentos de ejecución y uso de herramientas y 

técnicas en relación a las escenas. 

 



MATERIALIDADES ARTICULADAS: UNA PROPUESTA PARA LA INTERPRETACIÓN DE 

TECHOS, GUARDAS Y FRISOS EN LA TUMBA TEBANA DE AMENMOSE (TT318) 

209 

 

Palabras Finales 

El contexto arquitectónico de la tumba en su totalidad se convierte en un factor 

determinante en el diseño, decoración y elección del programa decorativo (Chauvet 

2008). El desarrollo de nuevas características arquitectónicas en las tumbas privadas, 

como los patios abiertos, escaleras en los techos, y pórticos de entrada, coinciden con 

una redefinición de la funcionalidad del monumento. La tumba no fue solo la morada 

eterna del difunto, por lo tanto, un espacio privado y protegido, sino que también se 

convirtió en un lugar del ritual y de adoración, por lo que necesitaba ser diseñado 

para ser algo público y abierto a los visitantes.  

En este marco nos preguntamos cómo puede evaluarse e integrarse estas 

nuevas materialidades, consideradas previamente de forma aislada, en las estructuras 

funerarias como parte de los sectores que, de forma interconectada, permiten y 

habilitan el desarrollo de prácticas rituales relacionadas principalmente con el culto 

funerario. A partir de tomar a la tumba de Amenmose como punto de partida, se 

formularon interrogantes que abren nuevas perspectivas de análisis. A partir de estas 

preguntas es que concluimos que pueden proponerse para cada uno de los tres 

problemas considerados hipótesis de trabajo que se espera que puedan ponerse en 

práctica y/o refutadas en investigaciones futuras. La primera hipótesis en relación al 

primer problema estipula que las características espaciales de las tumbas tebanas de 

la dinastía XVIII permiten reconocer un conjunto de sectores internos y externos -

patios, salas, corredores, suelos, paredes y techos- interconectados espacial y 

visualmente, cuyas características se encuentran relacionadas con los desempeños de 

sus propietarios, por sus conexiones con otras estructuras de la necrópolis y por las 

especificidades simbólicas en relación con el cumplimiento de las prácticas rituales 

localizadas y en las festividades que integraban la región de este  “espacio sagrado” 

(sensu Assmann 2004). Una segunda hipótesis en relación al segundo problema 

establece que las características formales de los techos que las elites tebanas, durante 

la dinastía XVIII, seleccionaron para sus tumbas se relacionan con un conjunto de 

elementos decorativos en uso para este período en particular; aunque cabe 

preguntarse si existieron variaciones a través de los diferentes reinados que la 

comprende, y en particular respecto de los reinados de Hatshepsut (ca. 1479-1458 

a.C.) y Tutmosis III (ca. 1479-1425 a.C.) como elementos decorativos y como 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

210 

 

cambios/tendencias en el desarrollo de la actividad ritual del espacio funerario 

definido por la tumba. Por último, una tercera hipótesis propone que las guardas y 

frisos en paredes actúan, a partir de su disposición espacial y sus características 

formales, como interconectores, que unen o distancian, materialidades en el espacio 

tridimensional de la tumba. Las características formales que presentan, sus 

ubicaciones y relaciones con el resto de las superficies indican que la ejecución de 

los mismos es parte de las representaciones “de la vida cotidiana” seleccionadas para 

el programa decorativo en función de las composiciones temáticas relacionadas con 

momentos temporales de culto y liminalidad en los rituales funerarios. 

Por lo tanto, nuestra propuesta para pensar estas nuevas materialidades es a 

partir de cómo se integran estos espacios -la tumba como un todo-  con el estudio de 

las características formales de superficies verticales y horizontales en su conjunto, 

principalmente aquellas que no se han integrado a los análisis, como los techos y las 

guardas y frisos en las paredes, ya que permite profundizar en el entendimiento de la 

interacción entre los espacios rituales físicos y las actividades ceremoniales para las 

cuales fueron concebidos, construidos y decorados. 

 

 

 

 

 

 



211 

 

15 
 

IMPÉRIO NEOASSÍRIO ÀS MARGENS ORIENTAIS 

DO MEDITERRÂNEO ANTIGO (SÉCULOS IX-VII 

A.C.): RELAÇÕES COMERCIAIS, TROCAS 

CULTURAIS E A IDENTIDADE ASSÍRIA 

Prof. Doutorando Ruan Kleberson Pereira da Silva 

(PPGH/UFRN) 
 

 

Notas Introdutórias  

O estudo da Antiguidade no Brasil está longe de ser um fato novo, porém demanda 

ainda a problematização de diversos aspectos no seu próprio ato contínuo de prática 

e escrita científica. Ainda que superficialmente, podemos demarcar a preponderância 

quantitativa bastante significativa de professores universitários e pesquisas 

científicas desenvolvidas acerca da Antiguidade Clássica, enquanto, por exemplo, os 

estudos em Antiguidade Oriental e, especificamente, em Assiriologia, apresentam 

números bem mais discretos (SANTOS, 2014).  

Embora esse aspecto demande uma discussão mais ampla e aprofundada, ele 

nos serve como ponto de partida para entender a recorrente e substancial associação 

entre o passado clássico – tido como “maior”, mais original, origem fundacional da 

cultura ocidental e das virtudes humanas – e o mundo ocidental contemporâneo, 

relegando às margens de uma espécie de “etnocentrismo helenófilo” os estudos 

históricos sobre os povos e culturas para além do mundo greco-romano.  

Longe de se pretender fazer uma digressão sobre os estudos clássicos, a 

proposta deste breve texto é propor o estudo da Antiguidade para além da dicotomia 

estanque Ocidente-Oriente, ou mesmo Clássico-Oriental, propondo pensar 

prioritariamente os contatos e trocas estabelecidos entre os povos e culturas das 

margens orientais do Mediterrâneo Antigo, sobretudo a partir do Império Neoassírio, 

dos relacionamentos comerciais em curso à época, e objetivando pensar a formação 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

212 

 

de uma identidade assíria em curso nesse cenário de (inter)conexões vivenciado entre 

os séculos IX e VII a.C. Acreditamos, com isso, estarmos contribuindo para a 

abertura de novas portas para o entendimento do passado, bem como para a 

ampliação das abordagens e perspectivas nos estudos de História Antiga no Brasil.  

Contatos e trocas no Mediterrâneo Oriental Antigo 

Sob o reinado de Tiglath-Pileser III (745-727 a.C.), o Império Neoassírio 

transformou as guerras em empreendimentos de conquistas duradouras e 

restabeleceu a paz imperial. Um dos principais instrumentos que tornaram isso 

possível foi a reorganização do exército e a formação de um exército profissional 

permanente – denominado kisir šarrûti, o “laço da realeza” – que fora composto por 

contingentes recrutados nas províncias periféricas e por alguns mercenários e tropas 

auxiliares que esporadicamente compunham as linhas do exército. No plano 

diplomático, o rei reformou a estrutura administrativa e burocrática imperial assíria, 

visando fortalecer a autoridade real e reduzir os poderes de governadores, pautado 

em um eficiente sistema de comunicação, ligando metrópole e províncias. As 

províncias conquistadas eram, sempre que possível, privadas de seus soberanos e 

transformadas ou fragmentadas, confiadas a um governador que detinha poderes 

administrativos, militares, judiciais e financeiros, embora sob vigilância e 

intervenção direta do governo central. Esses governadores também estavam 

encarregados de recolher o madattu, forma de tributo anual, e de enviá-lo à capital; 

manter a ordem imperial; supervisionar a execução de obras públicas; recrutar as 

tropas que comporiam as forças do exército da sua província; e vigiar os reinos e 

províncias vizinhas hostis ao Estado assírio (ASCALONE, 2006, p. 58-65; 

KRAMER, 1980, p. 60; LIVERANI, 1995, p. 614-616; ROUX, 1987, p. 330-331; 

TAKLA, 2008, p. 79-80). 

A natureza do controle imperial variava diante da heterogeneidade territorial, 

pois o processo de conquista territorial ocorreu mediante a instalação de “ilhas” de 

controle em zonas periféricas, estabelecendo a hegemonia indireta da Assíria sob as 

regiões para além das fronteiras imperiais. Na efetivação de seu domínio e da 

comunicação, o Império estabeleceu um sistema de corredores que interconectavam 

todas as porções do vasto território, o que implica a existência de diversos níveis de 



IMPÉRIO NEOASSÍRIO ÀS MARGENS ORIENTAIS DO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

(SÉCULOS IX-VII A.C.): RELAÇÕES COMERCIAIS, TROCAS CULTURAIS E A 

IDENTIDADE ASSÍRIA 

213 

 

autonomia em relação ao Império (ver Imagem 1) e, por outro lado, de continuidade 

do poder deste sob as regiões circundantes (PARKER, 2012). 

 

Imagem 1: Graus de autonomia em relação ao Império Neoassírio. Fonte: Parker 

(2012, p. 138) (adaptado). 

 

 

Tiglath-Pileser III, ao lançar mão de toda essa estrutura imperial, conseguiu 

consolidar o domínio assírio para além das fronteiras originais do Império Neoassírio 

dos séculos X e IX a.C., tendo dirigido expedições na Ásia Menor e no Mediterrâneo 

Oriental, onde conquistou Damasco, anexou o noroeste da Síria e a Fenícia, 

promovendo a alteração na balança de poder regional e nas relações comerciais e 

políticas que se mantinham com o Egito, passando a praticar uma política de 

hostilidade contra os assírios, fomentando levantes de armas entre os vassalos da 

Assíria na Palestina e Síria, como uma estratégia alternativa ao confronto militar 

direto (KRAMER, 1980, p. 60-61; TAKLA, 2008, p. 81-84).  

A expansão das fronteiras do Império Neoassírio em direção à costa oriental 

do Mediterrâneo Antigo proporcionou também o contato entre assírios e gregos na 

costa levantina, afetando diretamente os entrepostos comerciais gregos estabelecidos 

no Levante. Por conta disso, podemos afirmar que o Império Neoassírio, 

aparentemente distante, proporcionou condições para que houvesse transformações 

políticas, econômicas, sociais e culturais no mundo grego desse período. Acerca 

dessas relações as quais se estabelecem entre os mundos Oriental e Grego, Lanfranchi 

(2000, p. 9-12) aponta a presença de produtos importados do Oriente (incluindo 

sudoeste da Anatólia, norte da Síria, Chipre, Fenícia e Egito) para o Mundo Grego 

(Ásia Menor, Mar Egeu, Creta e Grécia) a partir do século X a.C., aumentando 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

214 

 

progressivamente durante os séculos IX, VIII e VII a.C.; paralelamente se verifica a 

penetração de cerâmica grega no Oriente, sobretudo nas regiões costeiras siro-

fenícias, norte do Levante e em centros no sudoeste da Anatólia, como a Cilícia. A 

ocorrência e a manutenção do comércio estrangeiro em regiões anexadas pela Assíria 

atestam o florescimento de uma rede comercial nascente entre Ocidente e Oriente, da 

qual participaram não somente gregos, mas também assírios, que estimulavam o 

tráfego comercial (incluindo estrangeiro) mediante o controle das rotas de comércio, 

gerando enriquecimento ao Império (DEZSÖ; VÉR, 2013). A postura adotada pelos 

assírios favoreceu a difusão de produtos gregos no Oriente, em detrimento do 

comércio fenício no Levante e no Egeu.  

As primeiras relações entre gregos e assírios supõe-se que remetam ao século 

VIII a.C. e não foram de todo amistosas. Os gregos são mencionados em uma carta 

de Qurdi-Aššur-Lamur, um governador assírio, escrita ao rei Tiglath-Pileser III, onde 

receberam o gentílico iaunāiu, ou seja, “jônios”. Jônios também são mencionados 

estando em batalha contra os assírios, em 715 a.C., segundo inscrições reais de 

Sargão II (721-705 a.C.). Embora não se possa descartar a presença de pirataria na 

realização de ataques aos assírios, a hostilidade jônia parece ser resultante de um 

processo mais complexo, produto da competição acirrada por entrepostos comerciais, 

aferrando-se à disputa por regiões ainda livres da dominação assíria ou, em alguns 

casos específicos, províncias que mantinham resistência interna a essa mesma 

dominação, o que sugere a concorrência vigente (e as cooperações internacionais) 

nas redes comerciais conectadas. Na esteira dessas relações, com a decisão de Sargão 

II de incorporar os reinos autônomos do nordeste da Síria e sodoeste da Anatólia ao 

sistema provincial assírio, eliminando a influência política externa nesses reinos 

independentes, a postura política jônia perante o território assírio mudou, passando a 

apoiar a Frígia contra a Assíria na competição diplomática pela esfera de influência 

política regional, o que incluía esporádicas alianças militares em disputas territoriais 

e comerciais nevrálgicas (DEZSÖ; VÉR, 2013, p. 334-335; LANFRANCHI, 2000, 

p. 13-22).  

Essa rivalidade, no entanto, compôs o quadro de esporádicos episódios de 

rivalidade por interesses no comércio internacional, ou mesmo por disputas em 

revoltas locais, mas não integraram a consolidação de um status de oposição, 



IMPÉRIO NEOASSÍRIO ÀS MARGENS ORIENTAIS DO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

(SÉCULOS IX-VII A.C.): RELAÇÕES COMERCIAIS, TROCAS CULTURAIS E A 

IDENTIDADE ASSÍRIA 

215 

 

demarcando o caráter de estados inimigos. Inclusive, a Assíria opôs-se aos gregos 

apenas em momentos muito específicos, relegando um tratamento favorável às 

atividades comerciais e de assentamento em províncias anexadas direta ou 

indiretamente pelo Império; os gregos, por sua parte, praticaram hostilidade e 

oposição à Assíria como fenômeno local e limitado, compondo as linhas de exércitos 

em revoltas no Levante, no Egito, em Judá e na Anatólia como mercenários ou 

soldados auxiliares. Em contrapartida, vale ressaltar, soldados gregos também foram 

recrutados ao exército assírio sob o governo de Esarhaddon (680-669 a.C.) – embora 

seja plausível sugerir que essa presença já ocorresse desde o reinado de Tiglath-

Pileser III –, atuando como tropas auxiliares em situações de conflitos provinciais 

específicos (DEZSÖ; VÉR, 2013, p. 340-347).  

Todos esses aspectos, atuando conjuntamente, reconstroem o cenário de 

contatos e trocas que gregos e assírios estabeleceram durante a implementação da 

lógica do sistema imperial neoassírio de comércio exterior que, após a conquista e 

consolidação do domínio territorial assírio, controlava as rotas de comércio mais 

importantes do Oriente Próximo (ver Imagem 2), conectando a Ásia Central, 

Extremo Oriente, Índia, África, Península Arábica, Anatólia, Mediterrâneo Oriental, 

Egeu e Mediterrâneo Ocidental (incluindo a costa norte da África, Sicília e Península 

Ibérica), resultando numa espécie de primeiro “mercado mundial” da história 

(DEZSÖ; VÉR, 2013, p. 351).  

Parte do sucesso dessa estratégia comercial se deu pelo estabelecimento de 

entrepostos comerciais assírios (denominados kāru) ao longo de todo o Império, 

interconectando estrategicamente as rotas comerciais mais importantes da época. A 

partir dos kāru, os assírios foram capazes de controlar e até mesmo garantir o 

exclusivo comercial de bens estratégicos, tais como vigas de cedro, ferro, objetos de 

valor (metais preciosos, joias e outros produtos valiosos) e comércio de escravos 

(DEZSÖ; VÉR, 2013, p. 351-359).  

 

 

 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

216 

 

Imagem 2: Rotas de comércio e entrepostos comerciais, do Mediterrâneo Oriental 

ao Golfo Pérsico. Fonte: DEZSÖ; VÉR (2013, p. 331). 

 

 

Tal conjuntura particular é de fundamental importância para compreendermos 

a própria montagem da estrutura sistêmica imperial assíria, cujo imbricamento 

envolveu aspectos econômicos, políticos, religiosos, simbólicos e culturais. Em 

síntese,   

[os reis assírios] asseguraram a liberdade das rotas comerciais, por 

meio das quais o Império enriqueceu e, consequentemente, teve 

reservas para proporcionar a prosperidade e a justiça social para 

todo o povo da Assíria, além de angariar recursos para financiar 

grandes obras arquitetônicas. Nelas, os monarcas coordenaram o 

desenvolvimento de um programa escultórico que decorou as 

paredes dos palácios imperiais, nos quais foi veiculado mensagens 

de valorização à figura do rei, do deus que forneceu-lhes os 

instrumentais para suas conquistas e do cosmos que conjuntamente 

mantinham ordenados. O impacto impressivo das imagens e o 

sentido mágico que elas portam criaram as bases para o 

estabelecimento de uma Ordem Imperial [mîšarum] e de um 

Equilíbrio Cósmico [kîttum], em consonância com a obra original 

dos deuses, que cabia aos reis reproduzir constantemente. 

Satisfeitos com a atuação dos reis, os deuses legitimavam seus 

governos, retroalimentando o sistema imperial (SILVA, 2016, p. 

154-155). 



IMPÉRIO NEOASSÍRIO ÀS MARGENS ORIENTAIS DO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

(SÉCULOS IX-VII A.C.): RELAÇÕES COMERCIAIS, TROCAS CULTURAIS E A 

IDENTIDADE ASSÍRIA 

217 

 

É a partir dessa estrutura político-religiosa e do processo de expansionismo 

territorial e comercial que a identidade assíria tomou forma e se consolidou ao longo 

do Período Neoassírio.  

Identidade assíria e expansionismo territorial: notas (in)conclusivas  

Levando em conta os estudos de Vlassopoulos (2013) sobre a relação de gregos e 

não-gregos, podemos questionar com urgente necessidade: quais as consequências 

de uma comunicação intercultural estabelecida a partir das margens orientais do 

Mediterrâneo Antigo? 

Para o caso grego, podemos apontar o fenômeno orientalizante na arte grega 

arcaica, em especial no VII século a.C., marcado pela presença de signos, motivos e 

representações criados pelos artesãos do Oriente Próximo (assírios, fenícios e 

egípcios) e assimilados pelos artífices gregos, sobretudo os pintores de vasos de 

Corinto, que foram os pioneiros no contato com representações orientais (LIMA, 

2017, p. 40; LIMA, 2015, p. 3), afirmado uma “identidade estilística” própria, 

calcada pela diferença e pela heterogeneidade (CROISSANT, 2010 apud. LIMA, 

2017, p. 43-44; LIMA, 2015, p. 4) perante os signos orientais.  

Paralelamente, para o caso assírio, é importante demarcar que esses contatos 

e trocas estabelecidos na costa levantina, Anatólia e demais entrepostos comerciais 

de significativa importância econômica no Oriente Próximo tiveram grande 

influência na formação e consolidação do domínio territorial e político assírio, bem 

como contribuíram sobremaneira no processo de formatação da identidade assíria.  

Mas, afinal, o que é ser assírio? Que características constituem seus 

particularismos? Fales (2015, p. 484-485), na conclusão de seu estudo de fontes 

textuais assírias, observou que (a) em alguns textos “cotidianos” e inscrições oficiais 

os significados para “assírios” não são homogêneos, tanto em quantidade de 

significados quanto em tipologia; (b) “assírios” podem corresponder a uma 

identidade de grupo de “alto nível”, correspondentes às classes elitistas do Império 

e, como tal, com direito a privilégios profissionais e jurídicos com base no favor do 

rei, uma vez que ser “assírio” constituía um privilégio absoluto, e tornar-se um 

(“assírio” recém-incorporado) era um grande favor conferido pelo governante aos 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

218 

 

povos subjugados, mediante a prática de um “temor reverencial” perante o deus e o 

rei, além da execução obrigatória de deveres (impostos, tributos, etc.) para o Estado; 

(c) “assírios”, em textos “cotidianos”, pode ser também uma designação mais 

genérica dos súditos do Império, distantes da classe dominante local (em uma 

possível uma separação sócio-política tradicional entre o “palácio” e a “população”), 

cultivando a terra em regiões longínquas ou em cativeiro no exterior, cabendo ao rei 

o papel de salvar esses assírios “exaustos/enfraquecidos”, o que enfatizava a ação 

positiva do governante na reconstrução da integridade territorial, enquanto 

restabelecia o curso da justiça (mîšarum) anteriormente interrompido; e (d) “assírio” 

também era uma marca de qualidade, um “modo de vida assírio” particular, cujos 

costumes deveriam ser ensinados aos assírios recém-chegados, pois tornar-se um 

“assírio” deveria ter implicado a aceitação de todos os acessórios da burocracia e da 

organização assíria, o que incluía o calendário assírio, um sistema judicial unificado, 

pesos e medidas padronizados, e até mesmo a prática de casamentos interétnicos e a 

construção de empreendimentos comerciais.  

Diante disso, é factível concluir que o perfil abrangente da identidade 

“assíria” administrava e interconectava dois elementos que podem parecer 

contraditórios (embora não o sejam): (a) o orgulho das particularidades do grupo 

consanguíneo (inato), em todas essas características (desde o direito de 

primogenitura até o domínio de sua própria terra), o que fazia os “assírios” se 

sentirem diferentes e superiores no mundo exterior; (b) o impulso continuamente 

proativo (e otimista) para expandir a “Assíria” por meio da adição de população 

externa à comunidade, garantindo a ela os direitos básicos (principalmente 

obrigações pessoais) vinculados à própria etnia assíria (FALES, 2015, p. 485).  

“Ser assírio”, portanto, poderia abranger uma identidade política, tanto quanto 

uma categorização social ou mesmo um marcador cultural. Essas múltiplas facetas, 

inclusive, devem ser entendidas como relacionais, interpenetradas umas com as 

outras, atuando conjuntamente na definição dos sujeitos etnicamente. Nesse 

contexto, o Mediterrâneo Oriental Antigo pode ser entendido como uma 

espacialidade de fronteira que foi capaz de conectar povos distintos (dentre os quais 

podemos destacar o contato entre os gregos/jônios e os assírios) e culturas em 

interação (do Ocidente ao Oriente, e no caminho oposto), proporcionando a 



IMPÉRIO NEOASSÍRIO ÀS MARGENS ORIENTAIS DO MEDITERRÂNEO ANTIGO 

(SÉCULOS IX-VII A.C.): RELAÇÕES COMERCIAIS, TROCAS CULTURAIS E A 

IDENTIDADE ASSÍRIA 

219 

 

integração de elementos que participaram da constituição da identidade étnica assíria 

de forma ampla e abrangente.   

É importante frisar que essa noção de uma etnia abrangente de “assírios” dá 

conta de uma sofisticação consciente da construção cultural expansiva e de complexo 

funcionamento pretendida pelo Império que, no intento final da realeza assíria, 

pretendia alcançar e controlar um mundo onde não poderia haver outros senão os 

“assírios”. Obviamente, como aponta Parpola (2004, p. 8-10), seria absurdo afirmar 

que todo indivíduo ou grupo de pessoas na Assíria compartilhava a identidade assíria. 

Porém, é inegável que as populações provinciais do sistema imperial estiveram 

sujeitas a um processo contínuo e sistemático de assimilação e integração, 

colocando-as sob a direta e crescente influência cultural assíria: a assirianização. Por 

assirianização devemos compreender o processo que visa limitar os padrões e 

características políticas, religiosas e culturais não-assírias, ao passo que os padrões 

assírios são promovidos e adotados a fim de encorajar as políticas e interesses assírios 

(BERLEJUNG, 2012, p. 27 apud PARPAS, 2018, p. 26).  

Antes de pensar em um universalismo assírio ou mesmo em uma política de 

aniquilação dos inimigos da Assíria, porém, é preferível pensar as incorporações, as 

negociações, as formas pelas quais as subjetividades dos povos subjugados e as 

pretensões político-culturais e socioeconômicas do Império Neoassírio foram 

articulados, garantindo sua sustentação. Segundo MacGinnis (2012, p. 149), refletir 

sobre os mecanismos envolvidos na formação de identidade no Império Neoassírio 

deve levar em conta que uma identidade comum foi criada na Assíria mediante uma 

entrada complexa de elementos étnicos diferentes, a partir dos quais os assírios em 

seus ambientes igualmente diversos puderam preservar melhor sua identidade 

assíria, ao mesmo tempo participando da identidade compartilhada das nações 

estrangeiras (politicamente anexadas) em que viviam.  

Portanto, a existência de um império multiétnico, multilinguístico e 

multicultural como a Assíria não obliterou a possibilidade de efetivação de uma 

identidade étnico-cultural própria, o que nos faz refletir sobre problemáticas do 

presente. O exercício reflexivo sobre a constituição do estatuto de identidade assíria 

em um contexto de expansionismo territorial e econômico imperial mediante o 



MULTICULTURALISMO: IDENTIDADES E ESPACIALIDADE NO MUNDO ANTIGO 

220 

 

confronto com uma diversidade étnico-linguístico-cultural dos povos estrangeiros (e, 

posteriormente, incorporados ao Império) nos serve para repensarmos o presente, 

corriqueiramente atravessado por conflitos de mesma ordem e grandezas 

relativamente variáveis. Vivendo em um mundo hiperconectado pela globalização, 

extrapolar as oposições, os conflitos e os afastamentos que nos atravessam em 

detrimento dos estudos sobre as trocas, os contatos, as redes, as conexões e os fluxos 

que atuaram no interior (e através) de civilizações antigas em interação pode nos 

servir como um modo de reconfigurar abordagens integradoras sobre a Antiguidade, 

tal como um guia de interpretação para o presente, ambos em movimento, em fluxo, 

em ação. 



221 
 

REFERÊNCIAS 

 

1. A TRIERARCHIA E A DIVERSIDADE POLÍTICA EM ATENAS NO 

SÉCULO IV: UMA ANÁLISE A PARTIR DA ARGONAUTIKA DE 

APOLÔNIO DE RODES  

APOLONIO DE RODES. As Argonáuticas. São Paulo: Perspectiva; apoio: Fapesp 

edição, 2021. 

CANDIDO, Maria. Atenas liderança unipolar no Mar Egeu. Rio de Janeiro: UERJ/ 

NEA – Letras e Versos, 2016. 

CANDIDO, Maria Regina. Sólon e as fronteiras sagradas da região de Elêusis, 

apresentado no XXVII Simpósio de História Nacional (ANPUH), 2013. 

CARTILEDGE, Paul (organizador). Grécia Antiga: coleção e História ilustrada. 

Tradução de Laura Alves e Aurélio Rebello (2ª Ed.). São Paulo: Ediouro, 2009. 

CHAMBERS, Mortimer. Themistocles and the Piraeus. In: BOEGEHOLD, Alan L; 

CALDER III, William / M., CAMP II John McK et al. Studies presented to sterling 

dow on his eightieth birthday. Durham. North Carolina: University of Duke, 1984. 

CORVISIER, Jean-Nicolas. Les Grecs et la mer. Paris: Les Belles Lettres, 2008. 

DAVIES, J. K. Wealth and the Power of Wealth in Classical Athens. New York: 

Arno Press: 1981. 

DUARTE, Alair Figueiredo. Os remadores e as fronteiras marítimas ateniense no 

século V a.C. Curitiba: Editora Appris, 2021. 

DUARTE, Alair Figueiredo; CANDIDO, Maria Regina. Os portos de Faleros e 

Pireu: demarcação dos lugares de memória dos agathoi andreia e dos emergentes na 

Atenas clássica. Revista Tempos Históricos, Volume 23, 2º Semestre de 2019 p. 182-

201 - ISSN: 1983-1463, 2019. 

FINLEY, M. I. The Ancient Economy. Berkeley, University of California Press, 

1985. 

GABRIELSEN, V. Financing the Athenian Fleet: Public Taxation and Social 

Relations. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1994. 

GARRIGOU, Alain; LACROIX, Bernard. Norbert Elias: a política e a história. São 

Paulo: Perspectiva, 2001. 

GARLAND, Robert. The Piraeus: from the fifth to the first century B.C. London: 

Duckworth, 1987. 

GRIMAL, Pierre. Dicionário da Mitologia Grega e Romana. Tradução de Victor 

Jouboille. 4. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2000. 



222 
 

HOMERO. A Ilíada. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Rio de Janeiro: Editora 

Ediouro, 2001.  

HOMERO. Odisseia. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Rio de Janeiro: Editora 

Ediouro, 2000. 

HERODOTO. Histórias. Introdución, versión, notas y comentários de Arturo 

Ramirez Trejo. Ciudad de México: Universidad Nacional Autónoma de México, 

1984. 

KAISER, A. Brooks. The Athenian Trierarchy: Mechanism Design for the Private 

Provision of Public Goods. The Journal of Economic History , Volume 67 , Edição 

2 , Junho de 2007. DOI: https://doi.org/10.1017/S0022050707000162 

LEÃO, Delfim Ferreira. Autoctonia, filiação legítima e cidadania no Íon de 

Eurípides. Humanitas, v. 63, 2011. DOI: 

Google.ScholarBib.Tex.RTF.Tagged.XML. RIS. 

MARTINS, P. R. A Constituição dos Atenienses de Pseudo-Xenofonte - Tradução, 

Notas e Índices. 1. ed. Coimbra: Centro de Estudos Clássicos e 

Humanísticos/Classica Digitalia, 2011. v. 100. 119p . 

PANAGOS, Christos Th. Le Pirée: Étude Éconômique et Historique Depuis Les 

Temps Anciens Jusqu’ à La Finde L’Empire Romain. Traduction de Pierre 

Gerardat. Deuxime Ediction. Athènes: Librairie Kauffman, 1997. 

PLUTARCO, Vidas Paralelas: A Vida de Temístocles, publicado no vol. II da Loeb 

Classical Library, 1914, exemplar policopiado disponível em: 

http://tinyurl.com/2kt8xh. 

SÁNCHEZ, Mariano Valverde. Aition en las argonáuticas de Apolonio de Rodas 

estudio literario. Murcia: Universidad de Murcia, 1989. 

TUCIDIDES. A história da Guerra do Peloponeso. Trad. Mário da Gama Kury. 

Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1982. 

XENOFONTE. As Helênicas. Tradução para o espanhol e notas de Orlando 

Guntinas Tñon. Madrid: Editorial Gredos S.A., 1985. 

 

2. O PROCESSO DE INSTAURAÇÃO DA ISONOMIA EM ATENAS A 

PARTIR DAS REFORMAS DE CLÍSTENES (508-507 A.C.): POLÍTICA E 

SOCIEDADE  

ARISTÓTELES. A Constituição de Atenas (edição bilíngue português/grego). 

Tradução, apresentação, notas e comentários: Francisco Murari Pires. São Paulo: 

Hucitec, 1995. 

ARISTÓTELES. A Política. Tradução: Nestor Silveira Chaves. São Paulo, Escala 

Educacional, 2006. 

https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-economic-history
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-economic-history/volume/ADB8267D5516495B45BB11919D1B6C6B
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-economic-history/issue/77231840283AAD319683779230627039
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-economic-history/issue/77231840283AAD319683779230627039
https://www.abebooks.com/servlet/BookDetailsPL?bi=30646139870&searchurl=an%3Dmariano%2Bvalverde%2Bsanchez%26sortby%3D17&cm_sp=snippet-_-srp1-_-title1
https://www.abebooks.com/servlet/BookDetailsPL?bi=30646139870&searchurl=an%3Dmariano%2Bvalverde%2Bsanchez%26sortby%3D17&cm_sp=snippet-_-srp1-_-title1


223 
 

ARISTÓTELES. A Política, livro 1. Tradução: Marta Mega de Andrade. São Paulo: 

Museu de Arqueologia e Etnologia da USP [s.n.], Leitura dirigida de teoria grega, 

2006. No prelo. 

CANDIDO, Maria Regina. Atenas: liderança unipolar no Mar Egeu (480-411 a.C.). 

Rio de Janeiro: NEA/UERJ; Letras e Versos, 2016. 

EHRENBERG, Victor. From Solon to Socrates. 3º edition. New York: Routledge 

Classics, 2011. 

EVANS, Nancy. Cleisthenes: the family curse behind the democracy. In: ______. 

Civic Rites: Democracy and Religion in Ancient Athens. California: University of 

California Press, 2010, p. 12-34. 

FORREST, George. Greece: The History of the Archaic Period. In: BOARDMAN, 

John. et al. (Ed.) The Oxford History of the Classical World. New York: The Oxford 

University Press, 1986, p. 19-49. 

GOMES, José Roberto de Paiva. Elaborando um campo de experimentação 

comparada a partir das funções sociais das musicistas-citaristas hetairas com as das 

pedagogas representadas nos vasos áticos durante a tirania dos Pisistrátidas (560-

510 a.C.). 2015. 254f. Tese (Doutorado em História Comparada) - Instituto de 

Filosofia e Ciências Sociais, Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 

2015.  

HALL, Jonathan M. The City of Theseus. In: ______. A History of the Archaic Greek 

World (ca. 1200-479 BCE). Carlton: Blackwell Publishing, 2007, p. 210-234. 

HERODOTUS. The Histories of Herodotus (Interlinear English Translation – 

bilingual edition). Translation: George Macaulay. Lighthouse Digital Publishing, 

2013 (Kindle Edition). 

HERODOTUS. History of Herodotus. In: Greats books of the western world: History 

of Herodotus, The History of the Peloponnesian War, Thucydides. Translation: 

George Rawlinson. Ed. Robert M. Hutchins. Chicago: Enciclopedia Britannica, 

1952. 

LÉVÊQUE, Pierre. VIDAL-NAQUET, Pierre. Clisthène L’Athénien: Essai sur la 

representation de l’espace et du temps dans la pensée politique grecque de la fin du 

VIº siècle à la mort de Platon. 1º édition. Paris: Editions Macula, 1983. 

LEWIS, David. Cleisthenes and Attica. Historia: Zeitschrift für Alte Geschichte. 

[S.l.], Bd.12, H. 1, jan. de 1963, p. 22-40. 

MOSSÉ, Claude. La tyrannie dans la Grèce antique. Paris: Presses Universitaires de 

France, 1969. 

OBER, Josiah. The Athenian Revolution of 508/7 BC: Violence, Authority, and the 

Origins of Democracy. In: The Athenian Revolution: Essays on Ancient Greek 

Democracy and Political Theory. Princeton: the Princeton University Press, 1996, p. 

32-51. 



224 
 

PRITCHARD, David M. Kleisthenes, Participation and the Dithyrambic Contests of 

Late Archaic and Classical Athens. Phoenix, Victoria – British Columbia, v. 58, n. 

3-4, p. 208-228, Autumn-Winter. 2004. 

SEALEY, Raphael. The Peisistratidae and the Reforms of Clisthenes. In: A History 

of Greek city states. Berkeley: University of California Press, 1976, p. 134-168.  

STANTON, G. R. Kleisthenes. In: Athenian Politics c. 800-500 BC: A Sourcebook. 

London and New Tork: Routledge, 1990, p. 138-190. 

STUTTARD, David. A History of Ancient Greece in Fifty Lives. London: Thames 

and Hudson, 2014. 

WHITEHEAD, David. Prolegomena. In: The Demes of Attica 508/7 –CA. 250 B.C.: 

A Political and Social Study. New Jersey: the Princeton University Press, 1986, p. 1-

64. 

WILSON, P. The Athenian Institution of the Khoregia: the Chorus, the City, the 

Stage. Cambridge: Cambridge University Press, 2000. 

Documentação arqueológica  

New Bouleuterion. Final do século V a.C. Ruínas do prédio onde eram realizadas as 

reuniões do Conselho dos Quinhentos cidadãos, no qual eram escolhidos 50 de cada 

tribo. Localizado no sítio arqueológico da Ágora Antiga em Atenas. 

 

3. AS REMINISCÊNCIAS DE HÉRACLES MULTICULTURAL NA 

TRÁCIA ARCAICA 

BERVE, H. Miltiades. Berlim, 1937. 

BELLONI, C. Multiculturalismo. UFSC, 2014. 

BONIAS, Z. L´importance de la plaine du Strymon comme voie de contacts culturels 

et commerciaux entre Grecs et Thraces. TREZINY, H. (ed.) Grecs et indigenes de la 

Catalogne a la mer Noir. Paris: BAMA 3, 2010, 235-239. 

DA HORA, J. F. Reflexões acerca do contato entre gregos e não-gregos no 

Mediterrâneo: identidade, materialidade e espacialidade. Anais do XXI Encontro 

Estadual de História – ANPUH-SP – Campinas, setembro, 2012. 

DA HORA, J. F. Localismo e glocalismo no norte do Egeu: Por uma abordagem 

contextual na Tracia arcaica. Revista Helade, 2019, 144-167. 

GONI, A. I. El arte de los Pisistratidas: poder, construcción e despliegue ritual en 

la Atenas arcaica. Banquetes, Rituais e Poder no Mediterrâneo Antigo. Rio de 

Janeiro: UERJ/NEA, 2014, p. 154-175.  

GOMES, J. R. P. Habrosyne. Zika Antika. Skopje, 2018, 39-50. 



225 
 

GRANJEAN, Y; SALVIAT, F. Guide de Thasos. Athens, EFA, 2000 

KIRK, G. S. Homer and the epic. Cambridge UP, 1965. 

HERMANN, K. F. Ges. Abh. 90-111 

HERÓDOTO. História. Trad. Mario da Gama Kury. Brasilia: UnB, 1988. 

LORD, A. B. The singer of Tales. D. F. Elmer, 1960 (Harvard, 2020). 

MITTHEIL, D. Deutsch. Inst. Atenas, xii., 1887, 161 

NAGY, G. Poetry as performance. Homer and beyond. Cambridge, 1996. 

NAIM-BAS, Sofia. Sport in ancient Thrace. Sofia, 2018. 

PAUSANIAS. Descrição da Grécia, Paris, 1845. 

PICARD, C. Ritual archaique d´Heracles thasien. BCH. V. 47, n. 1., 1923, 241-274. 

PORTO, V. C; DA HORA. J. F. Timbre nas anforas de Tasos. Romanitas, 17, 2016, 

170-187. 

POUILLOUX, J. Recherches sur l´histoire et les cultes de Thasos, 1. Paris: Boccard, 

1954. 

PSEUDO-APOLODORO. Biblioteca. Alianza Editorial, 1993 

PUCCINI, D. B. A contribuição da Estela do porto a numismatica de Tasos no V a. 

C. In: PORTO, V. C. Arqueologia hoje: tendencias e debates. São Paulo: MAE-USP, 

2019, 164-180.  

VASSOPULOS, K. Beyond and below the polis. Malkin, et alli. Greek and Roman 

networks in the Mediterranean, 2009.  

SEARS, M. A. Athens, Thrace, and the Shaping of Athenian Leadership.  New York: 

CUP, 2013. 

SERGENT, B. L'homosexualité dans la mythologie grecque. Paris, 1984 

STRABO. The geography. Translations by Horace Leonard Jones. London: William 

Heinemann Ltda, 1960. 

TZAMALIS, A. Some of Alfa Bank's Acquisitions During 2000, Νομισματικά 

Χρονικά 19, 2000, 28-37. 

WARTENBERG, U. Die Geburt des Münzgeldes: Die frühe Elektronprägung, in: 

Mitteilungen der Österreichischen Numismatischen Gesellschaft 56, 2016, 30-49. 

WEST, M. L. Ancient Greek Music. Oxford UP, 1992. 

 



226 
 

4. IDENTIDADES EN LA DIVERSIDAD. MASCULINIDADES EN 

HESÍODO. LAS CLAVES DEL PODER. LAS ARISTAS DEL SABER 

DENSE, Riley. (2004). Aquel que no me acompaña. In: El infrecuentable Michel 

Foucault, Renovación del pensamiento crítico bajo la dirección de Eribon Didier, p. 

90.  

HEIDEGGER, Martin. (1997). Besinnung. GA 66, Frankfurt a. Main: Vittorio 

Klostermann. 

HESÍODO. (2000) Obras y fragmentos. Gredos, Madrid. 

HESIOD. (2006) Theogony. Works and Days. Testimonia. Most, G. W. (editor y 

traductor). Loeb Classical Library, Harvard University Press, London. 

LIDDEL, H. G., SCOTT, R. (1996) A Greek-English Lexicon, Clarendin Press, 

Oxford. 

LIÑARES, L. (2005) Hesíodo Teogonía, Trabajos y Días. Edición bilingüe, Losada, 

Buenos Aires. 

VIANELLO DE CÓRDOVA, P. (1978) Hesíodo Teogonía. Universidad Nacional 

Autónoma de México, México. 

FOUCAULT, M. (1964). Las palabras y las cosas, Siglo XXI, México. 

______________. (1984) La arqueología del saber, Siglo XXI, México. 

VVAA. (Bajo la dirección de Didier, Eribon). (2004) El infrecuentable Michel 

Foucault, Renovación del pensamiento crítico. Letra Viva y Edelp, Buenos Aires. 

 

5. XENOI: NOTIONS OF INTERCULTURAL DIALOGUE IN PLATO’S 

WORKS 

BASLEZ, M.F. “L`étranger dans la Grèce antique”. Paris: Les Belles Lettres, 1984. 

BORNET, P. “Platon et les étrangers”. Revue de Théologie et de Philosophie, 132 

(2000), pp. 113-129. 

BRISSON, L. “L’Égypte de Platon”. In, Id. Lectures de Platon. Paris: Vrin, 2000, 

pp. 151-167. 

CASSIN, B. “Barbariser / Barbare”, In BRACACCI, A; MURR, D; TAORMINA, 

D.P (éds.), Aglaïa. Autour de Platon, Mélanges offerts à M. Dixsaut, Vrin, Paris, 

2010, pp. 201- 209. 

CÍCERO. “Tusculanae Disputationes”. Translated by J. E. King. London: William 

Heinemann Ltd, 1927. 

CONSTATINEAU, P. “La Doctrine classique de la politique étrangère : Thucydide, 

Xénophon, Isocrate, Platon et Aristote, L’Harmattan”. Paris/Montréal, 1998. 



227 
 

CORNELLI, G; FIALHO, M; LEÃO, D. (coords.), “Cosmópolis: mobilidades 

culturais às origens do pensamento antigo”. Coimbra: Universidade de Coimbra, 

Annablume, 2016. 

DERRIDA, J. “De l’hospitalité”. Paris: Calmann-Lévy, 1995. 

DIÈS, A. “Introduction” in the translation Platon, Lois, by E. Des Places-A. Diès, 

Les Belles Lettres, Paris, 1951. 

DIOGENES LAERTIUS. “Lives and Doctrines of Eminent Philosophers: Volumes 

I, II”. Translated by Robert Drew Hicks, London: William Heinemann Ltd Harvard 

University Press, 1925. 

EVANS, N. “Diotima and Demeter as mystagogues in Plato’s Symposium.” 

Hypathia, 21 (2) (2006), pp. 1-27. 

GILBERT, P.R. “Civilized Communication of Culture” in SKOIE, M; EMILSSON, 

E. K; MARAVELA, A. (eds.). Paradeigmata : Studies in Honor of Øivind Andersen. 

Papers and Monographs from the Norwegian Institute at Athens, Series 4, 2, 

Norwegian Institute at Athens, Athens, 2014, pp. 141- 147. 

GILL, C. “Le dialogue platonicien”. In: BRISSON,L; FRONTERROTA,F. (dirs.), 

Lire Platon. Paris: Quadrige, P.U.F., 2014, pp. 53-76. 

GIOMBINI, S. “Aspasia di Mileto e la retorica del V secolo”, Annali de la Facoltà 

di Lettere e Filosofia del Università di Sienna, N. S. 25 (2002-2003), pp. 5-19. 

GODEL, R. Socrates and Diotima, Les Belles Lettres, Paris, 1955. 

GONZALES. F. G. “The Eleatic Stranger: His Master’s Voice?”, G. A. Press (ed.), 

Who Speaks For Plato? – Studies in Platonic Anonymity, Rowman &amp; Littlefield 

Publishers, Lanham MD, 2000, pp. 161-181. 

HALVERSON, J. “Plato: The Athenian Stranger”, Arethousa, 30 (1997), pp. 75-

102. 

HEITSCH, E. “Thukydides, Aspasia und Platons Menexenos”, Philologus, 153 

(2009), pp.229-236. 

HERODOTUS. “The Histories”. Translated by Alfred Denis Godley, 

London: Harvard University Press, William Heinemann Ltd., 1920. 

JOLY, H. “Platon et la question des étrangers. Classer, prescrire, analyser”. In: 

MATTÉI, J.F. (dir.), La Naissance de la raison en Grèce. Paris : Actes du Congrès 

de Nice (1987), P.U.F., 1990, pp. 333-357. 

JOLY, H. “La Question des étrangers”, Paris: Vrin, 1992. 

KEIME, C. “The Role of Diotima in the Symposium: The Dialogue and its Double”. 

In: CORNELLI, G. (ed.), Plato’s Styles and Characters, Beiträge zur 

Altertumskunde, vol. 341, De Gruyter, 2015, pp. 379-400. 



228 
 

KOCHIN, M. S. “Plato’s Eleatic and Athenian Sciences of Politics”, The Review of 

Politics, 61 (1999), pp. 57-84. 

LEFKA, A. “Pourquoi des dieux égyptiens chez Platon?”, Kernos, 7 (1994), pp. 159-

168. 

LEFKA, A. “ΞΕΝΟΙ dans les oeuvres de Platon. Notions de dialogue interculturel”. 

In: BOUDOURIS, K. J. (ed.). The Philosophy of Communication, v. II, Ionia, 

Athens, 2002, pp. 126- 136 and In Greek: “ΞΕΝΟΙ στα έργα του Πλάτωνος. Στοιχεία 

διαπολιτισμικού διαλόγου“, Κ. Βουδούρης (εκδ.), Ρητορική, Επικοινωνία, Πολιτική 

και Φιλοσοφία, εκδόσεις Ιωνία, Αθήνα, 2002, pp. 116-127. 

LEFKA, A. “Από το ‘Σοφό’ στο ‘Φιλόσοφο’: οι απαρχές της Δυτικής φιλοσοφίας”. In 

Greek: ΒΟΝΔΟΝΡΗΣ, Κ (εκδ.), Αντιλήψεις για τη Φιλοσοφία από τους 

Προσωκρατικούς μέχρι σήμερα, εκδόσεις Ιωνία, Αθήνα, 2004, pp. 96-112 and In: 

LEFKA, A. “Du ‘Sophos’ au ‘Philosophos’: aux origines de la philosophie 

occidentale”. In: BOUDOURIS, K. J. (ed.), Conceptions of Philosophy: Ancient and 

Modern, Ionia, Athens, 2004, pp. 217- 234, re-published online by the Institute of 

Cultural Diplomacy in Belgium on the 18 th of November 2020, on the occasion of 

the” World Philosophy Day”: https://www.hicd.be/news/sophos-philosophos/. 

LONG, C. “Dancing naked with Socrates: Pericles, Aspasia, and Socrates at play 

with politics, rhetoric, and philosophy”, Ancient Philosophy, 23 (2003), pp. 49-69. 

MATTÉI, J.F. “L’Étranger et le simulacre” . Paris : Essai sur la fondation de 

l’ontologie platonicienne, P.U.F., 1983. 

MATTÉI, J. F. “Socrate et la philosophie de l’étranger”. In: DHERBEY, G. R. (dir.), 

J.-B. Gourinat (éd.), Socrate et les Socratiques, Études. Paris: Vrin, 2001, pp. 189-

205. 

MCEVOY, J. “Platon et la sagesse de l’Égypte”, Kernos, 6 (1993), pp. 245-275. 

MARREN, M. “Seeing ourselves in the xenoi – Plato’s warning to the Greeks”, 

Akropolis, 3 (2019), pp. 129-149. 

BADHI, A. “Les Grecs et le Barbares: L’autre face de l’histoire”. Payot, Lausanne, 

1963. 

NAILS, D. “The People of Plato: A Prosopography of Plato and Other Socratics”. 

Indianapolis/Cambridge: Hackett Publishing Company, 2002. 

VALDITARA, L. “Il sé, l’altro, l’intero: rileggendo i dialoghi di Platone”. Milano: 

Askesis. Studi di filosofia antica 1, 2010. 

NIPPEL, W. Barbaren und “Wilde”. Alte Geschichte und Sozialanthropologie, 

Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main, 1990. 

PENTASSUGLIO, F. “Paideutikos eros: Aspasia as an ‘alter Socrates”, Archai, 30 

(2020). 



229 
 

PLATO, “Alcibiades”. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, 

H.N; SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, 

William Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, “Apology of Socrates”. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; 

FOWLER, H.N; SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, 

Cambridge, MA, William Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first 

ed.:1914-1930). 

PLATO, “Critias”. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, H.N; 

SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, William 

Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, “Euthydemus”. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, 

H.N; SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, 

William Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, “Gorgias”. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, H.N; 

SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, William 

Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, “Hippias major”. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, 

H.N; SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, 

William Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, “Hippias minor”. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, 

H.N; SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, 

William Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, “Ion”. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, H.N; 

SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, William 

Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, “Laws”. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, H.N; 

SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, William 

Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, “Lysis”. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, H.N; 

SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, William 

Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, “Menexenus”. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, 

H.N; SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, 

William Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, “Meno”. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, H.N; 

SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, William 

Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, “Phaedrus”. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, H.N; 

SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, William 

Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 



230 
 

PLATO, “Parmenides”. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, 

H.N; SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, 

William Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, “Protagoras”. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, 

H.N; SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, 

William Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, Republic. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, H.N; 

SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, William 

Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, Sophist. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, H.N; 

SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, William 

Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, Symposium. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, H.N; 

SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, William 

Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, Theaetetus. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, H.N; 

SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, William 

Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

PLATO, Timaeus. In: Twelve Volumes, translated by BURY, G; FOWLER, H.N; 

SHOREY, P; LAMB, W.R.M, Harvard University Press, Cambridge, MA, William 

Heinemann Ltd., London, 1955, 1967, 1968, 1969 (first ed.:1914-1930). 

REESE-SCHAFER, W. Platon interkulturell gelesen, Interkulturelle Bibliothek, 19, 

Bautz, Nordhausen, 2009. 

RIEMER, U; RIEMER, P (Hg.). Xenophobie – Philoxenie. Vom Umgang mit 

Fremden in der Antike, Steiner, Stuttgart, 2005. 

ROBITZSCH, J. M. “On Aspasia in Plato’s Menexenus”, Phoenix, 71 (3-4) (2017), 

pp. 288-300. 

ROWE, C. “Socrates and Diotima: Eros, Immortality, and Creativity”, Proceedings 

of the Boston Area Colloquium in Ancient Philosophy, 14 (1998), pp. 239-259, with 

a commentary by David Konstan, pp. 260-268. 

SANTA CRUZ, M. I. “On the Platonic Conception of Equality”. In: MIGLIORI, M; 

VALDITARA, L.M; DEL FORNO, D (eds.), Plato Ethicus: Philosophy is Life. Italy: 

Proceedings of the International Colloquium, Akademia, Sankt Augustin, 2004, pp. 

273-288. 

SCHWARZENGERG, E. “The Portrait of Socrates by Aristoxenus and Demetrius 

of Phaleron”, K. J. Boudouris (ed.), The Philosophy of Socrates, Ionia, Athens, 1991, 

pp. 309-323. 

STRAUSS L. Argument et action dans les Lois de Platon (trad. O. Berrichon-

Seyden), Vrin, Paris, 1990 [English ed. 1975]. 



231 
 

TULLI, M. “L’Atene di Aspasia: tradizione del racconto e ricerca dell’ideale nel 

Menesseno di Platone”. In : CASANOVA, A ; DESIDERI, P. A. (eds.), Evento, 

racconto, scrittura nell&#39; antichità classica, Atti del Convegno internazionale di 

Studi (Firenze 25-26 Novembre 2002), Università degli studi di Firenze. 

Dipartimento di scienze dell&#39; antichità “Giorgio Pasquali”, 2003, pp. 91-106. 

VATIN, C. “Citoyens et non-citoyens dans le monde grec”. C.D.U. et SEDES, Paris, 

1984. 

WEBER, T. “Atopos Sokrates”, BAUMBARCH, M. et al. (hrsg.), Festschrift für H. 

Goergemans, Bibliothek der klassischen Altertumswissenschaften, Neue Folge, 2. 

Reihe, 102, Winter, Heidelberg, 1998, pp. 453-456. 

ZELCER, M. “Plato on International Relations”, Philosophical Forum, 48 (3) 

(2017), pp. 325-339. 

ZUCKERT, C. “The Stranger’s Political Science v. Socrates’ Political Art”, Plato, 5 

(mars 2005), [online]: URL: http://gramata.univ-paris1.fr/Plato/article57.html. 

 

6. MISCIGENAÇÃO E MULTICULTURALISMO:  ALGUNS 

APONTAMENTOS SOBRE O SURGIMENTO DO CONCEITO DE 

CIDADE NA GRÉCIA ANTIGA 

ARISTÓTELES, “A Constituição dos Atenienses”. Trad. de Delfim Ferreira Leão, 

Lisboa: Calouste Gulbekian, 2003. 

ARISTOTE, “Constitution D’Athênes”. Texte établi et traduit par Georges Mathieu 

et Bernand Haussoulier. Paris: Belles Lettres, 1985 (ed. original 1922).  

ARISTOTLE, “The Politics and The Constitution of Athens”. Ed. by Stephen 

Everson. Cambridge, 1996. 

___________, “Nicomachean Ethics”. Translated by H. Rackham. Cambridge: 

Harvard University Press, 1934. 

BAKER, Ernest. “Greek Political Theory: Plato and His Predecessors”. New York: 

Taylor and Francis, 1918. 

COULANGES, Fustel. “A Cidade Antiga”. São Paulo, Martins Fontes, 1998.  

D´AMATO; SALIMBETI, “Sea Peoples of the Bronze Age Mediterranean c.1400 

BC -1000 BC”. Osprey, Oxford, 2015.  

______________________, “Early Aegean Warrior 5000–1450 BC. Osprey, 

Oxford, 2015.   

DETIENNE, Marcel. “Os mestres da verdade na Grécia Arcaica”. Trad. Andréa 

Daher. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1988. 



232 
 

DETIENNE, Marcel. “Les maîtres de vérité dans la Grèce archaïque”. 

In: L'antiquité classique, 1967.  

EVANS, Arthur. “Scripta Minoa: the written documents of Minoan Crete, with 

special reference to the archives of Knossos”. Ed. By Oxford At the Claredon press, 

1952. 

EVANS, Arthur. "The Minoan and Mycenaean Element in Hellenic Life", Annual 

Report of the Smithsonian Institution, 1912-1913 in Washington, D.C.: Government 

Printing Office, 1914. 

FINLEY, M.I. “Grécia Primitiva: Idade do Bronze e Idade Arcaica”. Trad. W.R. 

Vaccari. São Paulo: Martins Fontes, 1990. 

FINLEY, M.I. “Economia e sociedade na Grécia antiga”. São Paulo: Martins Fontes, 

1989. 

GERNET, Louis. “Droit et institutions en Grèce antique”. Champs-Flammarion, 

1982. 

GLOTZ, G. “La cité grecque”. Paris: Albin Michel, 1928. 

HARTOG, François. “Evidência da história: o que os historiadores veem”. Trad. 

Guilherme João de Freitas com a colaboração de Jaime A. Clasen. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2011. 

HARTOG, François. “Os Antigos, O Passado e o Presente”. Ed. UnB, Brasília, 

2003. 

JAEGER, W. “Paidéia: a formação do homem grego”. Tradução Artur M. Parreira. 

São Paulo: Marins Fontes, 2003. 

NILSSON, P.M. “The mycenaean origin of greek mythology”, ed. University of 

California Press, 1932. 

VERNANT, J-P. “As Origens do Pensamento Grego”. Trad. Isís Borges B. da 

Fonseca. 6ª ed. Rio de Janeiro: Editora Bertrand Brasil S.A., 1989. 

VICTOR, David Hanson, “The Western Way of War: Infantry Battle in Classical 

Greece”. University of California Press, 1989.WOOLLEY, Leonard Charles. “A 

Forgotten Kingdom”, Edit. By Penguin Books, 1953. 

YASSUR-LANDAU, A. “The Philistines and Aegean Migration At the End Of the 

Late Bronze Age”, Cambridge university press, 2010. 

 

7. EL NACIMIENTO DEL TIEMPO HISTÓRICO EN EL PENSAMIENTO 

RELIGIOSO DE LOS GRIEGOS 

ALLEN, T. W. (2008), Tomus V, Oxford Classical Texts. 



233 
 

SOLMSEN, F. – MERKELBACH, R. – WEST, M. L. (1990), Hesiodi. Theogonia 

opera et diez scutum / Fragmenta selecta, Oxford Classical Texts, Oxford. 

VERNANT, J.-P. (2001), Mito y pensamiento en la Grecia antigua, Barcelona. 

VERNANT, J.-P. (2006), Pandora, la première femme, Bayard. 

VIDAL-NAQUET, P. (1983), Formas de pensamiento y formas de sociedad en el 

mundo griego. El cazador negro, Barcelona. 

WEST, M. L. (1996), Hesiod. Works and days. Edited whit prolegomena and 

commentary, Oxford. 

ZEITLIN, F. I. (1996), “L’origine de la femme et la femme origine: la Pandore 

d’Hesiode”, en BLAISE, F. – JUDET DE LA COMBE, P. – ROUSSEAU, P. (1996), 

Le métier du mythe. Lectures d’Hesiode, París. 

 

8. DIVERSIDADES E MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO ROMANO 

DO SÉCULO IV 

AMMIEN MARCELLIN. Histoire. 24. 3.éd. Paris: J. Fontaine, 1977. 

BASTIEN, Pierre. HUVELIN, Hélène. Trouvaille de Folles de la Période 

Constantienne (307-317). Belgique: Éditions Cultura Wetteren, 1969. 

BARBERO, Alessandro. Adrianópolis. El fin del Imperio Romano. 1ª ed. Traducción 

Chiara Orlandi. Editorial Planeta S.A., 2014. 

BRUUN, Patrick. Studies in Constantinian Numismatics. Papers from 1954 to 1988. 

Acta Instituti Romani Finlandiae. V. 12. Rome: Illus, 1991. 

BROWN, P. O Fim do Mundo Clássico. De Marco Aurélio a Maomé. Tradução de 

Antônio Gonçalves Mattoso.  Lisboa: Editorial Verbo, 1972. 

CARLAN, Claudio Umpierre. Moeda e poder em Roma: um mundo em 

transformação. São Paulo: Annablume, 2013. 

CARLAN, Cláudio Umpierre. FUNARI, Pedro Paulo Abreu. CARVALHO, 

Margarida Maria. SILVA, Érica (orgs). História Militar do Mundo Antigo.Guerras 

e Culturas. Volume 3. São Paulo: Annablume, 2012. 

CARVALHO, Margarida Maria. FUNARI, Pedro Paulo Abreu. CARLAN, Cláudio 

Umpierre. SILVA, Érica (orgs). História Militar do Mundo Antigo. Guerras e 

Representações. Volume 2. São Paulo: Annablume, 2012. 

DEPEYROT, G. Economie et Numismatique (284-491). Paris: Errance, 1987. 

FERRIL, Ather. A Queda do Império Romano. A explicação militar. Tradução de 

Octavio Alves Velho. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1989. 



234 
 

FUNARI, Pedro Paulo de Abreu. Grécia e Roma. Vida pública e vida privada. 

Cultura, pensamento e mitologia. Amor e sexualidade. São Paulo: Contexto, 2002. 

FUNARI, Pedro Paulo Abreu e CARLAN, Cláudio Umpierre. Arqueologia Clássica 

e Numismática. Coleção Textos Didáticos n. 62. Campinas: IFCH / UNICAMP, 

2007. 

FUNARI, Pedro Paulo Abreu. CARVALHO, Margarida Maria. CARLAN, Cláudio 

Umpierre. SILVA, Érica (orgs). História Militar do Mundo Antigo. Volume 1. São 

Paulo: Annablume, 2012. 

GOLDSWHORTY, Adrian. Generais Romanos: Os homens que construíram o 

Império Romano. 4ª Edição. Tradução Carlos Fabião. Lisboa: A Esfera dos Livros, 

2011. 

LACTÂNCIO. De Mortibus Persecutorum. Paris: Ed. J. Moreau, 1954. 

NIETO SORIA, José Manuel. “Ceremonias de la realeza: propaganda y 

legitimación en la Castilla Trastámara”. Madrid: Nerea, 1993. 

REMESAL RODRÍGUEZ, Jose. Military Supply During Wartime. In: The 

Transformation of Economic Life under the Roman Empire. Proceedings of the 

second workshop of the internacioanl network Impact of Empire. Roman Empire, c. 

200 B.C. – A.D. 476. Edited Lukas de Blois & John Rich. Amsterdam: J.C. Gieben, 

Publisher, 2002. 

THE ROMAN IMPERIAL COINAGE. Edited by Harold Mattingly, C.H.V. 

Sutherland, R.A.G. Carson. V. VIII. London: Spink and Sons Ltda, 1983. 

VEGÉCIO. A Arte Militar. Introdução de Paulo Matos Peixoto. Tradução brasileira 

de Gilson César Cardoso de Souza. 1ª ed. São Paulo: Editora PAUMAPE S.A., 1995. 

ZÓSIME. Histoire Nouvelle. III. 18. éd. Paris: F. Paschoud, 1979. 

Fontes Numismáticas 

Moedas dos imperadores Diocleciano, Maximiano, Constantino, Constâncio II. 

Medalheiro de Número 3, gavetas 24, 25, 26; lâminas de 1 a 6. Acervo do Museu 

Histórico Nacional / RJ. 

 

9. A ARQUITETURA MONUMENTAL: UMA ANÁLISE SOBRE AS 

TRANSFORMAÇÕES DO CAMPO DE MARTE NO PERÍODO 

AUGUSTANO 

CLARIDGE, Amanda. Rome. An Oxford Archaeological Guide. Oxford: 

University Press, 2010.  

DIO CASSIUS. Dio’s Roman History. Trad. Earnest Cary. Harvard: University 

Press, 1924. (The Loeb Classical Library) 



235 
 

DIONYSIUS OF HALICARNASSUS. The Roman Antiquities. Trad. Earnest 

Carry. London: William Heinemann, 1960. (The Loeb Classical Library) 

FAVRO, Diane. Making Rome a world city. In. GALINSKY, Karl. (Ed.). The Age 

of Augustus. New York: Cambridge University Press, 2007, p. 234-263. 

FAVRO, Diane. The Urban Image of Augustan Rome. Los Angeles: Cambridge 

University Press, 2008. 

FEITOS DO DIVINO AUGUSTO. Trad. M. Trevizam; P. S. Vasconcellos; A. M. 

Rezende. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2007. 

NASH, Ernest. Pictorial Dictionary of Ancient Rome. London: A. Zwemmer Ltd, 

1961, v.2. 

NORA, Pierre. Les lieux de mémoire. Paris: Galimard, 2008. 

OMENA, Luciane M.; FUNARI, Pedro P. Tecendo o Fio Entre Memória e Morte à 

Luz do Tumulus de Otávio Augusto. In: ______. (Orgs.). Práticas Funerárias no 

Mediterrâneo Romano. Jundiaí: Paco Editorial, p. 69-104, 2016. 

ORLIN, Eric. Augustan Reconstruction and Roman Memory. In: GALINSKY, K. 

(Ed.). Memory in Ancient Rome and Early Christianity. Oxford: Oxford University 

Press, 2016, p. 115-144.  

PLINY. Natural History. Trad. John Bostock; H.T. Riley. London: Taylor and 

Francis, Red Lion Court, Fleet Street. 1855. 

REHAK, Paul. Imperium and cosmos: Augustus and the northern Campus Martius. 

Wisconsin: The University of Wisconsin Press, 2007. 

RICHARDSON, John. The Language of Empire: Rome and the Idea of Empire 

from the Third Century BC to the Sencond Century AD. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2008.  

STAMPER, John W. The Architecture on Roman Temples: The Republic to the 

Middle Empire. Cambridge: Cambridge University Press, 2005.  

STRABO. Geography. Trad. H. C. Hamilton, W. Falconer. London. George Bell & 

Sons. 1903. 

STRONG, D. E. Roman Imperial Sculpture. London: Tiranti, 1961. 

STRONG, D. E. The Administration of Public Building in Rome During the Late 

Republic and Early Empire. Bulletin of the Institute of Classical Studies, n. 15, p. 

97-109, 1968. 

SUETÔNIO. Vida de Augusto. Tradução de M. Trevizam; P. S. Vasconcellos; A. 

M. Rezende. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2007. 

TITUS LIVIUS. History of Rome. Trad. Canon Roberts.  London: Everyman's 

Library Classical, 1905. 



236 
 

WOOD, Simon. Urban Imagery and Visual Narrative: The Campus Martius in the 

Age of Augustus. The School of Historical Studies Postgraduate Forum e-Journal, 

Edition Two, 2003. 

 

10. CIDADE, ETNOCIDADE E MULTIPLICIDADE: O ESPAÇO 

ORGANIZADO EM CESAREIA MARÍTIMA COMO DOCUMENTO 

SÓCIO-HISTÓRICO E OBJETO LINGUÍSTICO 

ALFÖDY, Gëza. A história social de Roma. Lisboa: Editorial Presença, 1989. 

AMELLING, Walter. et. al. Corpus Inscriptionum Judaeae/Palaestinae: a multi-

lingual corpus of the inscriptions from Alexander to Muhammad. Berlin/Boston: 

Hubert & Co., 2011. 

ANDERSON, James D. The impact of Rome on the periphery: the case of Palestina 

– roman period (63 BCE - 324 CE) in: LEVY, Thomas Evan. The Archaeology of 

Society in the Holy Land: new approaches in anthropological archaeology. London: 

Continuum, 2003.  

APULEIO. Apologia. Florida. De Deo Socratis. Edited and translated by Christopher 

P. Jones. London: Loeb Classical Library, 2017. 

APULEIUS. Metamorphoses: books I-VI. Translated and introduction by J. Arthur 

Hanson. London: Loeb Classical Library, 1989. 

APULEIUS. Metamorphoses: books VII-XI. Translated by J. Arthur Hanson. 

London: Loeb Classical Library, 1989. 

ARISTÓTELES. A política. São Paulo: Editora Escala, 2008. 

ASSMANN, Aleida. Espaços da recordação: formas e transformações da memória 

cultural. Campinas: Editora Unicamp, 2016. 

AUDOLLENT, A. M. H. Defixonum Tabellae: Quotquot innotuerunt tam in Graecis 

Orientis quam in totius Occidenti partibus praeter Atticas in Corpore Inscriptionum 

Atticarumeditas. Paris: A. Fontemoing, 1904. 

AUGÉ, Marc. El oficio del antropólogo. Barcelona: Gedisa, 2007. 

AUGÉ, Marc. Não-lugares: introdução a uma antropologia da supermodernidade. 

São Paulo: Papirus. 2007. 

AUGÉ, Marc. Guerra dos sonhos: exercícios de etnoficção. Campinas: Papirus, 

1998. 

AUGÉ, Marc. A construção do mundo: religião, representações, ideologia. São 

Paulo: Martins Fontes, 1975. 

AUGÉ, Marc. O sentido dos outros: atualidade da antropologia. Petrópolis: Vozes, 

1999. 



237 
 

AUGÉ, Marc. Por uma antropologia dos mundos contemporâneos. Rio de Janeiro: 

Bertrand Brasil, 1997. 

AUGÉ, Marc. El viaje imposible: el turismo y sus imágenes. Barcelona: Editorial 

Gedisa, 1998. 

AUGÉ, Marc. Las formas del olvido. Barcelona: Editorial Gedisa, 1998. 

AUGÉ, Marc. Por qué vivimos: por uma antropologia de los fines. Barcelona: 

Editorial Gedisa, 2004. 

AUGUSTO. A vida e os feitos do Divino Augusto. Belo Horizonte: UFMG, 2007. 

BARROS, Sidney de Souza. A legitimidade do poder econômico e da 

governabilidade de Gaius Julius Caesar Octavianus Augustus direcionada à plebe 

romana (27 a. C. – 14 d. C.). 2020. 142f. Dissertação (Mestrado em História) – 

Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 

Rio de Janeiro, 2020. 

BENEVOLO, Leonardo. História da cidade. São Paulo: Perspectiva, 2015. 

Bomeny, Helena. Teoria Literária e Escrita da História. In: Revista Estudos 

Históricos, Rio de Janeiro, vol. 5, n. 10, 1992, p. 265-271. Disponível em: 

<http://www.cpdoc.fgv.br/revista/arq/133.pdf> acesso em 13 de fevereiro de 2009. 

BORDIEU, Pierre. O poder simbólico. Lisboa: DIFEL, 1989. 

_______________ A ilusão biográfica in: FERREIRA, Marieta de Moraes; 

AMADO, Janaína. Usos e abusos da história oral. Rio de Janeiro: Fundação Getúlio 

Vargas, 2006. 

BURKE, Peter. O que é história cultural? Rio de Janeiro: Zahar, 2008. 

CANDIDO, M. R. Memórias do Mediterrâneo Antigo: interações culturais no 

Mediterrâneo Antigo. Rio de Janeiro: NEA/UERJ, 2010. 

CARDOSO, Ciro Flamarion S. A Cidade-Estado antiga. São Paulo: Ática, 1993. 

CHARLES RIVER EDITORS. The kingdom of Herod the Great: the history of the 

herodian dynasty in ancient Israel during the life of Jesus. Charles River Editors. 

Edição do Kindle. 

COHEN, Shaye J. D. Josephus in Galilee and Rome: his vita and development as a 

historian. Boston: Brill Academic Publishers, 2002. 

COLLINS, John J. Between Athens and Jerusalem: jewish identity in the hellenistic 

diaspora. Cambridge: Wni. B. Eerdmans Publishing Co., 2000. 

_______________ e GREGORY, E. Sterling (ed.). Hellenism in the Land of Israel. 

Indiana: University of Notre Dame Press, 2000. 



238 
 

CORASSIM, Maria Luiza. Sociedade e política na Roma antiga. São Paulo: Atual, 

2001. 

_____________________ Comentário sobre as Res Gestae Divi Avgvsti. Disponível 

em: https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/18990/21053. Acessado 

em: 30/10/2019. 

CORRÊA, Roberto Lobato. “Espaço e Cultura: plutaridade temática”. Rio de 

Janeiro: EdUERJ, 2008. 

COULANGES, Fustel de. A cidade antiga. São Paulo: Martim Claret, 2009. 

CRAWFORD, M. The Roman Republic. Cambridge: Harvard University, 1978. 

DEGAN, Alex. A identidade incômoda: um estudo das identidades étnicas no Bellum 

Judaicum de Flávio Josefo. São Paulo/Limeira: USP, 2006. 

DIRVEN, Lucinda. The imperial cult in the cities of the Decapolis, Caesarea 

Maritima and Palmyra: a note on the development of imperial cults in the Roman 

Near East. ARAM, n. 23, p. 141-156, 2011. 

DUARTE, Alair Figueiredo. Comparando Fronteiras terrestres e Fronteiras 

marítimas: a participação política e social dos thetes na pólis ateniense do século V 

a.C., 2017. Tese. (Doutorado em História Comparada) Programa de Pós-Graduação 

em História Comparada, Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2017. 

EINSENSTADT, Shauel Noah. The Political Systems of Empires. Nova Jersey: 

Transaction Publishers, 1969. 

EDWARDS, Douglas R.; MCCOLLOUGH, C. Thomas. Archaeology and the 

Galilee: Texts and Contexts in the Graeco-Roman and Byzantine Periods. Atlanta, 

Ga: 1997. 

ESPINOSA, Urbano. Crear ciudades y regir el mundo: uma síntese sobre el papel 

de las colônias em la expansión territorial romana. Disponível em: 

https://publicaciones.unirioja.es/ojs/index.php/iberia/article/view/294. Acessado em 

04/07/2016. 

FINLEY, M. I.  A política no mundo antigo.  Lisboa: Edições 70, 1997. 

FOERSTER, Gideon. Masada V The Yigael Yadin Excavations 1963-1965 Final 

Reports Art and Architecture. Jerusalem: Israel Exploration Society-Hebrew 

University of Jerusalem, 1995. 

FREYNE, Seán. Galilee, from Alexander the Great to Hadrian, 323 B.C.E. to 135 

C.E.: A Study of Second Temple Judaism. Wilmington, DE: M. Glazier; Notre Dame, 

IN: University of Notre Dame Press, 1980. 

FRITSCH, Charles T. The joint expedition to Caesarea Maritima. Bulletin of the 

American Schools of Oriental Research: Supplemental studies, v. 1, n. 19, 1975.  



239 
 

FUNARI, Pedro Paulo A. SILVA, Maria Aparecida de Oliveira (org.). Política e 

identidades no mundo antigo. São Paulo: Annablume: Fapesp 2009. 

_________________; FOGOLARI, Everson Paulo. Estudos de arqueologia 

histórica. Rio Grande do Sul: Erechim, 2005.  

GELB, Norman. Herod the Great: statesman, visionary, tyrant. New York, 2013. 

Edição Kindle. 

GELB, Norman. Herod the Great. Rowman & Littlefield Publishers. Edição do 

Kindle. 

GERSHT, Rivka. Aquatic Figure Types from Caesarea-Maritima. Disponível em: 

http://www5.tau.ac.il/arts/departments/images/stories/journals/arthistory/Assaph6/0

3gersht.pdf.  Acessado em: 02/07/2016. 

GIARDINA, Andrea. O homem romano. Lisboa: Editorial Presença. 1992. 

GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes: o cotidiano e as ideias de um moleiro 

perseguido pela inquisição. São Paulo: Companhia das Letras, 2007 

GLOTZ, Gustave. A cidade grega. São Paulo / Rio de Janeiro: Difel, 1980. 

GOODMAN, Martin. Jews in a graeco-roman world. Oxford: Oxford University 

Press, 2004. 

________________ Rome and Jerusalem: the clash of ancient civilizations. New 

York: Vintage Books, 2008. 

________________ A classe dirigente da Judéia: as origens da revolta judaica 

contra Roma, 66-70 d.C. Rio de Janeiro: Imago, 1994. 

GONÇALVES, Ana Teresa Marques. Lei e ordem na república romana: uma análise 

da obre De Legibus de Cícero. Disponível em:  

http://www.unicamp.br/nee/arqueologia/arquivos/historia_militar/lei_ordem.html. 

Acessado em 2 de novembro de 2011. 

GONÇALVES JR., A. J.; SANT’ANNA, Aurélio; CARSTENS, Frederico; FLEITH, 

Rossano. O que é urbanismo. São Paulo: Brasiliense, 2017. Edição Kindle. 

GRICOLETTO, Evandra. Do lugar social ao lugar discursivo: o imbricamento de 

diferentes posições-sujeito. Disponível em: chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/viewer.html?pdfurl=https%3A%2F

%2Fwww.ufrgs.br%2Fanalisedodiscurso%2Fanaisdosead%2F2SEAD%2FSIMPO

SIOS%2FEvandraGrigoletto.pdf&clen=160083&chunk=true. Acessado em: 

02/03/2020. 

GRIMAL, Pierre. A civilização romana.  Lisboa: Edições 70, 1988. 

GUARINELLO, Norberto Luiz. Violência como espetáculo: o pão, o sangue e o 

circo. História, São Paulo, v. 26, n. 1, p. 125-132, 2007. Disponível em: < 



240 
 

http://www.scielo.br/pdf/his/v26n1/a09v26n1.pdf > DOI: 10.1590/s0101-

90742007000100010. 

HADAS-LEBEL, Meirelle. Weapons of the Weak. Everyday Forms of Peasant 

Resistence. Haven/ London: Yale University Press, 1990. 

______________________ Flávio Josefo: o judeu de Roma. Rio de Janeiro: Imago, 

1994. 

HADRILL, Andrew Wallace (ed.). Patronage in Ancient Society. London: 

Routledge, 1988. 

HALL, Anthony. Social relations of Power. IN: SCHMIDT, Steffen W. et alli. 

Friends, Followers, and factions: A reader in Political clientelism. Berkeley/Los 

Angeles: University of California Press, 1977. 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: 

UFMG, 2003. 

_____________ El trabajo de la representacíon. Lima: IESP, 2002. 

HENGEL, Martin. Judaism and Hellenism: studies in their encounter in Palestine 

during the early Hellenistc period. London: SCM Press, 1981. 

HOLUM, K. G.; RABAN, A.; PATRICH, J. Caesarea papers 2: Herod’s temple, the 

provincial governor’s praetorium, and granaries, the later harbor, a gold coin 

hoard, and other studies. Portsmouth, Rhode Island: Journal of Roman Archaeology, 

1999. 

HORSLEY, Richard. Arqueologia, história e sociedade na Galileia: o contexto 

social de Jesus e dos rabis. São Paulo: Paulus, 2000. 

HUNT, Lynn. A nova história cultural. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

JERÓNIMO. Obras completas. Traducción de Mônica Marcos Celestino. Madrid: 

Biblioteca de Autores Cristianos, 1999. 

JONES, Peter; SIDWELL, Keith. The world of Rome: an introduction to Roman 

culture. Cambridge: Cambridge University Press, 1997. 

JOSÉ, Natália Frazão. A construção da imagem do imperador Augusto nas obras de 

Veléio Patérculo, Plutarco e Suetônio. 2012. 257 f. Dissertação (mestrado) - 

Universidade Estadual Paulista, Faculdade de Ciências Humanas e Sociais, 2012. 

Disponível em: <http://hdl.handle.net/11449/93196>. 

JOSEFO, Flávio. História dos hebreus. Rio de Janeiro: CPAD, 1990. 

JOSEPHUS, Flavius. Jewish Antiquies. Cambridge: Harvard University Press, 1954 

(Loeb Classical Library, books 14-19). 

________________. The Jewish War. Cambridge: Harvard University Press, 1997 

(Loeb Classical Library, book 1). 



241 
 

KESSLER, Reiner. História social do antigo Israel. São Paulo: Edições Paulinas, 

2009. 

KIPPENBERG, Hans. Religião e formação de classes na antiga Judéia. São Paulo: 

Edições Paulinas, 1988. 

KOESTER, Helmut. Introdução ao Novo Testamento: história, cultura e religião do 

período helenístico. São Paulo: Paulus, 2012. 

KOVELMAN, Arkady. Between Alexandria e Jerusalem: the dynamic of jewish and 

hellenistic culture. London: Brill, 2005. 

LACTANTIUS. Divine Institutes. Translated with an introduction and notes by 

Anthony Bowen and Peter Garnsey. Liverpool: Liverpool University Press, 2003. 

 

LAQUEUR, Richard. The jewish historian Flavius Josephus: a biographical 

investigation based on new critical sources. Toronto: York University, 2005. 

LARAIA, Roque de Barros. Cultura: um conceito antropológico. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1986. 

LEÃO MAGNO. Sermões / [organização, introdução e notas explicativas Roque 

Frangiotti; tradução Sérgio José Schirato e outros]. — São Paulo: Paulus, 1996. —  

LE GOFF, Jacques. História e Memória. São Paulo: Editora da Unicamp, 1990. 

LEVY, Thomas Evan. The Archaeology of Society in the Holy Land: New 

approaches in anthropological archaeology. London: Continuum, 2003. 

LIMA, Junio Cesar Rodrigues. Flávio Josefo e o paradigma de circularidade 

cultural entre as comunidades judaicas e a sociedade romana na Urbs do século I 

d.C. 2013. 235 f. Dissertação (Mestrado em História) - Instituto de Filosofia e 

Ciências Humanas, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2013 

LOBIANCO, Luís Eduardo. O outono da Judéia (séculos I a.C. – I d.C.): resistência 

e guerras judaicas sob domínio romano – Flávio Josefo e sua narrativa (Dissertação 

de mestrado). Niterói: sn, 1999. 

MAGNESS, Jodi. The Archaeology of the Holy Land: from the destruction of 

Solomon’s Temple to the muslim conquest. New York: Cambridge University Press, 

2012. 

MASON, Steve. Josephus and New Testament. Massachussets: Hendrickson 

Publishers, 1993. 

MENDES, Norma; VENTURA, Gilvan (Org.). Repensando o Império Romano: 

perspectiva socioeconômica, política e cultural. Rio de Janeiro: MAUD, 2006. 

MEYERS, Eric M. Galilee Through the Centuries: Confluence of Cultures. Winona 

Lake, IN: Eisenbrauns, 1999. 



242 
 

MOMIGLIANO, A. Os limites da helenização: a interação cultural das civilizações 

grega, romana, céltica, judaica e persa. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1975. 

MORDECHAI, Aviam. Jews, Pagans and Christians in the Galilee: 25 Years of 

Archaeological Excavations and Surveys: Hellenistic to Byzantine Periods. 

Rochester: N.Y., 2004. 

MOSCA, L. G. A construção da imagem de Otávio César Augusto como propaganda 

política: uma análise das “Res Gestae Divi Augusti” (Séc.I d.C). Revista Cantareira, 

n. 22, 5 fev. 2019. 

MUMFORD, Lewis. La ciudad en la historia: sus orígenes, transformaciones y 

perspectivas. Buenos Aires: Infinito, 1966. 

ORLANDI, Eni. Análise do discurso: princípios e procedimentos. Campinas: Fontes, 

2003. 

______________ O que é linguística? São Paulo: Brasiliense, 2009. 

______________ Análise do discurso em suas diferentes tradições intelectuais. 

Disponível em: http://www.discurso.ufrgs.br/evento/conf_04/eniorlandi.pdf. 

Acessado em 2 de maio de 2011. 

______________ Discurso, imaginário social e conhecimento. Disponível em: 

http://www.rbep.inep.gov.br/index.php/emaberto/article/viewFile/911/817. 

Acessado em 2 de maio de 2011. 

OTZEN, Benedikt. O judaísmo na antiguidade. São Paulo: Edições Paulinas, 2003. 

PATRICH, Joseph. Studies in the archeology and history of Caesarea Maritima: 

caput Judaeae, metropolis Palaestinae. Boston: Brill, 2011. 

_______________ Archaeological excavations at Caesarea Maritima areas CC, KK 

and NN: final reports, volume 1 – the objects. Oxford: Israel Exploration Society, 

2008. 

_______________ Herodian Caesarea: The Urban Space. In: KOKKINOS, NIKOS. 

The World of the Herods. Stuttgard: Franz Steiner Verlag, 2007. 

PAUL, André. O que é intertestamento. São Paulo, Edições Paulinas, 1981. 

PEDERSEN, Susan. Que é história política hoje? In: CANNADINE, David. Que é 

história hoje? Lisboa: Gradiva, 2006. 

PEREIRA, Soares Virgínia. O Século de Augusto: entre a guerra e a paz, conflitos e 

traumas in MACEDO, Ana Gabriela; SOUSA, Carlos Mendes de; MOURA, Vítor 

(Orgs.). Conflito e Trauma. Braga: Centro de Estudos Humanísticos, Edições 

Húmus, 2015, pp. 301-315. 

PORTER, Adam; MARK, A. The archaelogy of Roman Palestine. Near Eastern 

Arquaeology, n. 64:4, p. 164-203, 2003. 



243 
 

RABAN, Avner; HOLUM, Kenneth G. Caesarea Maritima: a retrospective after 

two millennia. Boston: Brill, 1996. 

RAJAK, Tessa. The Jewish dialogue with Greece and Rome: studies in cultural and 

the evidence of social interaction. Koln: Brill, 2000. 

RÉMOND, René. Por uma história política. Rio de Janeiro: FGV, 2010. 

RICHARDSON, Peter. Herod: king of the jews and friend of the romans. Columbia, 

South Carolina: University of South Carolina Press, 1996. 

ROCHA, Ivan Esperança. A vida cotidiana na Palestina do século I na visão de 

Flávio Josefo. São Paulo: Annalube, 2014. 

_____________________ Dominadores e dominados na Palestina do século I. São 

Paulo: sn, 2004. Disponível em: http://www.scielo.br/pdf/his/v23n1-

2/a12v2312.pdf. Acessado em 1 de janeiro de 2009. 

ROCHA, S. L. R. da. A vida de Augusto, de Nicolau de Damasco: tradução 

acompanhada de breve introdução. Classica - Revista Brasileira de Estudos 

Clássicos, [S. l.], v. 27, n. 2, p. 181–193, 2014. DOI: 10.24277/classica.v27i2.316. 

Disponível em: https://revista.classica.org.br/classica/article/view/316. Acesso em: 

26 out. 2021.  

ROLLER, Duanne W. The Building Program of Herod the Great. London: 

University of California Press, 1998.  

ROLNIK, Raquel. O que é cidade. São Paulo: Brasiliense, 2012. Edição Kindle. 

ROSA, Claudia B. A Busca do Antigo. Rio de Janeiro: Nau Editora, 2010. 

ROSANVALLON, Pierre. Por uma história do político. São Paulo: Alameda, 2010. 

ROSENDAHL, Zeny. Espaço e Religião: uma abordagem geográfica. Rio de 

Janeiro: UERJ, NEPEC, 1996. 

__________________ Hierópolis: o sagrado e o urbano. Rio de Janeiro: EdUERJ, 

2011. 

__________________ Trilhas do sagrado. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2010. 

__________________; CORRÊA, Roberto Lobato. Economia, cultura e espaço. Rio 

de Janeiro: EdUERJ, 2010. 

__________________; CORRÊA, Roberto Lobato. Espaço e cultura: pluralidade 

temática. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2008. 

__________________; CORRÊA, Roberto Lobato. Introdução à geografia cultural. 

Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2011. 

__________________; CORRÊA, Roberto Lobato. Geografia cultural: uma 

antologia – Volume II. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2013. 



244 
 

ROULAND, Norbert. Roma democracia impossível? Os agentes de poder na urbe 

romana. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1997. 

SAID, Edward W. Orientalismo: o oriente como invenção do ocidente. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2007. 

______________ Cultura e imperialismo. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

SAHLINS, Marshall. Ilhas de história. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1997. 

SAND, SHLOMO. The invention of the jewish people. New York: Maple Vail, 2009. 

SANTOS, Zoloí Aparecida Martins. História e literatura: uma relação possível. 

Disponivel em: 

http://www.fap.pr.gov.br/arquivos/File/RevistaCientifica2/zeloidossantos.pdf; 

acessado em 11 de agosto de 2009  

SAULNIER, Christiane; ROULAND, Bernard. A Palestina no tempo de Jesus. São 

Paulo: Paulus, 1983. 

SAUER, Carl. O. Geografia cultural in: ROSENDHAL, Zeny; CORRÊA, Roberto 

Lobato. Introdução à geografia cultural. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2011.  

SAUSSURE, F. de. Curso de Linguística Geral. Tradução Antônio Chelini, José 

Paulo Paes, Isidoro Blikstein. 25.ed. São Paulo: Cultrix, 2006. 

SCHMIDT, Benito Bisso. Grafia da vida: reflexões sobre a narrativa biográfica. 

Disponível em:  

http://www.unisinos.br/publicacoes_cientificas/images/stories/sumario_historia/vol

10n8/15historian10vol8_artigo09.pdf. Acessado em 4 de agosto de 2010. 

SCHWARZ, Fernando. Mitos, ritos, símbolos: antropologia de lo sagrado. Buenos 

Aires: Biblos, 2008. 

SCHWARTZ, Seth. Were the jews a mediterranean society? reciprocity and 

solidarity in ancient judaism. Princeton/Oxford: Princeton University Press, 2010. 

SCOTT, James C. Domination and the Arts of Resistence. Hidden Transcripts. New 

Haven/ London: Yale University Press, 1990. 

SHEINER, Viviane. Josefo, a retórica e as origens da biografia. Disponível em: 

http://www.pej-unb.org/downloads/paper_vivianne_sbec_2001.pdf. Acessado em 3 

de março de 2010. 

SIEVERS, Joseph; PARENTE, Fausto. Josephus and the history of the Greco-

Roman period: essays in memory of Morton Smith. New York: E. J. Brill, 1994. 

SILVA, Maria Aparecida de Oliveira. Biografia como fonte histórica. Disponível 

em: http://www.seer.ufu.br/index.php/cdhis/article/viewFile/1146/1066. Acessado 

em 5 de maio de 2011. 



245 
 

SILVA, Tomaz Tadeu da. Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos 

culturais. Rio de Janeiro: Vozes, 2000.  

SILVA, Uiran Gebara da. A escrita biográfica na antiguidade: uma tradição incerta 

in: Politeia: Hist. e Soc., Vitória da Conquista, v. 8, n. 1, p. 67-81, 2008. 

SILVER, Sandra. The rise and fall of the house of Herod. Amazon, 2014. Edição do 

Kindle. 

SIMON, Marcel; BENOIT, André. Judaísmo e cristianismo antigo: de Antíoco 

Epifânio a Constantino. São Paulo: Pioneira / EDUSP, 1987. 

STEGEMANN, Ekkehard W.; STEGEMANN, Wolfgang. História social do 

protocristianismo. São Leopoldo: Sinodal, 2004. 

SUETÔNIO. A vida dos doze Césares: Julio César, Augusto, Tibério, Calígula, 

Cláudio, Nero, Galba, Óton, Vitélio, Vespasiano, Tito, Domiciano. Brasília: Senado 

Federal, 2012. 

VAUX, R. de. Instituições de Israel no Antigo Testamento. São Paulo: Edições Vida 

Nova, 2004. 

VERMES, Geza. The true Herod. New York: Bloomsbury T&T Clark, 2014. 

VEYNE, Paul. História da vida privada: do Império Romano ao ano mil. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2009. 

____________ Pão e circo. São Paulo: Unesp, 2014. 

VITRUVIUS, Polio. Tratado de arquitetura /Vitrúvio; tradução, introdução e notas 

M. Justino Maciel. São Paulo: Martins Pontes, 2007. 

VV. AA. Flávio Josefo: uma testemunha do tempo dos apóstolos. São Paulo: Paulus, 

1986. 

WAGNER, Philip L.; MIKESELL, Marvin W. Os temas da geografia cultural in: 

ROSENDHAL, Zeny; CORRÊA, Roberto Lobato. Introdução à geografia cultural. 

Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2011. 

WARD-PERKINS, J. B. Roman Imperial Architeture. New York: Penguin, 1981. 

WHITTAKER, Charles R. Lês Frontieres de L´Empire Roman. Paris: Belles 

Lettres,1989. 

WYCHERLEY, R.E. How the Greeks built cities. N. York: Macmillan, 1976. 

 

 

 



246 
 

11. IDENTIDADE ESPACIAL E CONEXÕES CULTURAIS PELO 

MEDITERRÂNEO: A PRÁTICA DO MALEFICIUM NO ‘CEMITÉRIO 

DOS OFICIAIS' DE CARTAGO (SÉC. II-III D.C.) 

ADKINS, L.; ADKINS, R. A. Handbook to life in Ancient Rome. New York: Facts 

on File, 2004. 

ALDROVANDI, C. E. V. Arqueologia do ambiente construído: uma incursão pelos 

fundamentos teórico-metodológicos. In: FLORENZANO, M. B.; HIRATA, E. F. 

(Org.). Estudos sobre a cidade antiga. São Paulo: Edusp, 2009, p. 13-33. 

BUSTAMANTE, R. M. da C. Práticas culturais no Império Romano: entre a unidade 

e a diversidade. In: SILVA, G. V. da; MENDES, N. M. (org.). Repensando o Império 

Romano: perspectiva socioeconômica, política e cultural. Vitória: Edufes, 2006, p. 

109-136. 

CLERKIN, C. C. The Mini-Columbarium in Carthage's Yasmina Cemetery. Thesis 

(M.A in Archaeology). Graduate Faculty, University of Georgia, Athens, 2013. 

CORPUS Inscriptionum Latinarum. Berlin: Academy of Sciences and Humanities, 

1881. v. VIII. 

ELIADE, M. O sagrado e o profano. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

GAGER, J. G. Curse Tablets and Binding Spells from the Ancient World. New York: 

Oxford University Press, 1992. 

GONÇALVES, A. T. M. As festas Romanas. Revista de Estudos do Norte Goiano, 

v. 1, n. 1, p. 26-68, 2008. 

MAUSS, M. Sociologia e Antropologia. São Paulo: Cosac Naify, 2003. 

POTTHOFF, S. E. The Afterlife in Early Christian Carthage: Near-Death 

Experience, Ancestor Cult, and the Archaeology of Paradise. New York: Routledge, 

2017. 

RAPAPORT, A. The Meaning of the Built Environment. Tucson: University of 

Arizona Press, 1990. 

RIBEIRO, A. As tabellae defixionum: características e propósitos. Lisboa: Revista 

Portuguesa de Arqueologia, v. 9, n. 2, p. 239-258, 2006. 

SANZI, E. Cultos orientais e magia no mundo helenístico-romano: modelos e 

perspectivas metodológicas. Fortaleza: EDUECE, 2006. 

SICHET, S. Les tablettes d'exécration de l'Afrique du Nord à l'époque romaine. In: 

PEYRAS, J.; TIROLOGOS, G. (Org.). L'Afrique du Nord antique, cultures et 

paysages: Actes du colloque de Nantes. Besançon: Institut des Sciences et 

Techniques de l'Antiquité, 1999. p. 111-126. 

SILVA, S. C. O crime de magia no Principado romano: considerações sobre crenças, 

leis e acusações de práticas mágicas. In: SILVA, E. C. M. da; SILVA, G. V. da; 

SILVA, R. A. da (Org.).  O Império Romano e sua diversidade religiosa. Vitória: 

Edufes, 2019, p. 93-116. 

 



247 
 

12. A POPULAÇÃO DE ANTIOQUIA, UM AGENTE SOCIAL 

ESQUECIDO: ALGUMAS REFLEXÕES DE CARÁTER 

HISTORIOGRÁFICO 

AJA SÁNCHEZ, J. R. “Stáseis” y “Seditiones”: una definición del tumulto urbano 

en el Bajo Imperio. Espacio, tiempo y forma, Serie II Historia Antigua, t. IV, p. 359-

376, 1991.  

BARROS, J. A. Cidade e História. Petrópolis: Vozes, 2007. 

BRÄNDLE, R. Jean Chrysostome: ‘Saint Jean Bouche d’Or’ (349-407): 

christianisme et politique au IVe siècle. Paris: Du Cerf, 2003. 

BROWNING, R. The role of the theatrical claques in the Later Roman Empire. 

Journal of Roman Studies, London, n. 42, p. 13-20. 1952. 

BURNS, M. A. Saint John Chrysostom’s Homilies on the Statues: a study on their 

quality and forms. Washington: Catholic University of America, 1930. 

CABOURET, B. Pouvoir municipal, pouvoir impérial à Antioche au IVe siècle. 

Topoi. Orient-Occident, Supp. 5, p. 117-142, 2014. 

CUMONT, F. The population of Syria. The Journal of Roman Studies, v. 24, p. 187-

190, 1934. 

DE GIORGI, A.; EGER, A. A. Antioch, a history. London: Routledge, 2021. 

DE GIORGI, A. Ancient Antioch: from the Seleucid Era to the Islamic conquest. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2016. 

DOWNEY, G. A history of Antioch in Syria: from Seleucus to the Arab conquest. 

Princeton: Princeton University Press, 1961. 

DOWNEY, G. The size of the population of Antioch. Transactions and Proceedings 

of the American Philological Association, v. 89, p. 84-91, 1958. 

DUNBABIN, K. M. D. Mosaics of the Greek and Roman World. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1999. 

ELIAS, N.; SCOTSON, J. Os estabelecidos e os outsiders. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 2000. 

FRENCH, D. Rhetoric and rebellion of A.D. 387 in Antioch. Historia, Bd. 47, H. 4, 

p. 468-484, 1998. 

KELLY, J. N. D. Golden Mouth; the story of John Chrysostom – ascetic, preacher, 

bishop. London: Duckworth, 1995. 

KENFIELD, S. History of the Antiochian excavations. In: REDFORD, S. (ed.). 

Antioch on the Orontes: early explorations in the city fo mosaics. Istanbul: Koç 

Üniversitesi, 2014, p. 36-77. 

KONDOLEON, C. (ed.). Antioch: the lost ancient city. Worcester: Princeton 

University Press, 2001. 

LEFEBVRE, H. O direito à cidade. São Paulo: Centauro, 2001. 



248 
 

LIEBESCHUETZ, J. W. W. G. Antioch: city and imperial administration in the Later 

Roman Empire. Oxford: Clarendon Press, 1972. 

LYNCH, K. A boa forma da cidade. Lisboa: Edições 70, 2015. 

MAAS, M. People and identity in Roman Antioch.  In: KONDOLEON, C. (ed.). 

Antioch, the lost ancient city. Worcester: Princeton University Press, 2000, p. 13-21. 

 

MAXWELL, J. The voices of the people of Antioch in John Chrysostom’s sermons 

and Libanius’s orations. In: BERGJAN, S. P.; ELM, S. (Ed.).  Antioch II. Tübingen: 

Mohr Siebeck, 2018, p. 282-296. 

MARTINEZ-SÈVE, L. Peuple d’Antioche et dynastie séleucide.  Topoi. Orient-

Occident, supl. 5, p. 21-41, 2004. 

NICOLET, C. Introduction. In: NICOLET, C.; ILBERT, R.; DEPAULE, J. C. (éd.). 

Mégapoles méditerranéennes: géographie urbaine rétrospective. Rome: École 

Française de Rome, 2000, p. 11-19. 

PETIT, P.  Libanius et la vie municipale a Antioche au IVe siècle après J.-C.  Paris: 

Paul Geuthner, 1955. 

SALIOU, C. Mesurer le paradis: contribution au portrait d’Antioche aux époques 

romaine et protobyzantine. In: NICOLET, C.; ILBERT, R.; DEPAULE, J. Ch. (dir.). 

Mégapoles méditerraanéennes: géographie urbaine rétrospective. Paris: École 

Française de Rome, 2000, p. 802-819. 

SILVA, E. C. M.; SILVA, G. V. João Crisóstomo e o levante das estátuas em 

Antioquia: um balanço historiográfico. Revista Ágora, n. 3, p. 1-21, 2006. 

SILVA, G. V. Medo e fúria pelas ruas da cidade: o governo de Galo César em 

Antioquia (351-354). Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia, n. 32, p. 18-32, 

2019. 

SILVA, G. V. Motivações e procedimentos dos levantes populares urbanos no IV 

século. Phoinix, v. 3, p. 157-168, 1997. 

SKARSAUNE, O. Jewish believers in the Early Centuries – perspectives and 

framework. In: SKARSAUNE, O.; HVALVIK, R. (ed.). Jewish believers in Jesus. 

Peabody: Hendrikson, 2007, 745-781.  

SOFFRAY, M. Recherches sur la syntaxe de St. Jean Chrysostome d’aprés les 

Homélies sur les Statues. Paris: Les Belles Lettres, 1939. 

STENGER, J. R. Staging laughter and tears: Libanius, Chrysostom and the Riot of 

the Statues. In: ALEXIOUS, M.; CAIRNS, D. (ed.). Greek laughter and tears: 

Antiquity and after. Edinburg: Edinburgh University Press, 2017, p. 166-186. 

STEPHENS, J. A Pagan and Christian interpretation of the 387 Riot of the Statues. 

In: PAPANIKOS, G. T. (ed.). ATINER’s Conference Paper Series MDT 2013-0391.  

Athens: Athens Institute for Education and Research, 2013, p. 1-16. 

VAN DE PAVERD, F. St. John Chrysostom: the homilies on the statues. Roma: 

Orientalia Christiana Analecta, 1991. 

WILL, E. Antioche sur l’Oronte: métropole de l’Asie.  Syria, n. 74, p. 99-113, 1997. 



249 
 

 

13. MULTICULTURALISMO NO IMPÉRIO PERSA 

BENOÎT, A. Les Civilisations du Proche-Orient ancien. Art et archéologie. Paris : 

École du Louvre, 2011. 

BRIANT, P. Histoire de l'Empire Perse - De Cyrus à Alexandre. Paris: Fayard, 1996. 

CASSIN, E.; BOTTÉRO, J.; VERCOUTTER, J. Los Impérios del Antiguo Oriente. 

Vol. I, II e III, México: Siglo XXI, 1986. 

CLINE, E.H.; GRAHAM, M.W. Impérios Antigos. Da Mesopotâmia à Origem do 

Islã. São Paulo: Madras, 2012. 

DELIUS, P.; HATTSTEINS, M. El Islam - Arte y Arquitectura. Barcelona: Editora 

Könemann, 2012. 

DEMANT, P. O Mundo Muçulmano. São Paulo: Editora Contexto, 2014. 

Enciclopédia Iranica. <https://iranicaonline.org/articles/achaemenid-dynasty>. 

2020. Acesso em: 11/03/2022. 

HUOT, J.-L. Le Monde Oriental. In: SCHNAPP, A. Préhistoire et Antiquité – Des 

origines de l’humanité au monde classique. Histoire de l’Art. Paris: Flammarion, 

2011. 

INSTITUTO DA CULTURA ÁRABE. <http://www.icarabe.org//>. 2022. Acesso 

em: 24/02/2022. 

Lafont, B.; Tenu, A.; Joannès, F.; Clancier, Ph. (dir.). De Gilgamesh à Artaban 

(3300-120av.J.-C.). La Méopotamie. Paris: Belin, 2017. 

LIVERANI, M. Oriente Antigo. São Paulo: Edusp, 2016. 

RINGGENBERG, P. Guide Culturel de L'Iran. Tehran: Rowzaneh Publication, 

2017. 

ROAF, M. Mesopotâmia. Barcelona: Ediciones Folio, 2006. 

Sauvage, M. (dir.). Atlas Historique du Proche-Orient Ancien. Beirouth, Paris: 

Institut Français du Proche-Orient, Les Belles Lettres, 2020. 

SHAHBAZI, A.S. Guide Documenté de Persépolis. Téhéran: Safiran, 2018. 

<https://www.ifriran.org.>. Acesso em: 24/02/2022. 

<https://oi.uchicago.edu/persia-iran-projects>. Acesso em: 15/03/2022. 

<http://www.asnad.org/en/>. Acesso em: 15/03/2022. 

<http://www.achemenet.com/>. Acesso em: 10/02/2022. 

 

 

 



250 
 

14. MATERIALIDADES ARTICULADAS: UNA PROPUESTA PARA LA 

INTERPRETACIÓN DE TECHOS, GUARDAS Y FRISOS EN LA TUMBA 

TEBANA DE AMENMOSE (TT318) 

ANGENOT, V. Remnants of the past. Skeuomorphic traditions in Ancient Egypt. En 

T. Gillen (ed.) (Re)productive Traditions in Ancient Egypt. Proceedings of the 

conference held at the University of Liège. Universitaires de Liège, 2017. 

ANSCHUETZ, K.F; WILSHUSEN, R.H; SCHEIK, C.L. An Archaeology of 

Landscapes: Perspectives and Directions. Journal of Archaeological Research 9(2): 

p.157–211, 2001. 

ARNOLD, D. Egyptian Art-a Performing Art? En S. H. D’Auria (ed.) Servant of 

Mut. Studies in honor of Richard A. Fazzini. Probleme der Ägyptologie 28 (pp. 1-8). 

Leiden/Boston: Brill, 2008. 

ARNOLD, D.Y; ESPEJO, E. El textil tridimensional. La naturaleza del textil como 

objeto y como sujeto. La Paz: Fundación Albó e ILCA, 2013. 

ASSMANN, J. The Ramesside Tomb and the Construction of Sacred Space. En N. 

Strudwick & J. Taylor (eds.) The Theban necropolis. Past, Present and Future (pp. 

46-52). Londres: The British Museum, 2003. 

ASSMANN, J. Monotheism and Politheism, in Religions in the Ancient World. 

Cambridge: Johnson Sarah ed, 2004. 

ASTON, B.G; HEIDELBERG, D.E; KHOULI, A.L. Textiles and weaving. The 

World of Ancient Egypt: A Daily Life Encyclopedia, 2016. 

BAINES, J. Color Terminology and Color Classification: Ancient Egyptian Color 

Terminology and Polychromy. American Anthropologist 87(2): p.282-297, 1985. 

BAINES, J. What is Art. En M. Hartwig (ed.) A Companion to Ancient Egyptian Art 

(pp. 1-21). Nueva York: John Wiley & Sons, 2015. 

BAINES, J; MÁLEK, J. Egipto. Dioses, templos y Faraones. Barcelona: Folio, 1993. 

BARRET, J.C. Fragments from Antiquity. An Archaeology of Social Life in Britain, 

2900 – 1200 BC. Delhi: Indo American Books, 1994. 

BRADLEY, R. An Archaeology of Natural Places. London and New York: 

Routledge, 2000. 

BRYAN, B.M. Memory and knowledge in Egyptian tomb painting. Studies in the 

History of Art 74: p.18-39, 2009. 

BRYAN, B.M. Pharaonic painting through the New Kingdom. A Companion to 

Ancient Egypt: p.990-1007, 2010. 

BULL, L. An Ancient Egyptian Astronomical Ceiling-Decoration. The Metropolitan 

Museum of Art Bulletin 18(12): p.283-286, 1923. 

BURNS, G; FRONABARGER, A; WHITLEY, T. Predictive modeling of cultural 

resources in the Theban necropolis, Luxor, Egypt. En A. Posluschny, K. Lambers, I. 

Herzog, I. (eds.) Layers of Perception. Proceedings of the 35th International 

Conference on Computer Applications and Quantitative Methods in Archaeology 

(CAA) (pp. 1-7), Berlin: Frühgesch, 2008. 



251 
 

CERVÍCEK, P. Egyptian ornament. Reviewed. Oriental Institute of the Academy of 

Sciences of the Czech Republic, 1964. 

CHAMPOLLION, J.F. Notices Descriptives. Collection des Classiques 

Egyptologiques. Editions de Belles Lettres 121(1): p.516-517, 1973 [1844]. 

CHAUVET, V. Decoration and architecture: the definition of private tomb 

environmentn. En S. H. D’Auria (ed.) Servant of Mut. Studies in honor of Richard 

A. Fazzini. Probleme der Ägyptologie 28 (p. 44-52). Leiden/Boston: Brill, 2008. 

De GARIS DAVIES, N. Five Theban Thombs. Londres: F. Ll. Griffith, 1913. 

De GARIS DAVIES, N. The Tomb of Puyemré at Thebes. Metropolitan Museum of 

Arts. Nueva York, 1923. 

De GARIS DAVIES, N. The Tomb of the Vizier Ramose. Londres : The Egyot 

Exploration Society, 1941. 

DAVIES, N. Ancient Egyptian Paintings. Chicago, Illinois: The University of 

Chicago Press, 1936. 

DOBRES, M. Technology and Social Agency. London: Blackwell, 2000. 

DORMAN, P; BRYAN, B.M (eds.) Sacred space and sacred function in ancient 

Thebes. Chicago: The University of Chicago, 2007. 

EDDIN, M. Types of the ceiling and its decorations at ancient egyptian architecture. 

Archi-Cultural Interactions through the Silk Road 4th International Conference, 

Selected Papers (pp. 55-62). Mukogawa Women’s Univ., Nishinomiya, Japan, 2016. 

EL-SHAHAWY, A. Recherche sur la décoration des tombes thébaines du Nouvel 

Empire Originalités iconographiques et innovations. London: Golden House 

Publications, 2010. 

ENGELBACH, R. 1924. A Supplement to the Topographical Catalogue of the 

Private Tombs of Thebes (Nos. 253 to 334) with some notes on the Necropolis from 

1013 to 1924. Cairo: The French Institute of Oriental Archeology, 1924. 

EASTWOOD, G.M. Preliminary report on the textiles. Amarna Reports II: 191-204. 

Londres: The Egypt Exploration Society, 1985. 

FANTECH, S. Arquitectura funeraria y repertorio iconográfico en la transición de la 

Dinastía XVIII a la XIX. Sociedades Precapitalistas 7(1): p.1-13, 2017. 

FANTECHI, S; ZINGARELLI, A. Muerte y renovación en el antiguo Egipto: las 

ofrendas florales. En G. Barale (comp.) El hombre ante la muerte (Cuadernos de 

Ética, Estética y Religión II) (pp. 203-212). San Miguel de Tucumán: Facultad de 

Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Tucumán, 2003. 

FANTECHI, S; ZINGARELLI, A. El banquete funerario en las tumbas privadas 

tebanas de la dinastía XVIII. C. Ames y M. Sagristani (comps.) Actas de las II 

Jornadas Nacionales de Historia Antigua / I Jornadas Internacionales de Historia 

Antigua (pp. 111-118). Facultad de Filosofía y Humanidades, Universidad Nacional 

de Córdoba, Córdoba: Encuentro, 2009. 

FORTOVÁ-SÁMALOVÁ, P. The Egyptian Ornament. Archiv Orientalni 20(1): 

p.231-249, 1952. 



252 
 

GALÁN, J.M. Los patios de entrada a las tumbas tebanas en época de Hatshepsut–

Tutmosis III y los patios de Djehuty (TT 11) y de Baki en Dra Abu el-Naga. Trabajos 

de Egiptología= Papers on Ancient Egypt 5: p.249-264, 2009. 

GALÁN, J.M. The rock-cut tomb-chapels of Hery and Djehuty on the West Bank of 

Luxor: History, environment and conservation. En C. Saiz-Jimenez (ed.) The 

conservation of subterranean cultural heritage (p.3-16). Londres: CRC Press, 2014. 

GARDINER, A.H. Egyptian Grammar. Being an Introduction to the study of 

Hieroglyphs. Oxford: Griffith Institute, 2007 [1927]. 

GARDINER, A; WEIGALL, A. A Topographical Catalogue of the Private Tombs 

of Thebes. Londres: Bernard Quaritch, 1913. 

HARMAN, J. Using decorrelation stretch to enhance rock art images.  American 

Rock Art Research Association Annual Meeting 28, 2005. 

HARRINGTON, N. Living with the Dead: Ancestor worship and mortuary ritual in 

Ancient Egypt. Oxford: Oxbow Books, 2013. 

HARTWIG, M. Tomb painting and identity in Ancient Thebes, 1419-1372 BC. 

Brepols: Turnhout, 2004. 

HARTWIG, M. An Examination of Art Historical Method and Theory. A Case 

Study. En Methodik und Didaktik in der Ägyptologie (pp. 313-326). Brill Fink. 

-----. 2016. Method in Ancient Egyptian Painting. En A.Valérie & F. Tiradritti (eds.) 

Artists and painting in ancient Egypt (pp. 28-56). Studi Poliziani di Egittologia 1, 

Montepulciano: Missione Archeologica Italiana a Luxor, 2011. 

HARTWIG, M; LETERME, K. Visual and Archaeometric Analysis of the Paintings. 

En M. Hartwig (ed.) The Tomb Chapel of Menna. The Art, Culture and Science of 

Painting in an Egyptian Tomb (pp. 133-147). Cairo: The American University in 

Cairo Press, 2013. 

HODDER, I. The Domestication of Europe. Structure and Contingency in Neolithic 

Societies. Oxford: Basil Blackwell, 1990. 

HORNUNG, E; KRAUSS, R; WARBUTON, D. Ancient Egyptian Chronology. 

Leiden/Boston: Brill, 2006. 

JONES, A. Memory and Material Culture. Cambridge: Cambridge University Press, 

2007. 

KAMPP, F. Die thebanische Nekropole. Die thebanische Nekropole zum Wandel des 

Grabgedankens von der XVIII. bis zur XX. Dynastie. Mainz am Rhein, 1996. 

KAMPP-SEYFRIED, F. The Theban necropolis: an overview of topography and 

tomb development from the Middle Kingdom to the Ramesside period. En N. 

Strudwick & H. Taylor (eds.) The Theban Necropolis. Past, Present and Future (pp. 

2-10). Londres: The British Museum Press, 2003. 

KANTOR, H.J. Plant ornament-its origin and development in the Ancient Near east. 

Tesis Doctoral. Chicago: The University of Chicago, 1945. 

KAPER, O. The Astronomical Ceiling of Deir el-Haggar in the Dakhleh Oasis. The 

Journal of Egyptian Archaeology 81: p.175-195, 1995. 



253 
 

LABOURY, D. Tracking Ancient Egyptian Artists, a Problem of Methodology. The 

Case of the Painters of Private Tombs in the Theban Necropolis during the Eighteenth 

Dynasty. En K. A. Kóthay (ed.) Art and Society Ancient and Modern Contexts of 

Egyptian Art (p. 199-212 ). Budapest: Museum of Fine Arts, 2012. 

LABOURY, D. Tradition and Creativity Toward a Study of Intericonicity in Ancient 

Egyptian Art. En T. Gillen (ed.) (Re)productive Traditions in Ancient Egypt (p. 229-

258). Collection Ægyptiaca Leodiensia 10. Presses Universitaires de Liège, 2017. 

LABOURY, D; TAVIER, H. In search of painters in the Theban necropolis of the 

18th Dynasty. En V. Angenot & F. Tiradritti (eds.) Artists and Painting in Ancient 

Egypt (p. 57-77). Studi Poliziani di Egittologia 1. Montepulciano: Missione 

Archeologica Italiana a Luxor, 2016 

LAMOTTA, V.M; SCHIFFER, M.B. Behavioral Archaeology. Toward a New 

Synthesis. En I. Hodder (ed.) Archaeological Theory Today (p. 14-64). Cambridge: 

Polity Press, 2001. 

LEMONNIER, P. Elements for an Anthropology of Technology. Ann Arbor: The 

University of Michigan Press, 1992 

LEFÉBURE, M.G. Les hypogées royaux de Thèbes: Première Division: Le tombeau 

de Séfi Ier. París: Ernest Leroux, 1886. 

LETERME, K; HARTWIG, M; VANDENABEELE, P. Development of a new 

visual analysis protocol for the methodological examination of Theban tomb 

paintings. Göttinger Miszellen 222: p.41-45, 2009. 

LEROI GOURHAN, A. Le Geste et la Parole I. Technique et Language. Paris: Albin 

Michel, 1964. 

LUCAS, G. The Archaeology of Time. London/Nueva York: Routledge, 2005. 

LULL, J; BELMONTE, A. The Constellations in Ancient Egypt. En J. A. Belmonte 

& M. Shaltout (eds.) Search of Cosmic Order. Selected Essays on Egyptian 

Archaeoastronomy (p. 157–194). Cairo: Supreme Council of Antiquities Press, 2009. 

MACKAY, E. Kheker friezes. Ancient Egypt 5: p.111-122, 1920. 

MACKAY, E. Theban borders of lotus and grapes. Ancient Egypt: p.39-41, 1921. 

MC QUINN, Z. Immortal Visages in the Diniacopoulos Collection: A Statue Group 

from Theban Tomb 318, 2012. 

MANNICHE, L. City of the Dead: Thebes in Egypt. Londres: British Museum 

Publications, 1987. 

MANNICHE, L. The tombs of the nobles at Luxor. Cairo: American University in 

Cairo Press, 1988. 

MANNICHE, L. The so-called scenes of daily life in the private tombs of the 

Eighteenth Dynasty: an overview. En N. Strudwick & J. H. Taylor (eds.) The Theban 

Necropolis: past, present and future (p. 42-45). Londres: British Museum Press, 

2003. 



254 
 

MANZI, L. Intervenciones y registro de daños en la tumba de Neferhotep, la colina 

de el-Khokha, Tebas occidental, Egipto. Avances Revista del Área Artes 

(Universidad Nacional de Córdoba) 16: p.187-201, 2009-2010. 

MANZI, L. Mirando paredes. Análisis de la estratigrafía vertical en la tumba de 

Neferhotep –TT49-, Tebas occidental, Egipto. En Actas de las IV Jornadas de 

Investigación y III Jornadas de Extensión (p. 1-12.). Facultad de Humanidades y 

Ciencias de la Educación de la Universidad de la República. Montevideo: 

Universidad de La República, 2011. 

MANZI, L. La jerarquización del espacio a través de la distribución de tumbas 

privadas en Tebas occidental, Egipto, Trabajos de Egiptología 5(1): p.637-655, 

2012. 

MANZI, L. Lo explícito, lo insinuado y lo oculto en el paisaje tebano. En A. 

Brancaglion y C. Gama-Rolland (orgs.) Semna– Estudos de Egiptologia III (p. 122-

144) Río de Janeiro: Laboratório de Egiptologia do Museu Nacional, 2016. 

MANZI, L. Patrones espaciales en la resolución de palimpsestos en el oeste tebano. 

En A. Brancaglion y colaboradores (orgs.) Semna– Estudos de Egiptologia IV (pp. 

51-60) Río de Janeiro: Laboratório de Egiptologia do Museu Nacional, 2017. 

MANZI, L. Personas y lugares en el paisaje de Tebas ocidental, Egipto.  En A. 

Brancaglion y G. Chapot (orgs.) Semna– Estudos de Egiptologia V (pp. 90-105) Río 

de Janeiro: Laboratório de Egiptologia do Museu Nacional 2018. 

MEKHITARIAN, A. Egyptian Painting. Geneva: Skira Publications, 1954. 

MESKELL, L. Cycles of life and death: narrative homology and archaeological 

realities. World Archaeology 31(3): p.423-441, 2000. 

MESKELL, L. Object worlds in ancient Egypt: material biographies past and 

present (Materializing culture). Oxford: Berg Publishers, 2004. 

MESKELL, L. Memory Work and Material Practices. Memory work: archaeologies 

of material practices: p.233-243, 2008. 

MILLER, D. Materiality: an introduction. En D. Miller, L. Meskell, M. Rowlands, 

F. R. Myers & M. Engelke (eds.) Materiality (p. 1-50). Duke University Press, 2005. 

MILLS, B; WALKER, W. Memory, Materiality and Depositional Practice. En B.  

Mills & W. Walker (eds.) Memory Work (p.3-23). Santa Fe: School for Advanced 

Research Press, 2008. 

M.M.A photos. New York, Metropolitan Museum of Art. Tomadas por The Egyptian 

Expedition. Prints of Series T en the Griffith Institute, Ashmolean Museum, Oxford, 

1939. 

MOLINERO POLO, A.M. A Bright Night Sky over Karakhamun: the Astronomical 

ceiling of the main burial chamber in TT 223. Tombs of the South Asasif Necropolis: 

Thebes, Karakhamun (TT 223), and Karabasken (TT 391) in the Twenty-fifth 

Dynasty. Cairo: American University in Cairo Press, 2013. 

NAGEL, A. Painters’ workshops in the Ancient Near East: a reassessment. En S. 

Gondet & E. Haerinck (comp.) Acta Iranica. L’orient est son jardin hommage à 

Rémy Boucharlat 58 (pp. 379-388). Leuven, Paris: Peeters, 2018. 



255 
 

NASH, W.L. The tombs of ancient Egypt. The “Scarab” club papers I. California: 

Privately printed, 1909. 

NEUGEBAUER, O; PARKER, R.A. Egyptian astronomical texts, III: Decans, 

planets, constellations and zodiacs. Providence, RI (USA): Brown University Press, 

1969. 

NICHOLSON, P; SHAW, I. (eds.) Ancient Egyptian Materials and Technology. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2000. 

PEREYRA, M.V. Espacio y tiempo ritual en la antigua Tebas. Consideraciones en 

torno a su representación. Revista Mundo Antigo 1(1): p.68-85, 2012. 

PEREYRA, M.V; MANZI, L. La misteriosa renovación del cosmos. En C. Onaha y 

L. Rodríguez de la Vega (comps.) Colección Aladaa (pp. 1241-1257). La Plata: 

ALADAA, 2013. 

PEREYRA, M.V; FANTECHI, S; ZINGARELLI, A. Figuration of an Egyptian 

Theban Tomb belonging to Ay’s Reign: TT49. En J.C. Goyon & Ch. Cardin (eds.) 

Proceedings of the Ninth International Congress of Egyptologists (Orientalia 

Lovaniensia Analecta 150) (pp.1485-1494). Leuven-Paris-Dudley: Peeters, 2007. 

PETRIE, W.M.F. Egyptian decorative art. Nueva York: Dover Publications, 1999 

[1895]. 

POGO, A. The Astronomical Ceiling-Decoration in the Tomb of Senmut (XVIIIth 

Dynasty). Isis 14(2): p.301-325, 1930. 

PORTER, B; MOSS, R. Topographical Bibliography of Ancient Egyptian 

Hieroglyphic Texts, Reliefs and Painting V. Upper Egypt Sites. Oxford, 1927. 

PORTER, B; MOSS, R. Topographical bibliography of Ancient Egyptian 

hieroglyphic texts, reliefs and paintings, I: The Theban Necropolis, I: Private tombs. 

Oxford, 1960 

PRISKIN, G. The Constellations of the Egyptian Astronomical Diagrams. ENiM 12: 

p.137-180, 2019. 

REDE, M. Materiality and History: some Reflections. En E. Maynart, C. Velloza & 

R. Lemos (eds.) Perspectives on Materiality in Ancient Egypt: Agency, Cultural 

Reproduction and Change (p. 74-86). Oxford: Archaeopress. 2018. 

RICHARDS, C. Monumental choreography: architecture and spatial representation 

in late Neolithic Orkney. En C. Tilley C (ed.) Interpretative Archaeology (pp. 143-

178). Oxford: Berg, 1993. 

RIEGL, A. Stilfragen: Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik. Berlín: 

Verlag Von Georg Siemens, 1893. 

ROBB, J. Beyond Agency. World Archaeology 42(4): p.493-520, 2010. 

ROSELLINI, I. The Monuments of Egypt and Nubia. Cairo: The American 

University in Cairo Press, 2003 [1832-1833]. 

SADEK, A.A. Le plafond astronomique du Ramesseum. Memnonia I: p.135-141, 

1990/1991. 



256 
 

SAKURAI, K; YOSHIMURA, S; KONDO, J. Comparative Studies of Noble Tombs 

in Theban Necropolis. Japan: Waseda University, 1988. 

SCHIFFER, M.B. The Material Life of Human Beings. Artifacts, Behavior, and 

Communications. London and New York: Routledge, 2002 [1999]. 

SHAW, M.C. Ceiling Patterns from the Tomb of Hepzefa. American Journal of 

Archaeology 74(1): p.25-30, 1970. 

SHEHAB, N. Xkr (Kheker) frieze in ancient Egypt. Journal of the General Union of 

Arab Archaeologists 2(2): p.132-158, 2017. 

SKIBO, J; SCHIFFER, M.B. People and Things. A behavioral Approach to Material 

Culture. New York: Springer, 2008. 

STRUDWICK, N. The Tomb of Pharaoh's Chancellor Senneferi at Thebes (TT99). 

Oxford: Oxbow, 2016. 

STRUDWICK, N; STRUDWICK, H. A Guide to the Tombs and Temples of Ancient 

Luxor. Thebes in Egypt. Eslovenia: British Museum Press, 1999. 

SYMONS, S. Ancient Egyptian astronomy: timekeeping and cosmography in the 

new kingdom. Tesis Doctoral. University of Leicester, 1999. 

TEFNIN, R. Discours et iconicité dans l’art égyptien. Annales d’histoire de l’art et 

d’Archéologie, Université libre de Bruxelles 5(82): p.5-17, 1983. 

TEFNIN, R. Discours et iconicité dans l’art égyptien. Göttinger Miszellen 79: p.55-

69, 1984. 

THOMAS, J. Time, Culture and Identity. An interpretive archaeology. Londres y 

Nueva York: Routledge, 1996. 

THOMAS, J. Archaeologies of place and landscape. En I. Hodder (ed.) 

Archaeological Theory Today (pp.165- 186). Cambridge: Polity Press, 2001. 

TILLEY, C. A Phenomenology of Landscape. Londres: Berg, 1994. 

TILLEY, C. Phenomenological approaches to landscape archaeology. En B. David 

& J. Thomas (eds.) Handbook of Landscape Archaeology (pp. 271-276). Los 

Angeles: Left Coast Press, 2008. 

VÉRTES, K. The Epigraphic Survey. Miscellaneous. Digital Epigraphy. Disponible 

en: https://oi.uchicago.edu/research/publications/misc/digital-epigraphy, 2018. 

VON LIEVEN, A. Astronomical Ceilings, Egypt. The Encyclopedia of Ancient 

History. Nueva York: John Willey & Sons, 2013. 

WILKINSON, R. New Kingdom Astronomical Paintings and Methods of Finding 

and Extending Direction. Journal of the American Research Center in Egypt 28: 

p.149-154, 1991. 

WILKINSON, J. Manners and Customs of ancient Egyptians. Londres: J. Murray, 

1859 [1837]. 

WILKINSON, J. MSS. Papers from travels. Griffith Institute. 



257 
 

WILSON, E. Ancient Egyptian Designs. Londres: British Museum Publications, 

1986. 

YOMAHA, S. La tumba como espacio ritual. En Actas de las XII Jornadas 

Interescuelas/ Departamentos de Historia. San Carlos de Bariloche: Universidad 

Nacional del Comahue. Disponible en: http://cdsa.aacademica.org/000-008/224.pdf, 

2009. 

YOMAHA, S.  "La imagen como fenómeno religioso" Una interpretación de los 

rituales de ofrenda funeraria en tumbas del reino nuevo egipcio. XIV Jornadas 

Interescuelas/Departamentos de Historia. Departamento de Historia de la Facultad 

de Filosofía y Letras. Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza. Disponible en 

https://www.aacademica.org/000-010/6, 2013. 

YOSHIMURA, S. Excavating in Egypt for 40 years. Waseda University Expedition 

1966-2006. Tokio: Akht, 2008. 

ZINGARELLI, A. Argentine Mission Final Report. Amenmose Project. Theban 

Tomb 318. Sheikh Abd el-Qurna, Luxor, Egypt. 1st Season. January 20th-February 

20th. Ministry of Antiquities of Egypt. Luxor & Gizah, Egypt, 2020. 

 

15. IMPÉRIO NEOASSÍRIO ÀS MARGENS ORIENTAIS DO 

MEDITERRÂNEO ANTIGO (SÉCULOS IX-VII A.C.): RELAÇÕES 

COMERCIAIS, TROCAS CULTURAIS E A IDENTIDADE ASSÍRIA, 219 

ASCALONE, E. Mesopotamia: Asirios, sumerios y babilonios. Barcelona: Electa, 

2006. 

DEZSÖ, T.; VÉR, Á. Assyrians and Greeks: the nature of contacts in the 9th-7th 

centuries BC. Acta Antiqua Academiae Scientiarium Hungaricae, 53, Budapeste, 

2013, p. 325-359 

FALES, M. The Composition and structure of the Neo-Assyrian Empire: Ethnicity, 

Language and Identities. In: ROLLINGER, R. (ed.). Conceptualizing Past, Present 

and Future: Proceedings of the Ninth Symposium of the Melammu Project Held in 

Helsinki, Finlândia, Maio, 2015. Melammu Symposia 9. Helsinki, 2015, p. 443-494.  

KRAMER, S. Mesopotâmia: o berço da civilização. Rio de Janeiro: José Olympio, 

1980.  

LANFRANCHI, G. B. The Ideological and Political Impact of the Assyrian Imperial 

Expansion on the Greek World in the 8th and 7th Centuries BC. In: ARO, S.; 

WHITING, R. M. (eds.): The Heirs of Assyria. Proceedings of the Opening 

Symposium of the Assyrian and Babylonian Intellectual Heritage Project Held in 

Tvärminne, Finlândia, Outubro, 1998. Melammu Symposia I. Helsinki, 2000, p. 7-

34. 

LIMA, A. C. C. O “fenômeno orientalizante” e as olarias de Corinto: representações 

de animais e de signos identitários no século VII a.C. In: BAPTISTA, L. V.; 

VASQUES, M. S. (orgs.). Identidade no Mundo Antigo: pesquisas, diálogos e 

apropriações. Curitiba: Ed. Prismas, 2017, p. 39-55. 



258 
 

LIMA, A. C. C. O.  O “espaço do fabuloso” e a representação de animais na cerâmica 

coríntia no século VII a.C. Revista Tempo, v. 21, n. 38, Dossiê Imagética de vasos 

gregos. 2015. p. 01-17. 

LIVERANI, M. El Antiguo Oriente: Historia, sociedad y economía. Barcelona: 

Crítica, 1995. 

PARPAS, A. P. The Assyrian Empire and Cyprus. CreateSpace Independent 

Publishing platform, 2018.  

MACGINNIS, J. Population and Identity in the Assyrian Empire: A Case Study. In: 

CETREZ, O.; DONABED, S.; MAKKO, A. (eds.). The Assyrian Heritage: Threads 

of Continuity and Influence. Uppsala: Uppsala University Library, 2012, p. 131-153. 

PARKER, B. J. Geographies of Power: Territoriality and Empire during the 

Mesopotamian Iron Age. Archaeological Papers of the American Anthropological 

Association, v. 22, n. 1, p. 126-144, 2012. 

PARPOLA, S. National and Ethnic Identity in the Neo-Assyrian Empire and 

Assyrian Identity in Post-Empire Times. Journal of Assyrian Academic Studies, v. 

18, n. 2, 2004, p. 5-22. 

ROUX, G. Mesopotamia: Historia política, econômica y cultural. Madrid: Akal, 

1987.  

SANTOS, D. V. C. dos. De tablet para tablet ‐ novas ferramentas para a pesquisa e o 

ensino da história das culturas cuneiformes na era digital. Revista Tempo e 

Argumento, Florianópolis, v. 6, n. 12, p. 212‐241, mai./ago., 2014.  

SILVA, R. K. P. da. Guerra, soberania, ordem e equilíbrio cósmico: representações 

sociais em relevos neoassírios (884-727 a.C.). Dissertação (Mestrado em História) – 

PPGH, UFRN. 1.v. Natal, 2016.  

TAKLA, P. R. Desenvolvimento do esquema decorativo das salas do trono do 

período neo-assírio (934-609 a.C.): imagem, texto e espaço como veículos da 

retórica real. 1.v. Dissertação (Mestrado em Arqueologia) – MAE, USP. São Paulo, 

2008.  

VLASSOPOULOS, K. Greeks and Barbarians. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2013. 



259 
 

SOBRE OS AUTORES 

Prof.ª Dr.ª Aikaterini Lefka 

▪ Perfil Institucional: European School Brussels III - Hellenic Institute of 

Cultural Diplomacy in Belgium. 

▪ E-mail: alefka@helenskestudije.me 

 

Prof. Dr. Alair Figueiredo Duarte 

▪ Perfil Institucional: Pós-doutorando em História pelo PPGH-UERJ; É 

Doutor em História Comparada, pela Universidade Federal do Rio de Janeiro 

(UFRJ). Mestre em História Comparada, UFRJ e Graduado em Filosofia, 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ). Tem experiência na área 

de História Antiga, com ênfase em Guerra e Teatro Grego. Possui estágio de 

pesquisa supervisionado pelo Centro de Estudos Clássicos e Humanísticos da 

Universidade de Coimbra e pela École Française D' Athenes. 

▪ E-mail: epibatai@outlook.com.br 

 

Prof. Dr. Belchior Monteiro Lima Neto 

▪ Perfil Institucional: Professor de História da África do Departamento de 

História da Universidade Federal do Espírito Santo, Coordenador e membro 

permanente do Programa de Pós-Graduação em História Social das Relações 

Políticas (Ufes). Pesquisador do Laboratório de Estudos sobre o Império 

Romano, seção Espírito Santo (Leir/ES), tendo pesquisa financiada pelo 

Edital Universal da Fapes. 

▪ ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4119-596X 

 

Prof. Dr. Claudio Umpierre Carlan 

▪ Perfil Institucional: Professor Associado III de História Antiga do Programa 

de Pós-graduação em História Ibérica.  

▪ E-mail: claudio.carlan@unifal-mg.edu.br  

 

 

 



260 
 

Prof. Mestrando Edjalma Nepomoceno 

▪ Perfil Institucional: Mestrando no Programa de Pós-Graduação em História 

Social das Relações Políticas (PPGHis) da Universidade Federal do Espírito 

Santo (Ufes), sob orientação do Prof. Dr. Belchior Monteiro Lima Neto. 

Vinculado ao Laboratório de Estudos sobre o Império Romano, seção ES. 

Bolsista financiado pela Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 

Nível Superior (Capes).  

▪ E-mail: edjalma.contato@gmail.com 

 

Prof. Dr. Emerson Facão  

▪ Perfil Institucional: Doutor em Filosofia/Puc-Rio. Pesquisador do Nufa 

(Núcleo de Estudos de Filosofia Antiga da Puc-Rio) e do Centro Cultural da 

Fundição Progresso. Professor no curso de especialização em Filosofia 

Antiga da Puc-Rio e no curso de Criação Poética e Filosofia no Centro 

Cultural da Fundição Progresso. 

▪ E-mail: thrasymachus@live.com 

 

Prof.ª Dr.ª Eva Amanda Calomino 

▪ Perfil Institucional: Instituto Multidisciplinario de Historia y Ciencias 

Humanas-Consejo Nacional de Investigaciones Ciebtíficas y Técnicas 

(IMHICIHU-CONICET)/ FFyL-Universidad de Buenos Aires, Argentina. 

Doctora en Arqueología por la Facultad de Filosofía y Letras de la 

Universidad de Buenos Aires (FFyL, UBA, Argentina). Especializada en arte 

rupestre y mobiliar, cerámica, Arqueología del Paisaje y estudios sobre 

materialidad. Ha realizado trabajos de campo e investigación en Argentina, 

Bolivia, España y Egipto, y ha colaborado con múltiples proyectos de 

investigación nacionales e internacionales. Ha impartido clases en la UBA, 

publicado artículos, libros y capítulos de libros sobre sus temas de 

investigación, y ha presentado ponencias y conferencias en Argentina y el 

extranjero. Ha desarrollado su investigación doctoral sobre los paisajes 

arqueológicos del arte rupestre de Los Algarrobales, en el noreste de la 

provincia de Catamarca. Actualmente, desarrolla su investigación 

posdoctoral sobre el conjunto de small finds en contextos domésticos del sitio 

arqueológico Tell el-Ghaba (Norte se Sinaí, Egipto) entre los siglos X y VII 



261 
 

a.C. (beca interna posdoctoral otorgada por el Consejo Nacional de 

Investigaciones Científicas y Técnicas-CONICET),  es miembro de la Misión 

Arqueológica Argentina en Tell el-Ghaba, del Proyecto Amenmose (misión 

arqueológica argentina en la Tumba Tebana 318), del Proyecto Paisaje 

Humano en Tres Cruces (Jujuy, Argentina) e investigadora senior del Centro 

de Estudios de Historia del Antiguo Oriente de la Pontificia Universidad 

Católica Argentina (CEHAO, UCA, Argentina).  

▪ E-mail: calomino.eva@gmail.com 

 

Prof. Doutorando Felipe Nascimento de Araujo 

▪ Perfil Institucional: Doutorando do Programa de Pós-Graduação em 

História da Universidade do Estado do Rio de Janeiro (PPGH/UERJ). Mestre 

pela mesma instituição com bolsa CAPES e contemplado com a bolsa “aluno 

nota 10” da FAPERJ em 2017, com estágio de pesquisa realizado na École 

Française d’Athènes (EFA) em 2018. Pesquisador integrante do Núcleo de 

Estudos da Antiguidade (NEA/UERJ). Bolsista da Coordenação de 

Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) de doutorado. 

Orientadora: Maria Regina Candido. 

▪ E-mail: felipefmna@gmail.com 

 

Prof. Dr. Gilvan Ventura da Silva 

▪ Perfil Institucional: Professor Titular de História Antiga da Universidade 

Federal do Espírito Santo (Ufes).  Doutor em História pela Universidade de 

São Paulo, bolsista produtividade 1-C do CNPq e pesquisador do Laboratório 

de Estudos sobre o Império Romano (Leir). No momento, executa o projeto 

Migração, movimento e desordem na cidade pós-clássica: Antioquia e os 

efeitos da dinâmica populacional (356-397 d.C.). 

▪ E-mail: gil-ventura@uol.com.br 

 

Prof. Dr. José Roberto de Paiva Gomes 

▪ Perfil Institucional: Pós-doutorando pelo Programa de Pós-graduação em 

História da UERJ. Pesquisador do Núcleo de Estudos da Antiguidade da 

UERJ. Docente do CEHAM – Curso de especialização em História Antiga e 

Medieval da UERJ. 



262 
 

▪ E-mail: alcaeusappho@gmail.com 

 

Prof. Dr. Junio Cesar Rodrigues Lima  

▪ Perfil Institucional: autor do livro Flávio Josefo: o paradigma de 

circularidade cultural entre as comunidades judaicas e a sociedade romana na 

Urbs do século I d.C., pesquisador do Núcleo de Estudos da Antiguidade - 

UERJ desde 2008, fazendo parte da linha de pesquisa CNPq Discurso, 

Narrativa e Representação. Possui doutorado e mestrado pelo Programa de 

Pós-graduação em História da Universidade do Estado do Rio de Janeiro, com 

área de concentração em História Política e linha de pesquisa Política e 

Cultura. Sua tese de doutorado versou sobre o tema Cesareia Marítima: uma 

análise sociocultural do plano urbanístico de Herodes Magno no século I d.C. 

Nela ele desenvolveu os conceitos de Identidade Interseccional, Ponto de 

Referência Mnemônica, Discurso Urbano Materializado e Etnocidade. 

▪ E-mail: revjuniocesar@gmail.com 

 

Prof.ª Dr.ª Katia M. P. Pozzer 

▪ Perfil Institucional: UFRGS, Doutora em História, Bacharel e licenciada em 

História pela UFRGS, doutorado em História na Université de Paris I 

(Panthéon-Sorbonne) em 1996 e Pós-doutorado na Université de Paris X - 

Nanterre em 2011. Atualmente é Professora Adjunta do Curso de História da 

Arte, no Instituto de Artes e do Programa de Pós-graduação em História da 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Coordena o Laboratório de 

Estudos da Antiguidade Oriental (LEAO) e é líder de grupo de pesquisa no 

CNPq. Em 2011 atuou como Pesquisador Visitante no Grupo de Pesquisa 

Histoire et Archéologie de l'Orient Cunéiforme (HAROC), na Maison René-

Ginouvès, Arqueologia e Etnologia - CNRS, Université de Paris I - Panthéon-

Sorbonne e Université de Paris Ouest-Nanterre - La Défense, na França. Atua 

na área de História da Arte Antiga e Medieval, com ênfase em História da 

Arte Oriental, em Metodologia da Pesquisa em História da Arte, em História 

Antiga Oriental e em Teoria e Metodologia da História. Atualmente coordena 

o projeto de pesquisa Gênero, Representação e Simbolismo na Arte 

Mesopotâmica com apoio do CNPq, da FAPERGS e da UFRGS. 

▪ E-mail: katia.pozzer@ufrgs.br 



263 
 

Prof.ª. Dr.ª Leila Salem 

▪ Perfil Institucional: Instituto de Investigación en Humanidades y Ciencias 

Sociales (IdIHCS -Conicet), Facultad de Humanidades y Ciencias de la 

Educación, Universidad Nacional de La Plata (Fahce -UNLP), Argentina. 

Doctora en Historia (área: Egiptología) (2013) por la Facultad de 

Humanidades de la Universidad Nacional de La Plata. Publicó numerosos 

artículos en revistas sobre temas relacionados con la literatura egipcia 

antigua, la memoria cultural y los rituales de nacimiento, entre otros. Sus 

intereses intelectuales son la literatura de viajes, la ficción, las memorias y la 

formación de la egiptomanía y la egiptología en América del Sur, 

especialmente en Argentina. Su perspectiva teórica retoma algunos conceptos 

de los Estudios Culturales y Subalternos Latinoamericanos y de los Estudios 

de Cultura Material. Actualmente es miembro del Proyecto Amenmose, una 

misión arqueológica en Theban Tomb 318 (Luxor, Egipto). 

▪ E-mail: leilasalemunlp@gmail.com 

 

Prof. Dr. Lucas Rodrigo 

▪ Perfil Institucional: Universidad Nacional de Lomas Zamora - Facultad de 

Ciencias Sociales, Argentina.  

▪ E-mail: estudiosmitologicos@gmail.com 

 

Prof. Dr. Macsuelber de Cássio Barros da Cunha 

▪ Perfil Institucional: Doutor em História pelo Programa de Pós-Graduação 

em História da Universidade Federal de Goiás. Membro do Laboratório de 

Estudos sobre o Império Romano (LEIR-GO). 

▪ E-mail: macsuelber@hotmail.com 

 

Prof.ª Dr.ª María Cecilia Colombani 

▪ Perfil Institucional: Universidad de Morón/Universidad de Mar del 

Plata/UBACyT.  

▪ E-mail: ceciliacolombani@hotmail.com 

 

 

 



264 
 

Prof.ª Dr.ª Maria Regina Candido 

▪ Perfil Institucional: Doutorado em História Social pela Universidade 

Federal do Rio de Janeiro com estágio na EFA: Escola Francesa de 

Atenas/Grécia, Mestrado em História Social pela Universidade Federal do 

Rio de Janeiro, Graduação em História/UFRJ e Comunicação 

Social/Jornalismo na Faculdade Estácio de Sá. Professora Associado da 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro/UERJ, coordenadora do Núcleo de 

Estudos da Antiguidade/NEA/UERJ e do Curso de Especialização de História 

Antiga e Medieval/CEHAM da UERJ (Lato Sensu). Coordenação do 

PPGH/UERJ de 2019-2021. Pesquisadora de Produtividade do CNPq. Atuou 

como avaliadora do INEP/MEC 2006 - 2017 na área de Comunicação Social 

e História. Participa do programa de Pós-graduação da História/PPGH da 

UERJ e da Pós-Graduação de História Comparada/PPGHC/UFRJ. Tem 

experiência na área de História, Filosofia, Antropologia e Arqueologia com 

ênfase em sociedades antigas grega e romana. Interage com a área de Teoria 

e Metodologia na construção do conhecimento em História aplicados 

principalmente nos temas sobre: rituais, práticas mágicas, análise de 

discursos, práticas sociais, política e na recepção dos estudos clássicos. 

▪ E-mail: medeiacandido@gmail.com 

 

Prof. Doutorando Ruan Kleberson Pereira da Silva 

▪ Perfil Institucional: Mestre (2014-2016) e doutorando (2021) em História 

pelo Programa de Pós-Graduação em História (PPGH) da Universidade 

Federal do Rio Grande do Norte (UFRN), sob a orientação da Prof.ª Dr.ª 

Marcia Severina Vasques.  

▪ E-mail: ruankpsilva@gmail.com 



 


