
 



UNIVERSIDADE DO ESTADO DO RIO DE JANEIRO 
NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

ISSN: 1984 -3615 

 

FICHA CATALOGRÁFICA 
 
 

 
 

 

Maria Regina Candido (Org) 

 Alair Figueiredo Duarte 

Carlos Eduardo da Costa Campos 

José Roberto de Paiva Gomes  

Junio Cesar Rodrigues Lima 

Luis Filipe Bantim de Assumpção 

Tricia Magalhães Carnevale 

 
 
 
NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
Rua S. Francisco Xavier, 524, Maracanã – RJ 
Prédio João Lyra Filho, 9º andar,  bloco A, sala 9030 
Tel. (21) 2334-0227 
www.nea.uerj.br 
 

 

 



UNIVERSIDADE DO ESTADO DO RIO DE JANEIRO 
NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

ISSN: 1984 -3615 

 

SUMÁRIO 
 

ESPECIALIZAÇÃO MILITAR E TALASSOCRACIA: A HEGEMONIA ATENIENSE NO SÉCULO V A.C.  
Alair Figueiredo Duarte ................................................................................................................................ .................................. 01 

IMPERIALISMO E ROMANIZAÇÃO: NOVOS SIGNIFICADOS  
Ana Carolina Caldeira Alonso............................................................................................................................................. ........... 11 

“O RENASCIMENTO CARTAGINÊS NA OBRA “HISTÓRIAS” DE POLÍBIO: TRANSFORMAÇÕES 
POLÍTICO-MILITARES NO MEDITERRÂNEO OCIDENTAL”  
André Felipe Wielgosz Leite............................................................................................................................. .............................. 19 

POLÍTICA TERRITORIAL ROMANA NO NORTE DA ÁFRICA  
Antonia Vento............................................................................................................................. ......................................................... 27 

ESTRABÃO E A INTEGRAÇÃO DAS PROVÍNCIAS DA GÁLIA E DA HISPÂNIA AO IMPÉRIO 
ROMANO: PROPAGANDA OU GÊNERO LITERÁRIO?  
Bruno dos Santos Silva............................................................................................................................. ........................................ 39 

A ESTELA DA RESTAURAÇÃO DE TUTANKHAMON  
Cintia Prates Facuri ............................................................................................................................. ............................................. 47 

IBN KHÂLDUN: BASES RELIGIOSAS E O CONCEITO DE ‘ASABIYYA PARA A FORMAÇÃO DE UM 
IMPÉRIO  
Danielle da Silva Tavares............................................................................................................................. ................................... 57 

A ABOMINAÇÃO DA DESOLAÇÃO: A FIGURA DO REI IMPIO APLICADA A ANTIOCO IV, EPÍFANES  
Diego Lopes da Silva ............................................................................................................................. ............................................ 65 

ASPECTOS DE UMA PROPOSTA ACERCA DA CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE ERUDITA NO 
MEDITERRÂNEO DO SÉCULO XIV  
Elaine Cristina Senko ................................................................................................................................ ....................................... 75 

MERCADORES DA ATENAS CLÁSSICA: QUESTÕES DE ECONOMIA E SOCIEDADE  
Gabriel da Silva Melo ............................................................................................................................. .......................................... 87 

AS RELAÇÕES ENTRE A NOBILITADE DE DANTE E A VALENTIOR PARS DE MARSÍLIO DE PÁDUA  
Gabriel Ferreira de Almeida Paizani ............................................................................................................................. ............ 101 

FILÓSTRATO Y LA VIOLENCIA EN SUS IMÁGENES,  ¿PRÁCTICAS IMPERIALISTAS DE UN SOFISTA EN 
EL MEDITERRÁNEO ANTIGUO?  
Ivana S. Chialva ............................................................................................................................. ..................................................... 113 

UMA IMAGEM DO IMPERATOR TEODÓSIO I  
Janira Feliciano Pohlmann ............................................................................................................................. ............................... 133 

IMPERIALISMO E DIVERSIDADE CULTURAL: UM OLHAR SOBRE A EXPERIÊNCIA IMPERIALISTA 
ROMANA NA JUDÉIA  
Junio Cesar Rodrigues Lima ............................................................................................................................. ............................. 145 

AS CARTAS DE AMARNA E AS RELAÇÕES INTERNACIONAIS NO EGITO DO FINAL DA XVIII 
DINASTIA  
Liliane Cristina Coelho ............................................................................................................................. ....................................... 157 

  



UNIVERSIDADE DO ESTADO DO RIO DE JANEIRO 
NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

ISSN: 1984 -3615 

A HÉLADE NO PERÍODO CLÁSSICO, ENTRE O IMPERIALISMO ATENIENSE E A HEGEMONIA 
ESPARTANA – UM ESTUDO CONCEITUAL  
Luis Filipe Bantim de Assumpção ................................................................................................................................ ................ 

 
 
167 

COMO PLUTARCO DESCREVE ALEXANDRE DA MACEDÔNIA?  
Marcio Felipe Almeida da Silva ....................................................................................................................................................  181 

O LIVRO SIRÍACO DE DANIEL  
Marcus Vinicius Ramos ................................................................................ ...................................................................................  193 

O POVO QUER UM REI: UM ENSAIO SOBRE A ARQUEOLOGIA DA SERVIDÃO  
Orestes Jayme Mega  | Antonio Carlos R. de A. M. Silva ......................................................................................................  203 

ALGUMAS CONSIDERAÇÕES ACERCA DAS IDADES DO MUNDO INDIANAS  
Raul B. Maravalhas ...................................................................... .....................................................................................................  217 

ENTRE HISTÓRIA E ARQUEOLOGIA: RELIGIÃO OFICIAL, POPULAR E PRIVADA NUM 
ASSENTAMENTO EGÍPCIO DO REINO NOVO: O CASO DE AMARNA  
Rennan de Souza Lemos ................................................................................................................................ ................................. 227 

O VERDADEIRO DEUS EM CUJAS MÃOS SE ACHAM TODOS OS REINOS: AGOSTINHO DE HIPONA E 
OS PRESSUPOSTOS DO “IMPÉRIO” DE DEUS NA TERRA  
Wendell dos Reis Veloso ......................................................................................................... ......................................................... 239 

 

 



 

 

ESPECIALIZAÇÃO MILITAR E TALASSOCRACIA: A HEGEMONIA 

ATENIENSE NO SÉCULO V A.C. 

Prof.  Ms  Alair Figueiredo Duarte (NEA/UERJ) 

 

Em Atenas, o armamento refletia a condição social do cidadão. Quando Sólon, ao 

início do século VI a.C., tomou medidas de erradicação da escravidão por dívidas e dividiu 

os grupos sociais segundo a riqueza agrícola, não somente reduziu poderes da aristocracia 

ateniense, mas também permitiu que grupos sociais ficassem evidenciados através das 

armas que utilizavam para combater nas guerras (JONES, 1997: 07). Aristocratas e 

oligarcas por serem abastados financeiramente, geralmente combatiam como Cavaleiros; 

pequenos proprietários de terras como Hoplitas (infantaria pesada) e indivíduos sem 

propriedades; cidadãos pobres e sem nenhum recurso que vivia de jornada de trabalho 

combatiam como Peltastas (infantaria ligeira) (GARLAN, In: VERNANT, 1993: 61-62). 

A Cavalaria era uma arma das elites sociais, pois além do alto custo de se manter 

um animal de grande porte como um cavalo, era preciso tempo disponível para se praticar 

a equitação. Este corpo militar era formado na sua maioria por cidadãos oriundos do 

segundo e primeiro segmento social instituído por Sólon, os Hippies e os 

Pentacossimedimminos. Sob a perspectiva militar, a Cavalaria era limitada não somente 

devido ao alto custo de manutenção de um cavalo, mas também por ser incapaz 

taticamente de penetrar as fileiras de lanças dos hoplitas formados em falange (GARLAN, 

In: VERNANT, 1993: 61-62).  É possível que por tais limitações atenienses somente se 

preocuparam em investir em um corpo militar de cavalara em período posterior ao seu 

investimento em uma frota naval, a qual traria benefícios estratégicos e políticos com 

maior rapidez. Através de uma esquadra poderosa o comércio pode ser intensificado 

reduzindo distancias, além de possibilitar o controle e domínio militar marítimo através de 

empórios
1
.  

Segundo Yvon Garlan, as pinturas de vasos que datam do início do século V a.C. 

retratam cenas de “aspirantes” a cavaleiros, pois ainda não havia ainda, na acepção da 

palavra, um corpo militar de cavalaria. Anteriormente ao período em foco, como podemos 

apreender das documentações que datam o período assim como da historiografia, há 

cidadãos que vão à guerra utilizando suas montarias, mais como forma de ostentar seu 

status e lugar social que por eficácia e estratégia militar. Foi Péricles em meados do mesmo 

                                                           
1
 Entreposto militar e comercial. 



Alair Figueiredo Duarte 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 2 - 

século quem teria dotado a pólis ateniense de um corpo de cavalaria regular. Em um 

primeiro momento iniciou com quinhentos cavaleiros, depois este número foi estendido a 

mil homens e mais duzentos arqueiros montados. A pólis dos espartanos, rival da política 

dos atenienses no século V a.C., somente veio se dotar de uma cavalaria constituída por 

quatrocentos homens, em 424 a.C. Este efetivo não ultrapassava um décimo do contingente 

que era empregado na Falange Hoplita (GARLAN, In, VERNANT, 1993: 61-63).   

A principal função tática da cavalaria até o século V a.C. estava restrita à 

exploração de terreno, desgastes da infantaria pesada inimiga e perseguição aos adversários 

derrotados que se encontrassem em fuga, sem, no entanto, tirar-lhe a vida. Somente no IV 

século é que ela ocupará maior importância tático-estratégica realizando movimentação 

articulada com infantaria. Sua equipagem de combate que envolvia o armamento era: uma 

lança curta que poderia ser usada como dardo; couraça leve, sem revestimento metálico; 

não havia estribos ou selas fixas e seus animais não usavam ferraduras (GARLAN, In, 

VERNANT, 1993: 61-63).  

Os cidadãos mais abastados combatiam como cavaleiros e os pequenos 

proprietários de terras dotavam-se de uma armadura hoplita constituindo a principal 

unidade de combate no período Clássico, a Falange Hoplita. Entretanto, aqueles que não 

detinham recursos como os Thetes (cidadãos do ultimo segmento censitário instituído por 

Sólon), constituíam o corpo de infantaria ligeira. 

Os cidadãos que combatiam na infantaria ligeira eram denominados, Peltastas; cujo 

nome provinha do seu escudo leve em forma de meia lua, feito de vime e coberto por uma 

camada de couro. A função tática da infantaria ligeira somente adquiriu proeminência 

estratégica ao final do século V a.C., quando a unidade teve a responsabilidade de proteger 

os flancos da Falange Hoplita. Até este momento estava restrita a lançar projéteis (pedras, 

dardos e flechas) à distância, incomodando o inimigo e não emitindo sinal efetivo de 

perigo (GARLAN, In: VERNANT, 1993: 63). A partir da Guerra do Peloponeso esta 

unidade ganha espaço nas estratégias militares devido a sua capacidade de mobilização 

diante dos hoplitas que trajavam uma pesada armadura (MOSSÉ, In: VERNANT, 1999: 

296). 

A marinha ateniense também foi uma opção aos cidadãos que não detinham 

recursos financeiros para comprar uma armadura de hoplita e muito menos condições de 

combater como cavaleiro. As embarcações de guerra eram construídas pelo κραίνω 



ESPECIALIZAÇÃO MILITAR E TALASSOCRACIA: A HEGEMONIA ATENIENSE NO SÉCULO V A.C. 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 3 - 

(kraino: governo) da pólis com impostos denominados Liturgias e Esphorai
2
 que recaiam 

sobre cidadãos ricos, como os Pentacossiomedimno. Assim muitos Thetes, por não 

necessitar arcar com os custos de financiamento do próprio armamento, tiveram a 

oportunidade de combater como remadores e marinheiros nos Trirremes, definindo um 

lugar social na pólis dos atenienses (CANFORA, In: VERNANT, 1993: 108109). 

Segundo Tucídides, a busca por recursos mercantis foi uma das motivações para 

que atenienses construíssem Trirremes; e foram os corintos os primeiros helenos que as 

construíram, como nos mostra a citação: “Corinto foi a primeira pólis em toda a Hélade 

onde foram construídas trirremes. Aminocles um construtor naval coríntio, fez quatro naus 

para os sâmios trezentos anos antes do fim da presente guerra” (TUCÍDIDES, I 13). 

Contudo, foi Temístocles que percebendo a potencialidade bélica dos Trirremes, lançou os 

pilares do objeto que seria a principal força militar ateniense no século V a.C. e que daria à 

pólis de Atenas projeção política.  

Por ocasião do seu arkontado em 493 a.C., Temístocles começa a fortificar a região 

do Pireu através do seu porto localizado em Atenas, substituindo a Baía de Phalerion 

como principal porta de acesso à cidade. Temístocles persuade seus concidadãos a utilizar 

os recursos excedentes provenientes dos veios de prata das minas de Laurion, para 

construir uma frota naval em lugar de compartilhar com a pólis, como era costume. 

Através disto, Temístocles cria um 

projeto visando à defesa da pólis e acaba 

por instituir as Liturgias em Atenas 

(GONDICAS, In: BRUN, 1999: 29-30). 

O principal argumento de Temístocles 

para convencer seus concidadãos, foi a 

disputa comercial que gerou um conflito 

contra Égina, ilha situada no Golfo 

Sarcônico região compreendida ente 

Atenas e o Peloponeso. Segundo Augustin Carteault  os Trirremes utilizados contra os 

                                                           
2
 Liturgias e Esphorai: As Liturgias tinham a finalidade de financiar festivais teatrais e principalmente a 

manutenção de Trirremes. Segundo Yvon Garlan, estes impostos eram bastante onerosos e podia ultrapassar 

6000 Drácmas, por isso teve-se que regulamentá-lo dividindo o seu custo.  No final da Guerra do Peloponeso 

pode ser dividida em duas trierarquias. (C.f. GARLAN, In, VERNANT, 1993: 62). Segundo Peter Jones: 

Liturgíai (liturgia), trata-se de um serviço voluntário, para a comunidade, mas, na democracia ateniense as 

liturgias eram compulsórias para aqueles que possuíssem muitos recursos. Já a Eisphorai, se tratava de um 

imposto de emergência de guerra. Estima-se que tal tributação pública, tenha sido estabelecida pela primeira 

vez ao início da Guerra do Peloponeso. (JONES, 1997: 234-235). 



Alair Figueiredo Duarte 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 4 - 

éginetas foram os mesmos utilizados durante as Guerras Greco-Pérsicas (CARTAULT, 

2001: 73). 

A geografia da Hélade, com diversas ilhas, tornava os navios um importante 

instrumento de comunicação; fundamental ao comércio. Durante o período Arcaico foram 

utilizados diversos tipos de embarcações com propulsão a remo como os Pentacontiéres 

(nau que exige somente 50 remadores). Porém foram os Trirremes (Triéres em grego), 

navio de guerra inventado pelos corinthos no século VII a.C., que suplantou a todos tendo 

hegemonia sobre os mares pelo menos até a era de domínio político dos romanos, seis 

séculos posteriormente. A principal característica do Trirreme está na sua velocidade e 

possibilidade de manobras (GONDICAS, In: BRUN, 1999: 29-30).  

O Trirreme tratava-se de uma nau de combate que poderia servir também para 

transporte e pesava de 70 a 90 toneladas; possuía 35/37 m de comprimento; 3,5 m de 

largura e era dotada de um aríete de ferro ou bronze na proa que servia para golpear as 

embarcações inimigas levando-as a pique. O Trirreme possuía um calado baixo que 

comprometia a sua navegação em águas profundas e em condições climáticas 

desfavoráveis. Sua tripulação se constituía de 200 homens assim divididos: 170 remadores 

(não escravos) postos em duas filas sobrepostas assim divididas, 27 nas inferiores, 27 nas 

do meio e 31 nas superiores; um estado maior formado por sete oficiais: um trierarca que 

comandava a embarcação
3
, um Kubernetes, responsável pelas manobras da nau; um 

Keulestes, oficial de remadores; um Prorates, oficial responsável pela vigilância da proa; 

dois Toikharkoi, um responsável pelo bombordo da nau e outro pela boreste; um 

Trieraulos, tocador de aulos responsável pela cadência das remadas; além de 13 

marinheiros, dentre eles um carpinteiro, que era responsável pela manutenção da 

embarcação e acompanhava todas as manobras; 10 Epíbates, infantaria de marinha ou 

marinheiros armados; totalizando 

duzentos homens (TAILLARD, In: 

VERNANT, 1999: 263). Segundo 

Peter Jones, de acordo com a 

necessidade, o Trirreme possuía 

capacidade máxima para comportar 

                                                           
3
 O Trierarca não precisaria, necessariamente, ser um marinheiro experiente. Poderia se tratar do fiador da 

embarcação ou de um proeminente cidadão. Suas funções eram, entre outras coisas, atuação política. (Cf. 

TAILLARD, In: VERNANT, 1999: 263). 



ESPECIALIZAÇÃO MILITAR E TALASSOCRACIA: A HEGEMONIA ATENIENSE NO SÉCULO V A.C. 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 5 - 

até 300 homens a bordo. Dentre a sua tripulação havia também, 4 arqueiros (JONES, 

1997:272).  

De acordo com as afirmações de A. Cartault havia diferenças entre os Trirremes 

destinados ao comércio e os destinados ao combate. Os primeiros, os quais eram voltados 

ao comércio, tinham o calado mais arredondado enquanto que os segundos eram mais 

delgados, atributo que permitia ao Trirreme de combate ganhar maior velocidade e realizar 

manobras mais rápidas (CARTAULT, 2001: 65-76).  Os Trirremes atenienses eram do 

mesmo modelo utilizado pelos sâmios, menos robustos que os utilizados por outras póleis, 

sobretudo, as peloponésias como a comunidade dos espartanos (CARTAULT, 2001: 70-

71). Tal peculiaridade contribui para compreendermos a origem da eficiência militar 

marítima dos atenienses que ao optarem por uma embarcação mais leve e ágil, 

compensavam a fragilidade em um choque direto com as embarcações inimigas. Uma 

embarcação com menos massa física seria capaz de proporcionar manobras evasivas mais 

rápidas e manobras furtivas mais eficientes.  

Com o aumento da esquadra e intensificação das operações navais do tipo anfíbias, 

semelhantes ao desembarque das tropas persas nas praias de Maratona em 490 a.C., é 

possível deduzir que houve um acréscimo na utilização da infantaria de marinha com 

combatentes do tipo epíbatai. Tal prerrogativa serve para identificarmos que a comunidade 

dos atenienses iniciava um processo de mudança social juntamente com as estratégias e 

movimentação tática militar. Tal como nos afirma Yvon Garlan, a polis dos atenienses 

vivia uma tensão de grupos políticos que se manifestavam em luta de cavaleiros contra 

hoplitas ou de hoplitas contra infantes e marinheiros (GARLAN In VERNANT, 1993: 71); 

o surgimento de uma nova modalidade de combatentes mostra que a movimentação tática e 

estratégias militares acabavam por aproximar segmentos sociais que começavam a 

combater articulados. Por exemplo, o epíbatai poderia ser interpretado como uma 

aproximação entre hoplitas, infantes de armas leves e marinheiros. Isto, pelo fato epíbatais 

circular em ambiente comum aos dois corpos militares que eram representados por 

distintos segmentos sociais, a saber: zeugitas e thetas.  

 A partir da pólis dos atenienses, a análise comparativa das armas e dos soldados 

que formavam os exércitos helênicos nos mostra que as transformações na sua estrutura, 

foram marcadas por revoluções sociais nas quais grupos menos providos de recursos 

conquistavam cada vez mais notoriedade ao dotarem-se de armas e treinamento militar. Na 

pólis dos atenienses, a articulação destes grupos sociais era estreitamente ligada à 



Alair Figueiredo Duarte 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 6 - 

capacidade de poder se armar e de defender a pólis, resultando na especialização militar e 

articulação política. 

Ao investir em uma frota naval de guerra no início do século V a.C., a polis dos 

atenienses permitiu emergir a oportunidade de muitos thetes que não possuíam recursos 

pecuniários para dispor de uma armadura de hoplita, ascenderem à condição de cidadãos-

guerreiros tornando-se marinheiros da pólis ateniense, considerada a detentora da maior 

armada do mundo helênico (CANFORA, In: VERNANT, 1994: 108-109). Nestas 

condições, podemos observar como as freqüentes guerras e conflitos no século V a.C. 

poderiam estar diretamente relacionados às questões sociais e como elas permitiram a 

especialização dos atenienses nos assuntos militares. Principalmente em se tratando dos 

cidadãos e habitantes da pólis dos atenienses, afinal de 490 a 338 a.C., esta pólis guerreava 

dois, de cada três anos (GARLAN, 1989: 12).  

Diante da experiência de combate adquirida, principalmente durante a Guerra do 

Peloponeso, que durou vinte e sete anos, 431 a 404 a.C., aqueles que não tinham 

propriedades juntamente com aqueles que as perderam viram nas guerras um ambiente 

propício para conseguir recursos pecuniários. Esta relação envolvendo guerra, habilidade 

militar e economia, justifica em parte, o crescimento da prática do Mercenarismo.  

Atenas no século V a.C. tratava-se de uma potência naval e encontrava-se 

constantemente no mar, pois manter o alto nível dos marinheiros atenienses não se tratava 

de algo que se conquistasse da noite para o dia. A tática naval predileta era o diekploús e 

exigia um padrão excelente de sua tripulação. Na execução desta manobra, a embarcação 

de guerra avançava sobre a linha inimiga e em momento oportuno, sob um manejo evasivo, 

se virava abalroando a embarcação inimiga pela lateral dos seus costados ou, quebrando-

lhes os remos (JONES, 1997: 273). 

A prática e a especialização política, tanto quanto das habilidades militares, ficaram 

evidenciadas na ação dos Demagogos dentro do cenário político ateniense ao final do 

século V a.C. e pela acentuada utilização de Soldados-Mercenários no início do século IV 

a.C. que se tornou comum por toda a Hélade. O século V a.C. pode ser considerado o 

período da especialização militar na Hélade que transformou a Guerra - um fenômeno 

identitário da sociedade e da cultura helênica – numa atividade cada vez mais técnica e 

relacionada com os interesses políticos e diplomáticos das Cidades-Estados. Tal 

peculiaridade fica-nos mais evidente quando analisamos o discurso de Tucídides em A 



ESPECIALIZAÇÃO MILITAR E TALASSOCRACIA: A HEGEMONIA ATENIENSE NO SÉCULO V A.C. 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 7 - 

História da Guerra do Peloponeso. Nesta obra, o historiador nos apresenta diversas 

descrições quanto ao emprego de Soldados-Mercenários
4
.  

Muitos ateniense viviam dos recursos pecuniários conseguidos como remadores, 

Peter Jones nos aponta que Aristófanes se referia ao tranitais (os remadores principais) 

como os “salvadores da cidade” e Aristóteles atribui a ascensão da democracia à “turba 

marinheiros” (JONES, 1997: 274). Contudo, tripular uma frota de sessenta barcos exigia 

aproximadamente dez mil remadores. Entre 357 e 352 a.C., o número de trirremes 

atenienses chegava a 349 vasos, se tivesse que contar apenas com seus cidadãos e metécos 

(residentes estrangeiros) para tripular a imensa frota que constantemente lançava ao mar, 

seria necessário recorrer também a Soldados-Mercenários (JONES, 1997: 274).  

O Pireu era uma referência marítima do Mar Egeu, ali chegavam todos que queriam 

algum emprego em relação ao mar, como por exemplo, a função de remeiro. Ademais, era 

possivel encontrar qualquer artefato necessário a uma aventura marítima: cordas, alcatrão, 

madeiras para a construção naval, couro etc. (JONES, 1997: 275). Ao adotar a contratação 

de Soldados-Mercenários como força complementar ao seu exército políade, Atenas pôde 

se adaptar as mudanças de paradigmas que evidenciaram o IV século a.C. - um período dos 

especialistas militares evidenciado por Soldados-Mercenários. 

 Apesar de ter sido derrotada na Guerra do Peloponeso pelos espartanos em 404 

a.C., a polis dos atenienses teve parte de seu corpo de cidadãos com tempo disponível para 

cuidar dos assuntos políticos da pólis e por isso pôde se reerguer. Em 403 a.C. reestruturou 

a democracia mantendo o sonho de liderança e hegemonia política sobre as póleis da 

região; em 394 iniciou a reconstrução de sua muralha; em 373 volta a exigir  de seus 

aliados “contribuições”  que somente a análise crítica permitiria identificar que se tratava 

de tributação. Inclusive,os atenienses ao início do sécul IV a.C. iniciaram a fundação de 

colônias do tipo Kleurúquias e pôde ser considerada uma potência naval no Mar Egeu até 

338 a.C., quando finalmente é derrotada pelos macedênicos na Batalha de Queronéia 

(JONES, 1997: 249) 

 

 

 

 

                                                           
4
 Ver Tucídides (I. 115.4; II. 33.1, 70.3, 79.3; III. 18.1, 34.2, 85.3, 109.2; VI. 46.2, 129.3, 130.3, 131.3; VII. 

43.1, 57.3,9,11, 58.3; VIII. 25.2, 28.4,38.3).    



Alair Figueiredo Duarte 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 8 - 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

ARISTÓTELES. A Política. Tradução e notas de Antônio Campelo Amaral e Carlos 

Carvalho Gomes. Lisboa: Editora Veja, 1998. 

______. Constituição de Atenas. Tradução de Mário da Gama Kury. Brasília: UNB, 1997. 

HERODOTO. História. Tradução e Introdução de Mário da Gama Cury. 2ª edição. 

Brasília: Editora UNB, 1988. 

TUCÍDIDES. A História da Guerra do Peloponeso. Tradução do Grego Mario da Gama 

Kury. Brasília: Editora UNB, 1986.  

XENOFONTE. As Helênicas. Tradução para o Espanhol e notas de Orlando Guntinas 

Tunon. Madrid: Gredos S.A, 1985. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

BAKER, Patrick. Les Mercenaires. In: PROST, Francis. Armées et societies de la Gréce 

Classique: aspects sociaux et politiques de La guerre aux V et IV s. av. J. C. Paris: 

Editions Errance, 1999. 

BRULÉ, Pierre. La mortalité de Guerre em Grèce Classique: L’exemple d’Athenès de 490 

à 322. In: PROST, Francis. Armées et Sociétés de la Grèce Classique:Aspects sociaux et 

politiques de la guerre aux Ve et IVe s. av.J.-C. Paris: Editions Errance, 1999, p. 61.  

BRUN, Patrice. Questions D’Histoire: Guerres et Sociétés dans les Mondes Grecs 490-

322. Paris: Editions du Temps, 1999. 

CARTAULT, Augustine. La triére Athénienne: étude d’archéologie navale. Paris: 

Introuvables, 2001.  

CASSON, Lionel. The Ancient Mariners: seafarers and sea fighters of the Mediterranean 

in Ancient times. New Jersey: Princetton University, 1991.   

GALENO Juliano. Campesinos em la ciudad: bases agrarias de la pólis griega y la 

infatería hoplita. 1ª e. Buenos Aires: Ediciones Del Signo, 2005.  

GARLAN, Yvon. Guerra e Economia na Grécia Antiga. Campinas: Ed. Papirus, 1989.  

GRIFFITH, G. T. The Mercenairies of the Hellenistic Word. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1935 

HANSON, Victor Davis. The Western Way of War: infantary battle in classical Greece. 

Berkely and Los Angeles: University of Califórnia Press, 1989.  

______. Hoplites: The Classical Greek Battle Experience. Routledge. Lomdon and New 

York, 1993.  



ESPECIALIZAÇÃO MILITAR E TALASSOCRACIA: A HEGEMONIA ATENIENSE NO SÉCULO V A.C. 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 9 - 

______. Warfare and Agriculture in classical Greece. Los Angeles, Califórnia: Ed. 

Universit of California Press, 1998.  

______. Por que o Ocidente Venceu: massacre e cultura - da Grécia Antiga ao Vietnã. 

Tradução de Fernanda Abreu. Rio de Janeiro: Editora Ediouro, 2002. 

JONES, Peter V. O Mundo de Atenas. Tradução; Ana Lia de Almeida. São Paulo: Editora 

Martins Fontes, 1997.  

KEEGAN, John. Uma História da Guerra. Tradução de Pedro Maia Soares. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1995. 

MOSSÉ, Claude. Le role politique dês armées dans Le mond grec à l’époque classique. In: 

VERNANT, Jean Pierre. ProbLèmes de La guerre em grèece ancienne. Paris: L’École dês 

Hautes Études Sciences Sociales, 1999. 

VERNANT, Jean-Pierre. As Origens do Pensamento Grego. Tradução de Isis Borges B. da 

Fonseca. RJ: Bertrand Brasil, 1994.  

______. O Homem Grego. Trad. Maria Jorge Vilar de Figueiredo, Lisboa: Editorial 

Presença, 1993.  

______. Problèmes de La Guerre em Grèece anciene. Paris: Ed. École dês Hautes Études 

em Sciences Sociales, 1999. 



 

 

IMPERIALISMO E ROMANIZAÇÃO: NOVOS SIGNIFICADOS 

Mestranda Ana Carolina Caldeira Alonso
* 

 

Ao longo do século XX, a história sofreu uma série de mudanças em sua base 

teórica e empírica. As transformações paradigmáticas ocorridas nesse período, 

especialmente no que tange a historiografia francesa com a École des Annales
1
 e, 

posteriormente, o movimento denominado “Nova História” (CARDOSO & VAINFAS, 

1997: 583), foram, em sua maioria, responsáveis por possibilitar um debate voltado para a 

reflexão da importância da ampliação e diversificação das fontes que seriam objetos de 

estudos da história. 

 Ampliado assim o significado do termo “documento” e o de “texto” (em seu sentido 

semiótico), notamos o crescente destaque alcançado por meios de linguagem e expressão 

que antes obtinham pouco, ou nenhum, interesse dos historiadores. Nesse sentido, o estudo 

imagético, linguagem extremamente dotada de signos, surge como fonte valiosa para 

entender a chamada “civilização da imagem” (JOLY, 1996: 15) em que vivemos. À 

primazia das fontes escritas, tão notória entre os historiadores do político e do social, 

incorporam-se aquelas fontes mais afeitas às análises da chamada nova História Cultural. 

(CHARTIER, 1991: passim) 

 Da mesma forma, podemos destacar especificamente no que concerne o campo da 

antiguidade, a notória importância que outras disciplinas adquiriram na composição das 

teorias e conceitos entre os historiadores, como por exemplo, a antropologia, a sociologia 

e, ainda, a arqueologia, sobretudo nos avanços tecnológicos que propiciaram uma maior 

precisão dos resultados das pesquisas, e possibilitaram a abertura para novos campos de 

pesquisa. 

 

- Impérios em debate 

 As sociedades que, de alguma forma, estiveram integradas a qualquer Império, seja 

na Antiguidade, Época Moderna ou, até mesmo no século XX, costumam ser analisadas 

                                                      
*
 Mestranda do PPGH/UERJ, orientanda da Prof.

a
 Dr.

a
 Maria Regina Candido, projeto de pesquisa intitulado 

Vmbilicus urbis Romae: O culto de Vesta no contexto das instituições religiosas da República Romana 

Tardia. Bolsista CAPES/DS. Endereço de e-mail: ana_carolina_ca@hotmail.com 

1
 Destacadamente em sua terceira geração, como na tipologia estabelecida por Peter Burke, representada por 

nomes como Pierre Nora, Jacques Le Goff e Marc Ferro. 



Ana Carolina Caldeira Alonso 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 12 - 

sob o viés das relações existentes entre os dois termos de uma famosa dicotomia: 

centro/periferia.  

Nota-se, no entanto, entre os estudos mais atuais voltados para esse(s) tema(s), um 

ímpeto desconstrutivista das já tradicionais formas de interpretação das relações entre 

aquelas categorias teóricas. A subordinação de uma periferia a um centro determinado 

passa a ter conotações diferentes do sentido unilateral presente nas teorias clássicas. As 

novas perspectivas de estudo ampliam o leque de explicações, percebendo uma 

necessidade de ressaltar um panorama que não esteja circunscrito aos centros de poder, ou 

somente às elites regionais da periferia. 

 Dessa forma, Michael Doyle (DOYLE, 1999: 159-75) aponta três horizontes 

principais para o estudo dos impérios: o metrocêntrico, o sistêmico, e o pericêntrico. A 

visão metrocêntrica remete a um olhar interno dos centros imperiais levando-nos, assim, a 

uma observação centrífuga da dinâmica de expansão. Na visão sistêmica o poder é o 

grande propulsor da existência dos impérios numa relação de verdadeira sobrevivência 

entre as sociedades, onde ainda segundo o autor, “os maiores engolem os menores” 

(DOYLE, 1999: 161). Por fim, teríamos a perspectiva pericêntrica, que se concentra na 

análise das áreas periféricas dos Impérios, diferenciando-se assim das outras duas teorias 

justamente por enfatizar a tentativa de estabelecer uma relação bilateral. 

 Neste sentido, o imperialismo vem se tornando em suas definições teóricas cada 

vez mais um processo bidirecional fato que, indubitavelmente, pode ser comprovado em 

termos empíricos, como no exemplo do império romano (nosso foco principal), onde se 

pode perceber a presença de elementos característicos das províncias junto aos vestígios 

materiais encontrados na urbs, especialmente se levarmos em consideração a 

heterogeneidade da cultura material romana (HINGLEY, 1996: passim). Não se pode, 

entretanto, fechar os olhos ante o fato de que tal processo, a despeito de acontecer de modo 

bidirecional, tem intrínseco a si uma disposição assimétrica das relações entre o centro 

(urbs) e as periferias. 

 Nossa intenção não é supervalorizar o poderio romano dentro de todo o território 

atingido pelo império, mas simplesmente sinalizar que ainda que, seja moral e 

antropologicamente correto dizermos que os processos acontecem “como uma via de mão 

dupla” (CARDOSO & FONTES, 2005: passim), certamente não podemos deixar de 

destacar que esse sentido pendia, na maioria dos casos, para o lado hegemônico. 



IMPERIALISMO E ROMANIZAÇÃO: NOVOS SIGNIFICADOS 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 13 - 

 Acreditamos sim, que as periferias desses Impérios devem ser examinadas, e que ao 

longo do último século muito pouco da cultura popular dessas periferias foi investigada, 

isto se considerarmos que a arqueologia direcionada para os estudos romanos apenas muito 

recentemente se lançou na pesquisa das camadas mais pobres da população (BEARD; 

NORTH; PRICE, 1998: passim), o que certamente gerou incalculáveis prejuízos no avanço 

da área.  

Não obstante, julgamos necessário certo cuidado, pois é perceptível que essa busca 

de desconstrução dos paradigmas teóricos tradicionais interfere diretamente na constituição 

de novas teorias, onde o delito passa a ser examinar as proeminências do centro, sem, no 

entanto perceber que é possível pecar às avessas, questionando-se apenas sobre as 

tendências centrifugas das periferias. 

 

- A “velha” teoria 

 O conceito de Romanização surge entre os séculos XIX e XX como o resultado da 

formulação de intelectuais como Theodor Mommsen, Francis Haverfield e Camille Jullian 

(HINGLEY, 2005: 16), sendo, certamente, a formulação teórica que se mostrou como o 

mais comum modelo explicativo para a dinâmica entre Roma e suas províncias. A 

romanização permanece como o modelo básico para as mudanças sociais dentro do 

império romano, apesar disso, o processo é ainda visto de modo a perceber a adoção 

homogênea da cultura romana por populações nativas. Tal vertente teórica voltada para os 

estudos do mundo romano, atualmente, vem sendo amplamente questionada e criticada por 

diversos autores.  

 Algumas características desse pensamento do final do século XIX e inicio do XX 

podem ser ressaltadas como, por exemplo, a associação de Roma com um ideal 

civilizatório e a recorrente preocupação em traçar uma analogia com os impérios de sua 

própria época. Dessa maneira, um trecho de Haverfield pode ser elucidativo da lógica de 

seu pensamento, uma vez inserido em sua própria conjuntura. Ele menciona que:  

Nossa civilização [inglesa] parece firmemente assentada em muitas terras, nossa 

tarefa está muito mais ligada a semeá-la e desenvolver suas qualidades do que 

propriamente em defendê-la. Se a guerra destruí-la em um continente, ela tem 

outros lares. Mas o Império Romano era o mundo civilizado; a segurança de 

Roma era a segurança de todo o mundo civilizado. (HAVERFIELD, 1992: 

passim) 

 



Ana Carolina Caldeira Alonso 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 14 - 

E ainda podemos mencionar Camille Jullian, que voltou seus estudos para a Gália, 

em paralelo aos de Haverfield para a Bretanha romana. Ele chega mesmo a dizer, que os 

gauleses eram inteligentes o suficiente para reconhecer as qualidades da civilização 

romana e que eram membros da civilização européia, mesmo que recém chegados. 

(WOOLF, 1998: passim) 

 Haverfield, assim como Mommsen e Jullian, denotam a necessidade, teórica, de 

não apenas construírem um paralelo entre o mundo romano com aquele em que viviam, 

mas o fazem de modo a buscarem tal correlação através de impérios completamente 

distintos no tempo e que muito pouco se aproximam de qualquer outra maneira. 

 É interessante percebermos na leitura desses estudiosos, a falta de tensão dentro de 

suas formulações teóricas, poderíamos dizer tipicamente característica da perspectiva 

metrocêntrica extrema, assinalada por Doyle, do estudo dos impérios. O processo ocorria 

quase que de forma natural, ou seja, um indivíduo, mesmo sem nunca antes presenciar 

nenhum tipo de contato com um romano, tinha como primeira reação, muito normalmente, 

acreditar que aquela “civilização” (noção que, de alguma forma, esse individuo já 

possuiria) deveria ser tornar o novo parâmetro cultural para seu próprio povo.  

 Pensar as interações culturais entre romanos e nativos dessa forma parece no 

mínimo inadequado no final do século XX e inicio do XXI, especialmente por 

demonstrarem a falta de preocupação com a reciprocidade dessas interações, como se elas 

só existissem do sentido romano para o nativo, numa dinâmica (ou poderíamos dizer na 

falta de uma!) direcional difícil de aceitarmos, sobretudo após os avanços de estudos 

antropológicos e sociológicos ao longo do século XX. 

 

- Sob as ruínas, a desconstrução 

 Tal modelo oitocentista, entretanto, vem sendo amplamente questionado por parte 

dos investigadores como, por exemplo, historiadores e arqueólogos, que derivam sua 

crítica, sobretudo da perspectiva “pós-colonial” do imperialismo ocidental, no qual se 

inserem no momento de suas pesquisas. Simplificando: isto significa o mesmo que dizer 

que eles fazem parte de uma geração profundamente marcada pelo período da segunda 

onda de descolonização, ocorrida majoritariamente na segunda metade do século XX. 

 A censura feita por essa corrente, de perspectiva “pós-colonial”, ao conceito 

romanização se refere, basicamente, segundo Hingley, a este constituir 



IMPERIALISMO E ROMANIZAÇÃO: NOVOS SIGNIFICADOS 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 15 - 

[uma] teoria extremamente simplista que concentra sua atenção na elite do 

império, e concebe a identidade e a mudança social em termos que são 

demasiadamente brutos e concretos. (HINGLEY, 2005: 14.) 

 

As antigas premissas de F. Haverfield (HAVERFIELD, 1912: passim) que entende 

a romanização como um processo direcionado e progressivo pelo qual grupos sociais 

nativos se tornam cada vez mais “romanos” e, ainda de M. Millet (MILLET, 1912: 

passim), sugerindo ser a romanização um processo de esclarecimento da população local 

que, gradativamente, passa a aceitar as vantagens oferecidas pelo poderio romano, 

objetivariam serem desconstruídas dentro de uma tal perspectiva. 

Dessa forma, para Richard Hingley (HINGLEY, 1996: passim), essa afirmativa se 

faz como uma generalização equivocada, pois, ainda segundo ele, as populações nativas 

reagiram à conquista de diferentes formas em diferentes partes do império, denotando 

assim uma revisão dos pressupostos de Haverfield e Millet, tendo em vista a complexidade 

e heterogeneidade do processo relacional dentro do próprio Império. 

 

- A crítica da crítica 

As considerações dos autores clássicos nos parecem formulações, assim como para 

Richard Hingley, dentro do cenário teórico atual, insatisfatórias, pois retratam uma teoria 

demasiadamente simplista e extremamente focada na elite do império. Dessa maneira, 

críticas formuladas por teóricos pós-coloniais, parecem se adequar de modo bastante 

satisfatório, pois mostram a Romanização como um processo que foi reinventado de 

acordo com o momento histórico vivido para refletir a contemporaneidade. Justamente por 

isso, não pode ser encarada como a única teoria capaz de explicar o mundo romano, tendo 

em vista que é uma criação cultural moderna e não uma evidência clássica. 

Por mais relevantes e fundamentadas que essas críticas possam ser, faz-se 

imperativo situá-las dentro de um contexto histórico, pois eram, de fato, estudiosos do 

século XIX, dos quais não podemos exigir posturas que foram somente adquiridas mais de 

cinqüenta anos depois. 

Essa inconsistência é recorrente em autores como Philip Freeman e Richard 

Hingley, que parecem desconsiderar a impotência de deslocamento temporal de teorias e 

pessoas. Freeman, por exemplo, aponta que Haverfield,  

[...] falhou – ou se recusou – a fazer comparações do fenômeno do Império 

Romano com, por exemplo, aquele do Império Britânico. De fato pode-se ter a 



Ana Carolina Caldeira Alonso 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 16 - 

impressão de que ele estava largamente desinteressado no que estava 

acontecendo em seu redor em Oxford. (FREEMAN, 1996: 28) 

 

Nasce a dúvida se Haverfield estava desinteressado ou simplesmente não podia 

antecipar o fato de que oitenta anos depois, boa parte dos historiadores ingleses dedicados 

à Antiguidade romana voltar-se-iam para esse tipo de comparação. 

A reestruturação e ressignificação do conceito de Romanização apresentam-se 

extremamente relevantes, à luz de novos métodos e contextos históricos, no entanto, o que 

se percebe dentre a historiografia britânica atual voltada para esse assunto, é a quase, se 

não total, desqualificação do uso desse conceito, sem que, para isso, seja criado uma 

alternativa, ou mesmo, argumentação satisfatória que desfaça, o “antigo” e “ultrapassado” 

termo Romanização. 

 As perspectivas pós-coloniais parecem se preocupar largamente em desconstruir, 

descentralizar e relativizar, mas parecem, de fato, desarrumar possíveis interpretações. 

Paradoxalmente, a grande preocupação entre os estudiosos com a descentralização do 

estudo do Império Romano, parece não se estender a uma possível descentralização 

historiográfica, pois fica a impressão de que nas últimas décadas, toda e qualquer tentativa 

de se interpretar o que foi o poder Romano, se não partiu, pelo menos passou por uma 

perspectiva britânica, baseada no que foi o Império Inglês do século XIX, inicio do XX. 

É importante perceber que não se intenta fazer aqui uma apologia do conceito de 

romanização cunhado ainda no século XIX. Mas acreditando que sua revisão é 

extremamente válida e necessária para os estudos do mundo romano, no entanto, 

considera-se que sua total invalidação parece beirar os limites aceitáveis da prática de 

desconstrução do conhecimento, tão comum entre os historiadores contemporâneos, prática 

essa que, em demasia, acaba por gerar a própria falta de um objeto, deveríamos pensar se o 

método para se chegar ao conhecimento metaforiza-se melhor numa reforma parcial do quê 

numa total demolição do edifício. 

 

 

 



IMPERIALISMO E ROMANIZAÇÃO: NOVOS SIGNIFICADOS 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 17 - 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BEARD, Mary; NORTH, John; PRICE, Simon. Religions of Rome: A history. Cambridge: 

Cambridge University Press. 1998. 

CARDOSO, Ciro Flamarion; FONTES, Virgínia. Apresentação. In: Tempo. Niterói: v. 9, 

n. 18, 2005. 

CARDOSO, Ciro; VAINFAS, Ronaldo. Domínios da história: ensaios de teoria e 

metodologia. Rio de Janeiro: Editora Campus, 1997. 

CHARTIER, Roger. O mundo como representação. In: Estudos avançados, 11(5), São 

Paulo: Instituto de Estudos Avançados/USP, 1991. 

DOYLE. Michael. Impérios revisitados. Penélope: revista de história e ciências sociais, n. 

21, 1999, pp. 159-75. 

FREEMAN. Philip. British imperialism and the Roman Empire In: Roman imperialism: 

Post-colonial perspectives. Leicester: University of Leicester, 1996.  

HAVERFIELD, Francis. The Romanization of Roman Britain. Oxford: Clarendon Press, 

1912. 

HINGLEY, Richard. Globalizing Roman Culture – Unity, diversity and empire. 

London/New York: Routledge 2005. 

________________. The “legacy” of Rome: the rise, decline, and fall of the theory of 

romanization. In: WEBSTER, Jane; COOPER, Nick. Roman imperialism: Post-colonial 

perspectives. Leicester: University of Leicester, 1996. 

JOLY, Martine. Introdução a Análise da Imagem. São Paulo: Papirus editora. 1996.  

JULLIAN, Camille. Historie de La Gaule. Paris: Hachette et cie, 1908-26. 

MILLET, M. Romanization: historical issues and archeological interpretations. In: 

BLAGG T.; MILLET, M. (Orgs.). The Early Roman Empire in the West: Oxford: Oxford 

University Press, 1990. 

WOOLF, Greg. Becoming Roman. The origins of provincial civilization. Cambridge, 

Cambridge University Press. 1998. 



 

 

“O RENASCIMENTO CARTAGINÊS NA OBRA “HISTÓRIAS” DE POLÍBIO: 

TRANSFORMAÇÕES POLÍTICO-MILITARES NO MEDITERRÂNEO 

OCIDENTAL” 

André Felipe Wielgosz Leite
1
 

 

Durante os séculos III e o II a.C., o Mar Mediterrâneo vivenciou um dos seus 

períodos de maior agitação na Antiguidade. Nesse momento, ao longo de suas margens, 

novos povos e culturas passam a integrar o “Mundo Conhecido” de então. Junto dos 

Reinos Helenísticos no Oriente Próximo, das Ligas de Cidades Gregas, dos territórios 

bárbaros ao norte (germanos, celtas, citas, entre outros) ou ao sul (as tribos de mercadores 

árabes e os míticos núbios do interior sudanês) do Mediterrâneo Oriental; no Mediterrâneo 

Ocidental, romanos, cartagineses, coloniais gregos e celtiberos surgem e passam a integrar 

os intrincados conflitos por hegemonia, tanto territorial quanto econômica, política e 

diplomática.  

Esse período de agitação, que marca a transição entre um mundo sob a hegemonia 

cultural dos Reinos Helenísticos para um mundo onde Roma desponta como “Caput 

Mundi” (Capital do Mundo e que nos desperta tanto interesse, também despertou o 

interesse de diversos autores na Antiguidade que se dedicaram a entender como se deram 

essas agitações e como elas transformaram, ou indicavam uma transformação, do seu 

mundo. 

Um dos primeiros e mais destacados autores foi Políbio de Megalópoles (KURY, 

1985: 32; GARRAFONI, 2006: 53; MARQUES, 2007: 45). Esse general e historiador 

grego, que viveu entre 203-120 a.C., após combater e perder frente aos romanos tornou-se 

um refém, em 167 a.C., e foi levado a conviver, durante 17 anos, no seio dessa recente 

potência que adentrava o mundo helenístico de maneira devastadora, por meio das 

sucessivas vitórias contra Perseu da Macedônia. 

Em sua obra “Histórias”, Políbio busca fazer entendível e compreensível aos 

gregos
2
 como Roma tornou-se uma potência “mundial”, em pouquíssimo tempo, menos de 

um século. Segundo Políbio indica nos primeiros livros de sua obra, o grande salto romano 

                                                           
1
 Graduando do curso de História da Universidade Federal do Paraná, sob orientação do Profº. Drº. Renan 

Frighetto, como bolsista CNPq no projeto de pesquisa “As relações de poder entre a nobreza e a realeza no 

reino hispano-visigodo de Toledo (séculos VI-VII)”, em especial sobre as relações de longa duração 

existentes na região. 
2
 Nesse sentido, não somente aos gregos da antiga Grécia, mas também aos que estavam nos territórios 

asiáticos e africanos conquistados por Alexandre. 



André Felipe Wielgosz Leite 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 20 - 

ocorreu durante as duas primeiras das três Guerras Púnicas
3
.  

Políbio, dedica seu Livro I a explicar como desenvolveu-se o primeiro conflito 

entre romanos e cartagineses. Na 1ª Guerra Romano-Cartaginesa (264 – 241 a.C.), Roma 

obtém o domínio do mar, através de esforços titânicos nunca vistos antes (afirma Políbio) 

sobre a até então invicta e famosa marinha cartaginesa, dominando a Sicilia. Cartago, 

conseqüentemente, enfrentou problemas internos devido a uma revolta militar (soldados 

mercenários que não receberam o soldo devido e, por conta disso, quase destruíram a 

cidade), fato que propiciou a perda das ilhas de Córsega e Sardenha para Roma nesse 

período (GARRAFONI, 2006: 57-62).  

Na 2ª Guerra Romano-Cartaginesa (218 – 202 a.C.), pouco menos de três décadas 

depois, visualizamos uma Cartago revigorada, agressiva e que recentemente havia 

conquistado partes da península ibérica, envolvida em operações de guerra contra 

“aliados” de Roma. O saldo desse conflito, que durou quase 20 anos, foi que uma Roma, 

inicialmente quase destruída diversas vezes, conseguiu se recuperar, contendo Aníbal, 

general cartaginês, em seu território, atacando em contrapartida as possessões cartaginesas 

na Ibéria e na própria costa norte – africana (GARRAFONI, 2006: 62 – 70). 

Sabemos o modo como Roma conseguiu se restabelecer após ambos os conflitos, 

através das somas indenizatórias, aquisição de território, aumento de mercado econômico, 

entre outros meios. Mas, e quanto a Cartago? Como essa cidade conseguiu se recuperar 

após a 1ª série de combates? De que forma ela, mesmo aparentando estar economicamente 

falida, com a população debilitada (numérica e qualitativamente) pelas duas décadas do 

primeiro conflito contra Roma, ameaçada internamente pela Revolta dos Mercenários, e 

que tinha acabado de perder as ilhas de Córsega e Sardenha (territórios mantidos como 

“reserva” pelos cartagineses durante a 1ª Guerra), conseguiu expandir-se para a Ibéria? E 

como conseguiu manter o controle sobre quase toda a península, por quase 20 anos, sem 

mesmo ter sinais de conseguir controlar as terras norte - africanas próximas? 

Infelizmente, não temos acesso a nenhuma fonte escrita propriamente cartaginesa, 

o que nos poderia dar maiores luzes sobre essas múltiplas questões, cuja obra de Políbio 

deixa em aberto. Porém, a inexistência de fontes escritas não nos impede de obter alguma 

                                                           
3
 Cabe aqui fazermos uma ressalva sobre o termo “Guerra Púnica”. Devido a existência de toda uma carga 

pejorativa e depreciativa existente no termo “púnico” empregado pelos romanos para se referirem aos 

cartagineses após serem derrotados, acreditamos ser mais equilibrado nomearmos os ciclos de combate como 

“Guerras Romano-Cartaginesas”. Porém, mantivemos Guerras Púnicas como referente ao período temporal, 

pois remete a um enquadramento espaço-temporal distinto e já estabelecido na historiografia. 



“O RENASCIMENTO CARTAGINÊS NA OBRA “HISTÓRIAS” DE POLÍBIO: TRANSFORMAÇÕES POLÍTICO-
MILITARES NO MEDITERRÂNEO OCIDENTAL” 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 21 - 

forma de contato mais direto com os cartagineses, pois chegaram até nós muitas fontes 

materiais, como moedas, ânforas e os sítios arqueológicos (em especial na Espanha, norte 

da África e na Sícilia). Através dos dados adquiridos por meio das análises feitas sobre 

essas fontes, podemos fazer uma análise comparativa entre elas e o relato de Políbio, e 

através dessa analise, refletirmos sobre as lacunas expostas anteriormente. 

Para preencher as lacunas e responder à algumas das dúvidas lançadas acima, 

desde o século XIX foram propostas diversas teorias, que em maior ou menor grau, 

acabam sendo generalizantes. Dentre essas teorias generalizantes, a predominante é aquela 

de Adolf Schultsen, arqueólogo alemão do inicio do século XIX (MARIÑAS, 2001: 313). 

Trata-se da teoria de maior abrangência e popularidade, a qual propõe que Cartago seria a 

“herdeira” do controle de todas as colônias fenícias situadas no ocidente mediterrânico, 

desde as do norte da África, até as que estavam na costa atlântica e na ilhas do 

Mediterrâneo Central. Essa tese defende que após a queda de Tiro no século VI a.C., a rede 

comercial fenícia ocidental foi reestruturada e capitaneada por Cartago. Apesar de bastar 

para explicar a origem do poder econômico cartaginês, e como Cartago pode se recuperar 

da 1ª Guerra (afinal, ela só teria perdido metade de seus territórios), essa teoria cai por terra 

quando analisada e criticada mais profundamente, seguindo as fontes escritas
4
. 

Nos Livros II e III de sua obra, Políbio dedica-se a explicar como Cartago quase 

desapareceu após a 1ª Guerra Romano-Cartaginesa e a Revolta dos Mercenários. O grande 

salto, indicado Políbio, ocorreu quando Cartago impôs seu domínio hegemônico sobre as 

ricas terras ibéricas, através da família Barca, com Amilcar, seu genro Asdrúbal, e seu filho 

Aníbal, entre meados e finais do século III a.C. (POLÍBIO, Histórias, II, 1) Nesse 

momento verificamos uma incongruência para com a teoria de Schultsen, para o qual 

aquela região já seria de domínio cartaginês desde longuíssima data; ademais, tal região 

não foi ressaltada como área de conflito (Cartago-Roma) por Políbio, o qual deixa claro 

que o palco das ações da 1ª Guerra Romano-Cartaginesa foram as águas da Sicilia e da 

região Mediterrânica Central. Lembremos também que em nenhum momento das ações os 

                                                           
4
  Como apontado por MARQUES (2007: 46) temos acesso a várias traduções da obra de Políbio. Devido a 

questões de acessibilidade (é mais facilmente encontrada) e praticidade (é uma versão em português), nesse 

artigo utilizamos a tradução feita por Mário da Gama Kury, UnB, 1985. Porém, existem outras traduções de 

grande valor, a versão em inglês, da Penguin Books, POLYBIUS, The Rise of Roman Empire, translated by 

Ian Scott-Kilbert, London, Penguin, 1979. Porém, essas duas versões são incompletas, sendo as traduções de 

texto completo mais utilizadas a da Loeb Classical Library, POLYBIUS, The Histories, with na English 

translation by W. R. Paton, 6 vols., Cambridge, Harvard University Press, 1954 (inglês e grego), e da da 

Belles Lettres, POLYBE, Histories, trad. P. Pédech ET AL., 10 vols., Paris, Les Belles Lettres, 1995 (francês 

e grego). 



André Felipe Wielgosz Leite 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 22 - 

romanos atacaram ou pretenderam atacar essas “pseudo-colônias” de Cartago. Logo, 

podemos considerar que nem Cartago havia perdido anteriormente essas regiões, o que 

explicaria a ação dos Barcidas como uma “retomada”; e nem os romanos viram interesse 

em atacar tal região, mesmo sendo uma área famosa pela prosperidade em minérios e 

outros artigos, e estando do lado romano a vantagem de forças navais e terrestres. 

Para esclarecer essa névoa estabelecida sobre os motivos para essa expansão rumo 

a Ibéria, alguns pesquisadores recorreram ao auxílio de informações recolhidas através da 

análise dos vestígios materiais, como apoio às informações documentais que chegaram até 

nós. Nesse âmbito de pesquisas merece destaque Tarandell (MARIÑAS, 2001: 319 – 324), 

que na década de 1960 lançou uma nova tese, baseada nos vestígios materiais, que 

reformulava a teoria de Schultsen, permitindo um novo panorama de análise. Em suas 

escavações, feitas em ambas as margens do estreito de Gibraltar, Tarandell encontrou uma 

“realidade material” muito diferente daquela esperada. Indo na contramão das correntes 

que creditavam à hegemonia cartaginesa todas as colônias fenícias, os vestígios dos sítios 

no Estreito indicaram o desenvolvimento de uma cultura própria, unindo ambas as margens 

do Estreito, mas profundamente diferenciada da cultura cartaginesa. O principal 

fundamento dessa diferenciação estava evidente na tipologia das ânforas encontradas nos 

sítios do estreito e em Cartago, desde o século VII até a introdução romana, no século II 

a.C. De fato, enquanto que as ânforas encontradas em Cartago e suas colônias na Sardenha, 

Córsega e Sicilia demonstram uma evolução a partir da interrupção dos contatos com Tiro, 

nos sítios do Estreito temos o desenvolvimento de uma cerâmica própria, descendente 

direta do mesmo tipo cerâmico tradicional, vindo da metrópole fenícia.  

Além dessa diferenciação cerâmica, a região, chamada por Tarandell de “Circulo 

do Estreito” e que as novas pesquisas feitas por Ana Maria N. V. Mariñas em finais da 

década de 1990 conseguiram delimitar geoeconomicamente (traçando o padrão de 

dispersão e extensão da cerâmica gaditana e do comércio por meios delas indicado), há 

outras mostras de desenvolvimento em paralelo, não interligados, com Cartago: a adoção 

de um padrão monetário próximo ao padrão das dracmas das colônias gregas de Emporion 

e Rhodes (localizadas na Península Ibérica) ou então do padrão de bronze comum ao 

mundo da Magna Grécia e do Estreito de Messina, deixando de lado o padrão shekel 

cartaginês (TRISTAN & VARGAS, 1991: 146 ss.; MARIÑAS, 2001: 339). 

Essa série de dados nos leva a crer que, enquanto Cartago dedicou-se em criar 

uma hegemonia no Mediterrâneo Central, nas ilhas entre o norte da África e da Itália, a 



“O RENASCIMENTO CARTAGINÊS NA OBRA “HISTÓRIAS” DE POLÍBIO: TRANSFORMAÇÕES POLÍTICO-
MILITARES NO MEDITERRÂNEO OCIDENTAL” 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 23 - 

cidade de Gadir (conhecida como Cádiz ou Gades) criou uma rede hegemônica sobre o 

Estreito e a costa atlântica Andaluza e Marroquina. Essa hipótese, da existência de duas 

realidades descendentes fenícias, mas independentes entre si, nos permite entender a 

motivação para o processo de expansão cartaginesa no Ocidente mediterrânico. Sendo o 

“Círculo do Estreito” uma organização econômica concorrente de Cartago, não sofreu 

golpe nenhum com a derrota cartaginesa na 1ª Guerra Púnica. Pelo contrário, teria 

conseguido ainda mais prosperidade ao ter um mercado maior de atuação. Cartago, 

economicamente falida e em dívida, mas com uma renascida e reestruturada força militar 

erguida por Amilcar Barca
5
 sobre as fundações deixadas por Xantipo (mercenário 

espartano que atualizou o exército púnico com as táticas helenísticas), lançou-se ao 

domínio do “Círculo”, economicamente forte, mas sem expressão militar.  

Porém, ainda temos uma segunda questão a cerca da expansão durante esse 

renascimento cartaginês. Como foi possível Cartago manter esses novos e extensos 

territórios? Para respondermos, devemos voltar aos escritos de Políbio, em especial nos 

primeiros capítulos do Livro II, dedicados à narração de como foi feita a conquista da 

Ibéria pelos generais Barcas. Essa conquista se deu em três movimentos: no primeiro, 

Amilcar Barca desembarca na costa da Ibéria e começa uma série de campanhas de 

submissão de celtiberos através da força militar. No segundo momento, Asdrúbal, rumo ao 

centro-leste peninsular adota uma linha mais diplomática, formando diversas alianças com 

tribos celtiberas, através de casamentos com filhas de líderes tribais, ou então mantendo 

reféns. E por fim, no terceiro momento, Aníbal Barca retoma a política militar de seu pai, e 

ataca as regiões próximas ao Ebro, tanto locais de presença celtibera quanto de presença 

colonial grega (POLÍBIOS, Histórias, Livro II, 1, 13, 14, 36). 

 O plano de ação adotado pelos generais Barcas para essa expansão possui 

influências helenísticas
6
. Tais influências puderam ser adquiridas de várias formas, seja 

durante o período de convivência forçada de cartagineses e gregos na Sicilia, ou durante as 

relações comerciais, ou ainda através das reformas feitas por Xantipo, as quais Políbio 

indica de abrangência maior do que somente militar (porém, como sua obra nos chegou 

                                                           
5
  Podemos dizer que esse exército “renasceu” com Amilcar pois foi formado com o restante das tropas 

mercenárias e cidadãs que permaneceram fiéis a Cartago durante a Revolta dos Mercenários. 
6
  Tais influencias, apontadas desde a Antiguidade, mas pouco definidas naquela época ou pela historiografia 

moderna, podem ser resumidas em alguns poucos traços como: atribuição de amplos poderes aos generais em 

campanha; exércitos mistos de cidadãos-soldados apoiados por extensos contingentes de mercenários; 

existência de fortes vínculos de força política entre exército e generais; uso da diplomacia para conseguir a 

submissão de cidades-alvos, entre outras. Há também outros traços mais técnicos que indicam essa 

influencia, como o uso de elefantes de guerra e de muitas das máquinas de cerco helenísticas. 



André Felipe Wielgosz Leite 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 24 - 

fragmentada, não temos a continuação de Políbio sobre as influências de Xantipo). Num 

primeiro momento, para estabelecer uma cabeça-de-ponte de operações no litoral ibérico, 

Amilcar adotou uma política agressiva contra as tribos celtiberas da região. Com sua 

morte, temos a subida de Asdrúbal Barca, que avança sobre o Círculo, mas mantendo 

acima de tudo uma postura diplomática, estratégia que possivelmente visava não destruir 

ou desestabilizar a rede comercial do Círculo, sediada em Gadir, cidade que foi “coagida” 

a entrar sob a hegemonia cartaginesa ao ser cercada por tribos celtiberas aliadas dos 

cartagineses, e fonte substancial da maioria das tropas mercenárias do exército Barca
7
.  

Ora, essa alteração no topo da organização econômica do Círculo, que agora 

deixava de ser autônomo e seguia sob a hegemonia de Cartago, foi realizada muito mais 

por meios políticos do que puramente militares. E esse é um traço comum ao contexto 

mediterrânico do século III a.C., como mostram as constantes lutas entre Lágidas e 

Selêucidas pelo domínio das redes comerciais do Mediterrâneo Oriental, bem como as 

relações entre Núbios e Ptolomeus sobre a região conhecida como “Dodecaneso”, ao sul 

do Egito. 

Esse modelo de conquista (baseado em assumir o posto culminante da 

organização, mas sem romper as ligações abaixo desses postos), levado a cabo por Cartago 

na península ibérica solucionou, ao mesmo tempo, o grande problema advindo de uma 

expansão comercial: a criação de uma instituição/organização dessa hegemonia. Se 

adotarmos essa idéia de hegemonia diplomática de Cartago sobre o Circulo, eximimos 

Cartago de ter gastos humanos, material e temporal, para a utilização da rica rede 

comercial do Estreito, cuja base era a indústria de pesca e garum
8
 de peixe importadas por 

gregos, romanos e orientais. Sem ter que deslocar população ou ter que investir numa 

presença militar constante, Cartago pode se utilizar de toda a riqueza advinda da Ibéria 

para sua própria reestruturação, saldando as dívidas de guerra e iniciando o 

reaparelhamento das frotas comercial e militar, por meio dos portos e estaleiros dos centros 

pesqueiros ibéricos capitaneados por Cádiz.  

Essa hipótese de estruturação de poder, onde há a manutenção das elites locais em 

                                                           
7
 Essas forças aliadas cartaginesas seriam as tribos dos Turdulos e Turdetanos, que habitavam a região de 

Serra Morena e bacia do Guadalquivir, e que estavam ligados à pessoa de Asdrúbal por meio de laços de 

fidelidade, que o colocavam numa posição de líder político e militar dessas tribos. 
8
 Espécie de condimento muito utilizado na Antiguidade. Era feito com a mistura de várias partes de peixes 

amassadas e deixadas para salgar e secar durante dias. A cidade de Cádiz conseguiu fama na Antiguidade 

devido à qualidade e a quantidade produzida e exportada por ela para quase todo o mediterrâneo, mesmo 

após o domínio romano na região. 



“O RENASCIMENTO CARTAGINÊS NA OBRA “HISTÓRIAS” DE POLÍBIO: TRANSFORMAÇÕES POLÍTICO-
MILITARES NO MEDITERRÂNEO OCIDENTAL” 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 25 - 

detrimento de sua independência política, ainda permite melhor entender a constante 

preocupação dos romanos, posteriores senhores da região ibérica, em implantar a cultura 

romana por sobre a cultura local, através da colonização ou das reformas das cidades. Ao 

adotarmos a hipótese de hegemonia diplomática cartaginesa sobre a economia do Círculo 

do Estreito, não estamos querendo remeter a uma interrupção dos processos de 

estruturação sócio-cultural de cada cidade, pelo contrário, cada cidade do Círculo do 

Estreito poderia ter autonomia suficiente para se autogovernar e desenvolver uma 

identidade própria. Essa identidade própria, fortalecida pelo período de hegemonia 

cartaginesa, teria incomodado Roma e motivado seus projetos para “marcar sua presença” 

mais fortemente ali do que em outras províncias sob seu domínio, no período. 

Portanto, ao readequarmos e atualizarmos nossos conhecimentos sobre Cartago, 

procurando conhecer a sua realidade e não só justificar as ações que foram praticadas 

contra ou a favor dela, o Mundo Mediterrânico adquire todo um novo tom. Sua porção 

ocidental, nas “Colunas de Hércules”, no “Fim do Mundo”, deixa de ser uma área nublada, 

escurecida pelas mistificações e/ou generalizações feitas não para explicá-la, mas para 

apenas cobrir um campo aberto na História. 

Como analisamos, esse mundo ocidental apresenta muito mais complexidades e 

movimentação do que supomos. Sua integração ao mundo mediterrânico, sempre creditada 

no momento onde Cartago ali se estabelece, mostra-se muito anterior e viva, a ponto de 

representar uma série de particularidades dignas de serem analisadas por si só, e não 

apenas por integrarem um ou outro território cultural de um ou outro povo, sejam 

cartagineses ou romanos, que podem ter aprendido com os cartagineses o modo como 

conquistar a hegemonia numa região, mas sem interromper o desenvolvimento próprio 

dela. 



André Felipe Wielgosz Leite 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 26 - 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

POLIBIO, Histórias. Tradução de Mário da Gama Kury, Brasilia, Editora Universidade de 

Brasilia, 1985. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

GARRAFFONI, Renata Senna. Guerras Púnicas. In: MAGNOLI, Demétrio (org), História 

das Guerras. São Paulo, Editora Contexto, 2006, p. 47 – 76. 

HERM, Gehard. A Civilização dos Fenícios. Rio de Janeiro, Otto Pierri Editores Ltda, 

1979. 

MARIÑAS, Ana M. N. V. y. El espacio geopolítico gaditano em época púnica. Revisión y 

puesta al dia del concepto de “Círculo del Estrecho”. Gérion, Madrid, nº 19, p. 313 – 354, 

2001. 

MARQUES, Juliana Bastos. Políbio. In: JOLY, Fábio Duarte (org), História e Retórica – 

Ensaios sobre historiografia antiga. São Paulo: Editora Alameda, 2007, p. 45 – 64. 

NIEMAYER, Hans G. Los comienzos de Cartago y la expansión fenícia en el área 

mediterrânea. Gérion, Madrid, nº  07, p. 11-30, 1989. 

TRISTAN, F. Chaves; VARGAS, E. Garcia. Reflexiones en torno al área comercial em 

Gades: estudio numismático y econômico. Gérion – Homenaje al Dr. Michel Ponsich, 

Madrid, p. 139 – 168, 1991. 

WAGNER, Carlos G. Los Bárquidas y La conquista de la Península Ibérica. Gérion, 

Madrid, nº 17, p. 263 – 294, 1999. 



 

 

POLÍTICA TERRITORIAL ROMANA NO NORTE DA ÁFRICA 

Doutoranda Antonia Vento
1
 

 

Desenhar um perfil das relações entre Roma e as gentes indígenas do Norte da 

África significa traçar um quadro com contornos não muito definidos. Trata-se, de fato, de 

uma forma de interação subordinada a contínuas variáveis e que tem um forte componente 

territorial, na sua acepção física e político-militar, e uma forte conotação aculturativa não 

necessariamente unilateral. Não existe na maioria das vezes um limes, uma barreira 

definida (CASELLA, 2006: passim), a separar as duas entidades, mas foram criadas 

situações de convivência, mais ou menos pacífica, na qual os Romanos frequentemente 

usavam como arma a diplomacia e a redefinição dos espaços vitais, trâmite pedras de 

delimitação, ou o deslocamento dos populi. Muitas dessas comunidades permanecem 

englobadas no seio das novas instituições provinciais, mantendo uma autonomia espacial e 

organizzativa, mas pagando um tributum (SHAW, 1986: 75-77); outras se transformam em 

comunidades citadinas (BENABOU, 1976: 395; MODERÁN, 2003: 29-30), abandonando 

o seu estatuto originário e adequando-se em todos os aspectos a uma dimensão urbana. Por 

exemplo, os Nattabutes, que Plínio (Naturalis Historia V, 29-30) insere entre os 516 

populi qui Romano pareant imperio no território que se estende entre o rio Ampsaga e o 

promunturium Borion, na fronteira com a Cyrenaica provincia, são indicados em dois 

documentos epigráficos não mais como gens mas como c(ivitas) Nattabutum (ILAlg II, 

6097) e então como municipium Nat(tabutum), dotado de um ordo (ILAlg II, 6098). É 

interessante notar que os habitantes de uma cidade formada pela sedentarização de uma 

gens conservam o seu próprio nome (DESANGES, 1962: passim; DESANGES, 1987-89:  

175).  

Os Romanos estabelecem com as ἔθνη norte-africanas relações de clientela, 

reconhecem a autoridade de suas reges e principes, ou, em caso de necessidade, nomea 

praefecti gentis; recrutam membros das tribos para os seus exércitos, e lhes favorece o 

desenvolvimento de uma carreira dentro da cidade; ao mesmo tempo, reprimem os atos de 

pilhagem ou de insubordinação ao poder oficial, que se manifestam como forma de 

“revolta”, contínua no tempo e no espaço, mas com matriz nem sempre uniforme 

                                                           
1
 Università di Messina, Departamento de “Scienze dell’Antichità”; doutoranda em Scienze Archeologiche e 

Storiche -- ciclo XXIV (Diretora: Profa. Maria Caltabiano) Orientadora: Profa. Lietta De Salvo, Facoltà di 

Lettere e Filosofia, Polo Annunziata, 98168 Messina; E-mail: antonia.vento@tin.it 



Antonia Vento 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 28 - 

(RACHET, 1970: passim; MELANI, 1994: passim). Pode ser interessante o fato que os 

documentos epigráficos que registram as vitórias romanas sobre as populações indígenas 

nunca se referem às batalhas como verdadeiras guerras, mas como fenômenos de guerra de 

baixa intensidade e saque. Os termos mais frequentemente utilizados no âmbito epigráfico 

ou literário são rabies, incursio, incursatio, insolentia, tumultus, motus, latrocinium, 

solitae iniuriae.  

A organização política das gentes, em estreito contato com a administração romana, 

muito frequentemente manteve aspectos coerentes com a época precedente ou evoluiu para 

formas de tipo para-estatal (CAMPS, 1984: passim); é possível notar, de qualquer modo, 

uma certa continuidade, na terminologia (GSELL, 1927: 71-72) e na paisagem do poder, 

até época vândala e bizantina (CAMPS, 1982: passim).  

A relação entre poder central e comunidade autóctone é muito frequentemente 

analisada segundo a ótica do conflito e da substancial diversidade dos estilos de vida e de 

base de apoio do poder: de um lado, sedentarismo e modelo político urbano e, do outro, 

nomadismo (TROUSSET, 1980: passim; TROUSSET, 1982: passim), seminomadismo, 

fracionamento e uma organização que se apoia sobre um sistema de alianças pessoais 

(CAMPS, 1984: 188). O conceito de fracionamento indica uma duplicação da comunidade, 

talvez herança de um hábito nômade precedente ou talvez fruto de uma separação imposta 

pela administração romana em ocasião de novas criações urbanas. Outra coisa è a 

subdivisão das famílias em clãs, uma forma de frazionamento interno que não pressupõe 

aloctonia. È o caso da gens Musulamiorum, que parece ser constituída, entre outras, de 

uma tribo Gubul.  

Na tentativa de definir de algum modo a interação entre Romanos e gentes, è 

necessário, portanto, refletir sobre os instrumentos utilizados por Roma ao relacionar-se 

com o mundo tribal, até então soberano absoluto do território africano. Entre estes, 

certamente, a gestão do limes, um amplo uso da diplomacia, e, por último, a intervenção 

militar. São, portanto, estes os âmbitos de estudo e de aprofundamento para construir um 

quadro da presença romana na África, sem ignorar as recíprocas influências entre 

“conquistadores” e “conquistados”.  

O esforço diplomático mais significativo e mais produtivo dos Romanos foi 

certamente o reconhecimento do poder dos chefes das tribos, documentado nas fontes 

antigas sob a forma de juramento (Aug., epist., XLVI, 1; MODERÁN, 2003: passim) ou de 

investidura, atestado também em importantes documentos epigráficos, na forma de 



POLÍTICA TERRITORIAL ROMANA NO NORTE DA ÁFRICA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 29 - 

conloquium (AE 1957, 204; CIL VII, 21826; IAMar., lat. II, 349; 353; 356; 357; 358; 359; 

360; 384). No que diz respeito à segunda forma de contato, uma série interessante e 

complexa de epígrafes consente de fazer considerações construtivas. Roma, de fato, até as 

primeiras formas de interação com os chefes númidas procurava instaurar ligações pessoais 

do tipo de clientela com reis ou príncipes indígenas, trâmite os membros da sua 

aristocracia. Tal tipo de relação não ocorria pela existência de problemas políticos mas era 

uma fase do processo diplomático normal de aproximação a um contato com as estruturas 

humanas indígenas construídas sob o trinômio domus, familia e gens (REBUFFAT, 2001: 

24-25). Com este instrumento de contato que se insere voluntariamente em um horizonte 

mental tribal, Roma conseguia mascarar uma situação de domínio e integrar as 

comunidades indígenas no mundo institucional romano através de uma tradição fortemente 

baseada na questão territorial e na organização interna africana, isto é, o reconhecimento 

das relações pessoais entre detentores do poder local – político-militar sobre território e 

pessoas – e detentores do poder oficial.  

Do quanto é possível reconstruir através das fontes epigráficas à nossa disposição, 

os primeiros contatos com as comunidades indígenas foram geridos através de formas de 

poder transitório e externo, em certo sentido, sobreposto, ou melhor, imposto de cima para 

baixo. Antes de estabelecer relações diretas e talvez pacíficas com as tribos, os Romanos 

utilizaram como instrumento a praefectura gentium (LEPELLEY, 1974: passim; 

LEVEAU, 1976: passim; LETTA, 2002: passim). Oficiais, com função não fixa na 

hierarquia militar, receberam o comando das gentes, exercendo uma tarefa não 

uniformemente definida no aspecto espacial e temporal, mas que se justificava pelo 

conhecimento que esses indivíduos tinham do território. Temos conhecimento de vários 

casos: Lucius Calpurnius Fabatus foi praefectus nation(um) Gaetulicar(um) sex / quae 

sunt in Numidia (CIL V, 5267) no final do governo de Claudio ou na primeira fase do 

governo de Nero; Tiberius Claudius Pollio [pr]aef(ectus) gentium in Africa (CIL VI, 3720 

= ILS, 1418) depois de 81 e antes de Nerva (Plinius, epist., VII, 31); Titus Flavius Macer 

praef(ectus) gentis Musulamio/rum (AE 1922, 19 = ILAlg 1, 3992)
2
, nomeado por Trajano 

pela sua ligação com o território – a sua família era originária de Ammaedara –, período no 

qual são atestados medidas de delimitação territorial para as tribos dos Musulamii (AE 

1922, 19 = ILAlg 1, 3992). Existem referências aos praefecti dos Musulamii em outros 

                                                           
2
 AE 1922, 19 = ILAlg 1, 3992. Praefecti dos Musulamii são citados em outras epígrafes. Em uma delas 

afirma-se que praefectus Musulamiorum e Musuniorum Regianorum ofereceu summas honorarias rei 

publicae e embelezou o templo de Saturno com uma estátua argêntea (AE 1992, 1766 = AE 1993, 1733). 



Antonia Vento 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 30 - 

documentos epigráficos. Em um destes se lê que o praefectus Musulamiorum e 

Musuniorum Regianorum ofereceu summas honorarias rei publicae e embelezou o templo 

de Saturno com uma estátua em prata (AE 1992, 1766 = AE 1993, 1733). Temos notícias 

ainda sobre um Publilius Memorialis [pr]ef(ectus) gentis Numida(rum) (CIL XI, 7554 = 

ILS 9195); um Lucius Egnatuleius Sabinus praef(ectus) gentis Cinithiorum (CIL VIII, 

10500 = ILS 1409); di un M(arcus) Pomponius Vi/tellianus proc(urator) Aug(usti) ad 

curam /gentium (CIL VIII, 9327 = ILS 2750); e de uma série de ex praefecti (CIL VIII, 

9008, 9010 e 9195). Embora haja diversidade na indicação da competência no âmbito 

tribal, a maior parte desses prefeitos exerceram as suas funções na África Proconsular e na 

Numídia nos primeiros dois séculos, na Mauritânia no segundo e no terceiro (LEVEAU 

1973: 181). Fontes posteriores atestam a permanência desses prefeitos de tribos e fazem 

referências aos seus dotes pessoais e às modalidades de cargos que exerceram. Ammiano 

Marcellino (XXIX, 5, 21) diz que eram homens fidei compertae; Servio Danielino em um 

escólio a Eneida (ad Aen., IV, 242) recorda que, no ato da nomeação, eles recebiam uma 

virga que era levada como símbolo do seu poder. A permanência do cargo de prefeito 

mesmo em período mais tardio é atestada no Código de Teodósio (CTh XI, 30, 62) e de 

Santo Agostinho (epist., CXCIX, 12), no qual se diz que algumas tribos não tinham um 

governante sui reges mas praefecti constituti a Romano imperio e que estes praefecti 

cristiani esse coeperunt. Os testemunhos epigráficos mais tardios nos mostram a existência 

dos praefecti. Particularmente há uma epígrafe de 474 d.C. (AE, 1926, 60) que comemora 

um ato de euerguetismo da parte de um praefectus de nome Iugmena. Estes seriam 

(Albertini, 1925, p. 263) l’héritier des praefecti que les empereurs choisissaient souvent 

parmi les vieilles familles indigènes pour le charger de surveiller et d’administrer les 

tribus attachées à la vie rurale. Uma outra epígrafe de 508 (CIL VIII, 9835) se refere à 

construção de um castrum da parte de Masgivin, pr(a)ef(ectus) de Safar pro sal(ute) et 

incol(umitate) reg(is) Masunae gent(ium) Maur(orum) et Romanor(um). Algumas das 

tribos indígenas permaneceram sob a tutela dos prefeitos, escolhidos pela administração 

romana talvez, em um segundo momento, de modo estável sobre o território. De acordo 

com Cesare Letta (LETTA, 2002 : 2108), quando Roma assumia o controle direto de uma 

tribo não urbanizada dentro dos limites do Império, impunha um praefectus que, em um 

primeiro momento, era um oficial do exército, completamente estranho à tribo, mas que em 

seguida, em um segundo momento, muito frequentemente era um indígena mas dotado de 

cidadania romana. De outro modo, Alexander Weiss (WEISS, 2006: passim) acredita que 



POLÍTICA TERRITORIAL ROMANA NO NORTE DA ÁFRICA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 31 - 

estes praefecti não foram nunca escolhidos pelas tribos, mas no máximo, pelas classes 

dirigentes das cidades africanas. 

Outras comuniddes ficaram sob a tutela de principes gentis, como na tribo dos 

Cinithii (KOTULA, 1965: passim), no momento em que os Romanos encontraram um 

modo de apoiar-se nas élites locais. O sistema das praefectura era, de fato, muito 

dispendioso em termos de custo dos funcionários. Por isso não atinge nunca na África um 

caráter predominante e de permanência. A tendência era favorecer a emergência 

sistemática dos primores indígenas nos níveis político e administrativo mais altos, criando 

relações diretas com reges e principes gentis ou gentium, no caso de criarem, 

momentaneamente o estavelmente, alianças entre as tribos (THÉBERT, 1978: 11). Uma 

das primeiras referências a esta figura de apoio é a epígrafe (REYNIERS, 1963: passim) 

que faz menção a Mus(onius) princ(eps) gentis eiusdem e fornece um interessante 

testemunho sobre a romanização da região de Setif. De fato Titus Flavius Septimianus 

Petilianus, princeps gentis Musoniorum teria recebido a cidadania romana pessoalmente 

ou através de um seu ascendente. E como a opinião corrente sustenta que a romanização da 

região não se iniciou antes dos Antoninos, como demonstrou os estudos de Février (1966: 

passim; 1967: passim) e Gascou (1972), podemos nos perguntar se a influência romana 

sobre as tribos da área de Setif não tenha sido anterior ao fenômeno de transformação das 

aglomerações indígenas na cidade romana (DESANGES, 1976-1978: 129). Desta figura de 

poder local existe um interessante testemunho em alguns documentos de caráter 

marcadamente diplomático como os tratados Romano-Baquates e a Tábua de Banasa. O 

dossiê de Volubilis contém informações sobre as relações entre administradores centrais e 

uma tribo como aquela dos Baquates que, na presença de um leader carismático, se alia a 

Maecennites e Bavares. Temos portanto uma lista dos chefes indígenas vindos a 

conloquium com os romanos, com indicações cronológicas muito precisas: Aelius Tuccuda 

sob Antonino, Ucmetius sob Marco Aurélio, Aurelius Canart(h)a e Uretus sob Cômodo, 

Ililasen sob Septimio Severo, Sepemazin sob Filippo, Iulius Matif, Iulius Nuffusi e Iulius 

Mirzi sob Probo (FRÉZOULS, 1957: 104). A pax objeto das inscrições é marcada com 

adjetivos que servem a sublinhar aspectos particulares, è firmanda, confirmanda, 

confirmata e foederata, portanto os textos parecem indicar um progresso nas relações: de 

tratados de não agressão a paz de longa duração e até alianças de fato. Os chefes Baquates 

são principes, dos quais um é constitutus, isto é, com função oficialmente reconhecida por 

Roma, e um é rex. O filho de Canart(h)a, Aurelius Canartha, foi conduzido a Roma, onde 



Antonia Vento 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 32 - 

cresceu, como sabemos de seu epitáfio conservado em CIL VI, 1800. A tabula Banasitana 

reúne três documentos: uma carta dos imperadores Marco Aurelio e Lucio Vero ao 

governador da Mauritânia Tingitana, Coiiedius Maximus, sobre a sua solicitação de 

concessão de cidadania romana a um Zegrensis de nome Iulianus, à sua esposa Ziddina e 

aos seus filhos; uma segunda carta dos imperadores Marco Aurelio e Cômodo ao 

governador Vallius Maximianus, como resposta a uma solicitação do seu predecessor 

Epidius Quadratus, de concessão de cidadania a Faggura, esposa de Aurelius Iulianus, 

princeps gentium Zegrensium – talvez este título se deva a sua relação privilegiada com os 

Romanos? -, e aos filhos; o terceiro documento é uma síntese do ato com o qual foi 

registrado a medida. Torna-se bastante claro a partir deste texto como os Romanos foram 

inseridos na mentalidade dos mecanismos indígenas de gestão do poder sob uma base de 

aliança pessoal. Os governadores provinciais selecionam, entre as gentes, sobre quais 

notáveis apoiar-se (cum eum adfirmes de primoribus esse popularium suorum et nostris 

rebus prom[p]to obsequio fidissimum) e concediam cidadania romana ao chefe da família e 

a todos os membros da domus (honore a nobis in istam domum conlato ad aemulationem 

Iuliani non cunctamur et ipsi Ziddinae uxori, item liberis Iuliano, Maximo, Maximino, 

Diogeniano), usando-a como instrumento político para conter ou bloquear movimentos de 

oposição que pudessem surgir (SESTON-EUZENNAT, s/d: 473).  A concessão da 

cidadania conserva o ius gentis (salvo iure gentis), isto è, garante a estas comunidades o 

reconhecimento oficial do poder romano como entidade jurídica. Mas a presença do reges 

como chefe das tribos prescinde da existência de uma qualquer relação com Roma e a 

situação, momentaneamente controlada, pode evoluir negativamente, no momento em que 

o chefe da comunidade seja substituído. Assim se explicaria a rigorosa continuidade 

temporal dos conloquia volubilitanos e a concessão de cidadania também à esposa e aos 

filhos do princeps Zegrensium, com o fim de manter, de modo claro – scripta maneant –, 

bilateral e repetido, uma situação sem conflitos. E assim se explica a diferença na evolução 

nas relações com uma outra gens, aquela dos Bavares, que, uma vez ignorada a pax 

estipulada pelo não muito bem identificado principes gentis Bavarum et Baquatum, 

frequentemente reagiram à dominação romana e sofreram dura repressão (CHRISTOL, 

2002: passim; CIL VIII, 9047; ILS 9006; BAC 1920, p. 108; CIL VIII, 9324): da parte de 

Caio Macrinio Deciano (259-260), de Quinto Gargilio Marziale (260), de Marco Cornelio 

Ottaviano (260-262), de Elio Eliano (284-288), do imperador Massimiano (290-292). Três 



POLÍTICA TERRITORIAL ROMANA NO NORTE DA ÁFRICA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 33 - 

reis das gentes Bavares, Taganin, Masmul e Fahem foram mortos e a sua gens derrotada 

em 255 (AE 1907, 159).  

A dialética entre Roma e algumas populações indígenas constitui um jogo 

articulado em torno do binômio cooperação/repressão. A ordem dos termos de qualquer 

forma è muito variável, segundo a situação histórica, pelo qual se registram casos de 

pacificação ou colaboração quando da necessidade de conter formas de luta mesmo 

enfrentando frentes amplas. Como exemplo desta variabilidade de situações, alguns casos 

como aquele paradigmático da família de Nubel – unida a Roma por uma relação de 

clientelismo, com funções administrativas e militares definidas e uma soberania de difícil 

definição sobre outras tribos da Mauritânia, em particular aquela dos Giubaleni (Amm. 

Marc., XXIX, 5, 44) –, que criou graves dificuldades com as duas revoltas de Firmo 

primeiramente (LENGRAND, 1990-1992: passim; LAPORTE, 2004: passim) e de Gildone 

depois (GEBBIA, 1988: passim; MODÉRAN, 1989: passim; MELANI, 1994: passim). 

Apesar da derrota final desta grande família, os eventos relacionados a esta história 

revelam como alguns chefes indígenas cobrissem altas funções militares, não sem 

importantes consequências ou riscos para Roma (CAMPS, 1984: 187). E então, as relações 

com os Quinquegentanei, reagrupamento de cinco tribos de Kabylia (CAMPS
3
, 2001: 

passim), derrotados por C. Macrinius Decianus em 255 junto a Bavares e gentiles 

Fraxinenses (CIL VIII, 2615), guiados por um dux (KOTULA, 1987: passim). Uma 

segunda vez em 297 turbae Quinquegentaneorum foram bloqueados graças à intervenção 

do imperador Maximiano (CIL VIII, 8836)
4
. Uma outra epígrafe faz referência a uma 

campanha conduzida por Aurel(ius) Litua v(ir) p(erfectissimus) p(raeses) p(rovinciae) 

M(auretaniae) Caes(ariensis) contra Quinquegentaneos rebelles (CIL VIII, 8924). Enfim, 

algumas palavras sobre os Garamantes (CAPUTO, 1980: passim), derratados uma vez por 

Cornelio Balbo em 19 a.C. (DESANGES, 1957: passim; ROMANELLI, 1977: passim), 

participaram de revoltas e guerras nos últimos anos de Augusto (FIRPO, 1995: passim) e 

sob Tibério. Este povo turbulento entre o I século a.C. e o I d.C. parece que se tornou uma 

parceiro comercial dos romanos, segundo as fontes literárias e os documentos provenientes 

                                                           
3
 O autor hipotisa uma articulação em cinco partes também para a tribo dos Misiciri. A segmentação de um 

único corpo tribal em cinco é um elemento de importância no mundo berbere contemporâneo; em tuareg a 

tribo é nomeada tawsit, que designa a palma da mão e o punho, imagem que contém em si o individualismo 

dos componentes e a sua força solidária, respectivamente, nos dedos e na mão inteira. 
4
 Referências a esta campanha estão presentes em Panegirici Latini., IV, 5, 2: reservetur nuntiis iam iamque 

venientibus Mauris immissa vastatio; e VI, 8, 7: tu ferocissimos Mauretaniae populos inaccessis montium 

iugis et naturali munitione fidentes expugnasti recepisti transtulisti 



Antonia Vento 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 34 - 

de um forte romano sobre a rota saariana ao norte do Fezzan. Segundo Ptolomeu, de fato, 

um tal Giulio Materno percorreu a estrada da Garama até Agisymba em companhia de um 

βασιλεὺς τῶν Γαραμάντων (Ptol., I, 8, 4: […] Ἰούλιον δὲ Μάτερνον, τὸν ἀπὸ Λέπτεως 

τῆς μεγάλης, ἀπὸ Γαράμης ἅμα τῷ βασιλεῖ τῶν Γαραμάντων ἐπερχομένῳ τοῖς 

Αἰθίοψιν ὁδεύσαντα τὰ πάντα πρὸς μεσημβρίαν μησὶ τέσσαρσιν ἀφικέσθαι εἰς τὴν 

Ἀγίσυμβα χώραν τῶν Αἰθιόπων, ἔνθα οἱ ῥινοκέρωτες συνέρχονται) e um dos ostraka 

do forte de Bu Njem (REBUFFAT-MARICHAL, 1973: passim; MARICHAL, 1979: 

passim; MARICHAL, 1992: passim), conhecido como documento 71, faz referência aos 

Garamantes que levavam 4 asnos: introierunt Garamantes ducentes asinos numero IIII. O 

uso do verbo introeo nos permite deduzir que se tratava de relações pacíficas e autorizadas 

no âmbito do livre comércio. A hipótese dos estudiosos è que os soldados romanos 

comprassem o surplus da produção dos agricultores locais. Em relação a este povo, è 

importante sublinhar a tendência do documento literário em relação aos dados 

documentais. Tácito (Tac., Annales IV, 23)  em referência a sua aliança com Tacfarinas 

(17-24 d.C), diz do seu rex que foi praedarum receptor et populandi socius e que faz uma 

intervenção cum exercitu mas missis levibus copiis. Sempre Tácito recorda a sua aliança 

com a cidade de Oea contra Leptis Magna, a sua natureza indomável e a sua dedicação aos 

latrocinia, seguidos da revenda do butim à população das regiões mais internas (Tac., 

Historiae, IV, 50: nam populus Oeensis multitudine inferior Garamantas exciverat, gentem 

indomitam et inter accolas latrociniis fecundam. unde artae Lepcitanis res, lateque 

vastatis agris intra moenia trepidabant, donec interventu cohortium alarumque fusi 

Garamantes et recepta omnis praeda, nisi quam vagi per inaccessa mapalium ulterioribus 

vendiderant). Mas, enquanto alguns autores fazem referência a um ἔθνος μέγα ἰσχυρῶς 

(Hdt., IV, 83, 4), εὐσταλὲς καὶ κοῦφον, gente que mora em tendas e vive da caça, 

ἄνθρωποι σκηνῖται, ἀπὸ θήρας τὰ πολλὰ ζῶντες (Luc., Dipsades 2, 1), que se ocupa de 

saques, as evidências arqueológicas testemunham uma agricultura intensiva nos oásis com 

sistemas de irrigação sofisticados associada ao grande comércio. A capital da tribo, 

Garama, tem evidente caráter urbano e a sua cultura material e seus escritos a classificam 

como uma civilização saariana de primeiro grau, mais pela ordem do estado do que da 

tribo (LIVERANI, 2001: passim; MATTINGLY, 2001: passim; LIVERANI, 2007: 

passim). 

http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/AA.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/1/BR.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/6/ID.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/A/7F.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/1/CG.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/2/X9.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/3/7S.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/A/2G.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/B/4L.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/2T.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/6/DS.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/7/LS.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/1/DI.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/7L.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/U0.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/6/FS.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/9X.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/5/CM.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/3/YH.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/2/BM.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/1/F2.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/1/TP.HTM
http://www.intratext.com/IXT/LAT0534/7/NZ.HTM


POLÍTICA TERRITORIAL ROMANA NO NORTE DA ÁFRICA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 35 - 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ALBERTINI, Eugène. Inscription chrétienne des environs de Berrouaghia (Alger). 

Comptes Rendus de l’Acadèmie des Inscriptions et Belles Lettres, 1925, 261-265. 

BENABOU, Marcel. La résistance africaine à la romanisation. Paris: Maspero, 1976. 

CAMPS, Gabriel.  Nouvelles observations sur l'inscription du roi Masuna à Altava. 

Bulletin Archéologique du Comité des Travaux Historique et Scientifiques. Afrique du 

Nord, serie B 18, 153-157, 1982. 

______. Rex gentium Maurorum et Romanorum. Recherches sur les royaumes de 

Maurétanie des VI
e
 et VII

e
 siècles. Antiquités Africaines 20, 183-218, 1984. 

______. La main et la segmentation quinaire chez les Berbères. Antiquités Africaines 37, 

141-147, 2001. 

CASELLA, Marilena. Contatti di popoli ed etnogenesi delle tribù nomadi sahariane. In: 

AKERRAZ, Aomar; RUGGERI, Paola; SIRAJ, Ahmed; VISMARA, Cinzia. L’Africa 

Romana XVI. Atti del XVI convegno di studio, Rabat, 15-19 dicembre 2004. Roma: 

Carocci, 2006, 215-232. 

CHRISTOL, Michel. C(aius) Macrinius Decianus, gouverneur de Numidie, et l'histoire 

militaire de la province au milieu du III
e
 siècle. Zeitschrift für Papyrologie und Epigraphik 

138, 259-269, 2002. 

DESANGES, Jehan. Catalogue des tribus africaines de l'antiquité classique à l'ouest du 

Nil. Dakar: Publications de la section d'histoire de l'Universite de Dakar, 123-124, 1962. 

______. Une notion ambiguë: la gens africaine. Réflexions et doutes. Bulletin 

Archéologique du Comité des Travaux Historique et Scientifiques. Afrique du Nord, serie 

B 18, 22, 169-176, 1987-1989. 

______. Un princeps gentis à Sétif. Bulletin Archéologique du Comité des Travaux 

Historique et Scientifiques. Afrique du Nord, serie B 18, 12-14, 123-129, 1976-1978. 

FÉVRIER, Paul-Albert. Inscriptions inédites relatives aux domaines de la région de Sétif. 

In: CHEVALLIER, Raymond. Mélanges d'archéologie et d'histoire offerts à A. Piganiol. 

Paris: SEVPEN, 1966, 217-228. 

______. Aux origines de l’occupation romaine dans les hautes plaines de Sétif. Les 

Cahiers de Tunisie 15, 51-64, 1967. 

FIRPO, Giulio. Super et Garamantas et Indos/proferet imperium (Verg., Aen. 6, 794-5): 

alcuni aspetti della politica africana di Augusto. In: Quaderni dell'Istituto di Archeologia e 

Storia Antica 5, 49-60, 1995. 

http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=1
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=2
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=2
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=3
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=3
http://opac.sbn.it/opacsbn/opaclib?db=iccu&nentries=10&sort_access=&from=1&searchForm=opac/iccu/error.jsp&resultForward=opac/iccu/brief.jsp&ricerca=navigazione&do=search_show_cmd&format=xml&item:4005:Collezione::@frase@::@or@=Publications+de+la+section+d%27histoire+%2F+Universite+de+Dakar.+Faculte+des+lettres+et+sciences+humaines
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=2
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=2
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=2
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=2
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=4
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=4


Antonia Vento 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 36 - 

FRÉZOULS, Edmond. Les Baquates et la province romaine de Tingitane. Bulletin 

d'Archeologie Marocaine 2, 65-115, 1957.  

GASCOU, Jacques. La politique municipale de l'empire romain en Afrique proconsulaire 

de Trajan à Septime Sévère. Paris: École française de Rome, 1972. 

GEBBIA, Clara. Ancora sulle «rivolte» di Firmo e Gildone. In MASTINO, Attilio. 

L'Africa romana V. Atti del V convegno di studio, Sassari, 11-13 dicembre 1987, Roma:  

Carocci, 1988, 117-129. 

GSELL, Stéfane. Histoire ancienne de l’Afrique du Nord, V. Paris: Hachette, 1927. 

KOTULA, Tadeusz. Les principes gentis et les principes civitatis en Afrique romaine. Eos, 

55, 347-365, 1965. 

KOTULA, Tadeusz. Faraxen, famosissimus dux Maurorum. In: MASTINO, Attilio. 

L’Africa Romana IV. Atti del IV Convegno di Studio, Sassari, 12-14 dicembre 1986, Roma: 

Carocci, 1987,229-234. 

LENGRAND, Denis. L'inscription de Petra et la révolte de Firmus. Bulletin Archéologique 

du Comité des Travaux Historique et Scientifiques. Afrique du Nord, serie B, 23, 159-170, 

1990-1992. 

LEPELLEY, Claude. La préfecture de tribu dans l'Afrique du bas-empire. In AA. VV. 

Mélanges d'histoire ancienne offerts à William Seston. Paris: E. de Boccard, 285-295, 

1974. 

LETTA, Cesare. I praefecti di tribù non urbanizzate in Africa e in Europa. In 

KHANOUSSI, Mustafa; RUGGERI Paola;  VISMARA Cinzia. L'Africa romana 

XIV. Atti del XIV Convegno di studio, Sassari, 7-10 dicembre 2000,  Roma: Carocci, 2002, 

2093-2109. 

LEVEAU, Philippe. L'aile II des Thraces, la tribu des Mazices et les praefecti gentis en 

Afrique du Nord (À propos d'une inscription nouvelle d'Oppidum Novum et de la 

pénétration romaine dans la partie orientale des plaines du Chélif). Antiquités Africaines 7, 

153-192, 1973. 

LIVERANI, Mario. I Garamanti: ricerche in corso e nuove prospettive. Studi Storici, nº 

42/3, 769-783, 2001. 

______. Cronologia e periodizzazione dei Garamanti: acquisizioni e prospettive. 

Athenaeum, nº 95/2, 633-662, 2007. 

MARICHAL, Robert. Les ostraca de Bu Njem. Comptes Rendus de l’Académie des 

Inscriptions et Belles Lettres, nº436-452, 1979. 

http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=10
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=10
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice_lien&id=59-12195&type=monographie&from=4
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=1
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=2
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=2
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice_lien&id=73-15836&type=monographie&from=2
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice_lien&id=73-15836&type=monographie&from=2
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=5
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=6


POLÍTICA TERRITORIAL ROMANA NO NORTE DA ÁFRICA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 37 - 

______. Les ostraka de Bu Njem. Tripoli: Département des Antiquités, 110-114, 1992. 

MATTINGLY, David-J. Nouveaux aperçus sur les Garamantes: un État saharien? 

Antiquités Africaines, nº37, 45-61, 2001. 

MELANI, Chiara. Mascezel e Gildone: politiche tribali e governo di Roma nell'Africa 

romana. In: KHANOUSSI, Mustafa; RUGGERI, Paola; VISMARA, Cinzia. L'Africa 

romana XII. Atti del XII convegno di studio, Olbia, 12-15 dicembre 1996. Roma: Carocci, 

1998, 1489-1502. 

______. Roma e le tribù della Mauretania Cesariense nel III sec. d. C.: una difficile 

convivenza. Athenaeum, nº82, 153-176, 1994. 

MODÉRAN, Yves. Les Maures et l'Afrique romaine (IV
e
-VII

e 
siècle). Rome: École 

française de Rome,  2003. 

RACHET, Marguerite. Rome et les Berbères: Un problème militaire d’Auguste à 

Dioclétien. Bruxelles: Latomus, 1970. 

REBUFFAT, René. L’arrivée des Romains à Bu Njem. Lybia Antiqua, nº9-10, 121-134, 

1972-1973. 

______; MARICHAL, Robert. Les ostraca de Bu Njem. Revue des Études Latines, nº281-

286, 1973. 

______. L’investiture des chefs de tribus africaines. In : VALLET, Françoise ; 

KAZANSKI, Michel. La noblesse romaine et les chefs barbares du III
e
 au VII

e
 siécle. 

Paris: Afam, 1993, 22-33. 

______. Les gentes en Maurétanie Tingitane. Antiquités Africaines, nº37, 23-44, 2001. 

REYNIERS, François. Glane épigraphique en Algérie. Bulletin de la Société nationale des 

Antiquaires de France, nº174-181, 1963. 

ROMANELLI, Pietro. La campagna di Cornelio Balbo nel Sud Africano. Nuove 

osservazioni. In: Mélanges offerts à Léopold Sédar Senghor. Langues, littérature, histoire 

anciennes. Dakar: Les Nouvelles Éditions Africaines, 1977, 429-438. 

SESTON, William;  EUZENNAT, Maurice. Un dossier de la Chancellerie romaine, la 

Tabula Banasitana. Étude de diplomatique. Comptes Rendus de l’Académie des 

Inscriptions et Belles Lettres, nº468-490, 1971. 

SHAW, Brent D. Autonomy and tribute: mountain and plain in Mauretania Tingitana. 

Revue de l’Occident Musulman et de la Méditerranée, nº41-42, 66-89,1986. 

THÉBERT, Yvon. Romanisation et déromanisation en Afrique: histoire décolonisée ou 

histoire inversée? Annales (Économies, Sociétés, Civilisations), nº33, 64-82, 1978. 

http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=1
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=2
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=2
http://www.annee-philologique.com/aph/index.php?do=notice&num=11


Antonia Vento 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 38 - 

TROUSSET, Pol.  Les bornes du Bled Segui. Nouveaux aperçus sur la centuriation 

romaine du sud tunisien. Antiquités Africaines, nº12, 125-177, 1978. 

______. Signification d’une frontière: nomades et sedentaires dans la zone du limes 

d’Afrique. In: AA. VV. Papers presented to the 12th International Congress of Roman 

Studies (1979), Oxford: BAR, 1980, 931-940. 

______. Villes, campagnes et nomadisme dans l'Afrique du Nord antique; représentations 

et réalités. In : FEVRIER, Paul-Albert, LEVEAU, Philippe. Villes et campagnes dans 

l'empire romain. Actes du Colloque organisé à Aix-en-Provence par l'U.E.R. d'Histoire, 

les 16 et 17 mai 1980, Marseille:  niversité de  rovence, 1982, 195-205. 

VOLTERRA, Edoardo. La Tabula Banasitana. A proposito di una recente pubblicazione. 

Bullettino dell'Istituto di Diritto Romano, nº77, 407-441,1974. 

WEISS, Alexander. Das Amt des praefectus gentis in den kaiserzeitlichen 

nordafrikanischen Provinzen. Antiquités Africaines, nº42, 101-116, 2006. 

 

 

http://openlibrary.org/search?publisher_facet=Université%20de%20Provence


 

 

ESTRABÃO E A INTEGRAÇÃO DAS PROVÍNCIAS DA GÁLIA E DA HISPÂNIA 

AO IMPÉRIO ROMANO: PROPAGANDA OU GÊNERO LITERÁRIO? 

 Bruno dos Santos Silva
1
 

 

 Este texto é o resultado de um exercício de reflexão feito a partir de um dos pontos 

centrais da minha pesquisa de mestrado, cujo título é “Estrabão e as Províncias da Gália e 

da Hispânia: um estudo sobre A Geografia e o Império Romano”. Nela, o objetivo central é 

entender, por meio da analise da organização interna dos livros III e IV da Geografia de 

Estrabão, como as regiões da Hispânia (livro III) e da Gália (livro IV) são apresentadas por 

Estrabão dentro da nascente estrutura do principado. Uma das questões em jogo na 

pesquisa é discutir quais papéis Estrabão atribui aos romanos e às populações locais no 

processo de contato entre eles. 

 O tema que eu colocarei em discussão neste texto está inteiramente relacionado 

com a análise da fonte da pesquisa: a Geografia de Estrabão. A maneira pela qual ela tem 

sido analisada nos últimos anos possui relação direta com o debate em torno de um dos 

conceitos mais controversos em história antiga no século XX: o conceito de Romanização. 

 Assim sendo, antes de abordar o debate que tem balizado as pesquisas envolvendo 

a Geografia de Estrabão, uma breve apresentação da mesma se faz necessária. Em seguida, 

entrarei de fato na análise de alguns dos elementos das discussões em torno da época e da 

data de produção desta obra. O que nos levará aos efeitos decorrentes da posição adotada 

pelos especialistas neste debate, posições estas que passam a dialogar com as discussões 

decorrentes do uso do conceito de romanização. Ao final do texto, proporei um olhar 

alternativo a essas duas correntes, expondo aqui alguns possíveis caminhos de análise da 

fonte que dialogam abertamente com os conceitos de integração e sistema-mundo 

PENSADOS para a antiguidade.  

 Se debates balizarão este texto, comecemos então por aquilo que é harmonioso. O 

que é consenso entre os pesquisadores dos escritos de Estrabão são informações 

biográficas obtidas por autoreferências na Geografia. Sabemos que nosso geógrafo nascera 

na cidade de Amaséia, antiga capital do Reino do Ponto – atual norte da Turquia. 

Principalmente quando está descrevendo as regiões da Ásia Menor, Estrabão traz algumas 

informações sobre seus familiares. O bisavô de sua mãe é o ancestral mais antigo ao qual 

                                                 
1
 Aluno de Mestrado do departamento de História Social da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas da Universidade de São Paulo. Orientado por Norberto Luiz Guarinello, sob o título “Estrabão e as 

Províncias da Gália e da Hispânia: um estudo sobre A Geografia e o Império Romano”. 



Bruno dos Santos Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 40 - 

ele faz referência. Seu nome era Dorilau, o Tático, que, segundo a Geografia, fora um dos 

principais generais do Rei Mitríades V (150-121 a.C.), sendo o responsável pela campanha 

do reino do Ponto contra Cnossos. O filho e o sobrinho do general – respectivamente 

Lagetas e Dorilau – também desfrutaram de grande prestígio na corte do rei Mitríades VI, 

o Eupator. Eles tiveram participação efetiva nas guerras Mitridáticas, sendo que Dorilau, o 

sobrinho, auxiliaria Pompeu a invadir o Ponto em 66 a.C., entregando uma série de 

fortalezas aos romanos, em troca de privilégios quando de sua ocupação. 

 O que se pode retirar dessas informações é que estamos lidando com um autor 

que pertencera a uma família ilustre, da aristocracia regional do Ponto e de extrema 

influência nas instâncias de poder, tanto antes, quanto depois da chegada dos romanos. 

 Quanto à Geografia, é composta por dezessete livros que pretendem analisar toda a 

oikoumene (mundo habitado). Os dois primeiros livros trazem discussões teóricas acerca 

da ciência geográfica – sendo Homero o principal teórico defendido por Estrabão. Já os 

outros quinze livros apresentam relatos, descrições e reflexões preciosas, contendo 

aspectos físicos, econômicos e humanos das seguintes regiões: começando pela Ibéria no 

livro 3; Gália e Bretanha no livro 4; Itália e Sicília nos 5 e 6; regiões ao Norte e ao Sul do 

rio Danúbio, como Épiro, Macedônia, Trácia e Ilíria no livro 7; Peloponeso, Sul, Centro e 

ilhas da Grécia 8, 9 e 10; começo da descrição da Ásia, áreas ao norte dos montes Tauro, 

assim como a Partia, a Média e a Armênia no 11; península da Ásia Menor 12, 13 e 14; 

Índia e Pérsia no 15; Áreas entre a Pérsia, o Mediterrâneo e o mar Vermelho 16; e por fim 

o Egito e a Líbia no 17. 

 Nós temos dois epítomes que reúnem manuscritos da Geografia: o Vaticanus 

Graecus 482, que possui manuscritos que podem ser datados do século XIV; e o 

Palatinus Graecus 392, em que o mais antigo documento é datado paleograficamente 

do século IX. Os fragmentos mais antigos da obra de Estrabão datam do século II e V 

d.C: o primeiro um pedaço de papiro, o P. Oxy 3447, e o segundo trata-se de um 

palimpsesto descoberto no século XIX sob outras duas camadas textos posteriores. A 

quantidade de fragmentos disponíveis fora suficiente para recompor a obra quase por 

completo, deixando apenas o livro VII com lacunas ininteligíveis. Dessa maneira, a 

Geografia de Estrabão é considerada uma das obras geográficas da antiguidade mais 

completa que temos em mãos.   

 A escolha dos livros três e quatro como fonte da minha pesquisa de mestrado foi 

feita em função, PRIMEIRO, das particularidades dessas duas regiões – primeiros locais 



ESTRABÃO E A INTEGRAÇÃO DAS PROVÍNCIAS DA GÁLIA E DA HISPÂNIA AO IMPÉRIO ROMANO: 
PROPAGANDA OU GÊNERO LITERÁRIO? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 41 - 

fora do eixo ligado ao controle do mediterrâneo central a receberem fluxo constante de 

soldados romanos –, e SEGUNDO, por conta das questões que balizam minha pesquisa. 

Questões essas que debatem diretamente com o conceito de Romanização – uma temática 

recorrente nos escritos do século XIX e início do XX sobre o Império Romano, mas que, 

recentemente, tem passado por exames críticos mais profundos. O elemento central em 

disputa dentro deste conceito é a oposição entre Romanos (civilizados) e povos 

conquistados (bárbaros). Procurando analisar sob esta perspectiva duas das regiões 

incorporadas aos domínios romanos desde a época da república, os livros em que Estrabão 

procura descrevê-las apresentou-se como ótima opção de pesquisa. 

 Então, depois dessa breve apresentação, depois do consenso, passemos para o 

debate, para as discussões em torno desta fonte. 

 Desde as primeiras traduções para as línguas modernas, na passagem do século 

XIX para o XX, os estudiosos da Geografia centram suas análises na data de produção da 

obra e de nascimento do Estrabão, assim como para quem o autor a escreve. O debate em 

torno das datas é fruto da falta de informações sobre os escritos deste autor, que, como já 

vimos, só podem ser presumidas a partir da própria obra. Estrabão utiliza expressões 

temporais genéricas como “pouco antes de meu tempo”, ou “na nossa época”, associados a 

uma série de eventos conhecidos que abrangem aproximadamente os últimos anos da 

década de 80 a.C aos primeiros anos da década de 20 d.C. (CLARKE, 1997: 102) 

 Do início do século XX até meados a década de 1990, autores como Benedikt Niese 

(1878), Horace Jones (1923) e Claude Nicolet (1988) procuraram analisar a relação entre 

os tratados geográficos de Estrabão e o Império romano. Para eles o autor nascera por volta 

dos anos de 64-63 a.C., e escrevera em Roma, aproximadamente, em 18 a.C., seu principal 

trabalho. O autor Italiano Ettore Pais (1908) era adepto, em partes, dessas formulações, 

uma vez que ele possuía uma outra teoria quanto ao local de produção da oba de Estrabão. 

Ele afirmava que a geografia havia sido produzida na terra natal de Estrabão, a serviço das 

elites locais, mas tendo o Império Romano como o inimigo a ser analisado e entendido. 

(PAIS, 1908: 414) 

 Para ser mais exato, Benedikt Niese (1878) e Horace Jones (1923), autores do final 

do XIX e início do XX, estavam preocupados com a organização e com a tradução da 

Geografia, deixando que Estrabão “falasse por si só”, sem maiores exercícios de reflexão. 

Por outro lado, Claude Nicolet não parte da análise de Estrabão em seus trabalhos. Na 

verdade, sua principal preocupação é entender a construção de uma ideologia pró-Augusto, 



Bruno dos Santos Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 42 - 

partindo da análise das Res-gestae e de elementos arquitetônicos, articulando isso à análise 

de autores do período, como Estrabão. Uma das suas conclusões é de que a Geografia seria 

fruto de um período em que a propaganda dos feitos de Augusto dominava o cenário 

intelectual do Império. 

 Recentemente, alguns estudos têm procurado analisar a Geografia por uma nova 

ótica, que parte de uma revisão das datas de nascimento de Estrabão e da produção de sua 

obra. Sarah Pothecary e Katherine Clarke são as duas principais pesquisadoras dessa 

nova corrente. Elas possuem estudos que pretendem avançar a data de nascimento de 

Estrabão de cerca de 63 a.C., para 51-50 a.C (POTHECARY, 2002: 392). A primeira 

procura discutir em seu livro Between Geography and History (1999) qual a função da 

Geografia no mundo onde Roma ganha cada vez mais poderes, e debate diretamente 

com Claude Nicolet (CLARKE, 1999: 226). Apesar de não aprofundar a análise da data 

de nascimento de Estrabão e da produção de sua obra, Clarke parte desta idéia para 

desvincular o geógrafo da pecha de propagandista de Augusto. Sarah Pothecary, em 

uma série de artigos, prioriza o debate sobre as datas de nascimento, morte e 

composição da obra. Ela trabalha principalmente com expressões temporais que 

indicariam o posicionamento do autor dentro dos seus escritos (POTHECARY, 1997: 

235). O grande objetivo das duas pesquisadoras é poder, dessa forma, colocar a 

Geografia como um trabalho escrito no período de transição entre os governos de 

Otávio e Tibério. A intenção é analisar o geógrafo de Amaséia como um observador 

privilegiado desse período de estabelecimento do principado. 

 Katherine Clarke vai um pouco mais além em suas análises. No livro 

supracitado, que tem a Geografia de Estrabão como uma das principais fontes de 

análise, esta autora reconhece que Roma é o centro da “Oikoumene estraboniana” 

(CLARKE, 1999: 216), ao qual todas as regiões estavam ligadas pelo constante fluxo 

de bens, pessoas, recursos e idéias. Entretanto, ela identifica na Geografia outros centros 

concorrentes de Roma, como, por exemplo, o Império Parta (CLARKE, 1999: 227). Mas a 

grande guinada na análise de Clarke é tentar demonstrar que Estrabão associa expressões 

temporais, como καθ ἡμας (no meu tempo), às suas referências a intelectuais 

contemporâneos vindos da Ásia Menor (CLARKE, 1999: 242). Ou seja, Estrabão estaria se 

posicionando como pertencente a uma tradição literária que remontaria, segundo ele 

próprio, à Homero e aos intelectuais do Oriente do império. Assim, Estrabão construiria 

uma centralidade alternativa à de Roma, uma centralidade intelectual localizada na Ásia 



ESTRABÃO E A INTEGRAÇÃO DAS PROVÍNCIAS DA GÁLIA E DA HISPÂNIA AO IMPÉRIO ROMANO: 
PROPAGANDA OU GÊNERO LITERÁRIO? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 43 - 

Menor. O geógrafo teria neste caso o papel de analista privilegiado do império, pois seria 

fruto de uma tradição intelectual muito anterior, escrevendo sobre as transformações de seu 

tempo. 

  

 A exposição dessas duas correntes distintas de análise da obra de Estrabão como 

fonte histórica deixa clara a ambiguidade entre elas. Em função da proposta e do espaço  

deste texto, foram preteridos autores importantíssimos que pertencem ao debate aqui 

abordado. Sua participação de forma alguma é secundária, apenas como recurso 

metodológico procurei privilegiar poucos autores, escolhendo aqueles que esclarecessem 

bem a questão em jogo. 

 A ambiguidade entre essas duas correntes de análise assemelha-se muito aos 

problemas enfrentados nos estudos sobre Romanização: sempre tendo o império romano 

como referencial, ou a fonte é um simples fruto da política imperial e sofre todos os efeitos 

decorrentes do domínio romano, ou é observador/espectador, que quase não sofre 

influências dessa nova realidade, que resiste bravamente às inovações.  

 Obviamente o debate em torno do conceito de romanização está sendo simplificado 

ao máximo aqui, pois meu objetivo não é explorá-lo nos seus pormenores, nem mesmo 

gostaria de esmiuçar os caminhos percorridos pela historiografia, assim como pela crítica 

ao conceito. Pretendo ir um pouco além da dicotomia no qual ele é pautado. Passemos, 

então, à etapa da reflexão em que a fonte em questão será posta em exame: apresentará a 

fonte essa dicotomia, tendo Roma como o grande referencial? 

 As ponderações a seguir são baseadas em minha pesquisa de mestrado que pretende 

fazer uma análise estrutural (sua ordenação como narrativa), semiológica (buscando tanto 

as iterações discursivas recorrentes quanto os quadros de oposições) e filológica dos livros 

III e IV da Geografia de Estrabão.   

 Tendo a Hispania (ou Ibéria) e a Gália como espaços a serem analisados, as leituras 

feitas para a pesquisa inevitavelmente retomavam o debate sobre Romanização, uma vez 

que grande parte dos estudos arqueológicos e históricos sobre as regiões privilegia a busca 

por explicações para as transformações ocorridas com a chegada dos romanos. Ao entrar 

em contato com os livros em que Estrabão descreve essas regiões, algumas situações ali 

representadas se mostraram inusitadas: além da noção de bárbaro ser algo extremamente 

heterogêneo, os romanos não eram os únicos na outra ponta do binômio barbárie/ 

civilização.  



Bruno dos Santos Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 44 - 

 Símbolos de civilidade, tais como a “adoção da toga” (Estrabão 3, II, 15), a 

transposição das montanhas para as civitates (Estrabão 3, III, 5), abandono de antigos 

valores (Estrabão 3, IV, 20) eram fatores de politiké (frequentemente traduzido por 

civilização) de alguns povos da Ibéria. Há também regiões de ocupação fenícia que 

Estrabão descreve com politiké (Estrabão 3, IV, 6). Ocupações gregas, obviamente 

“civilizadas”, são constantes nas duas regiões, como na parte dedicada à descrição da 

cidade de Marselha (Estrabão 4, I, 4).  

 Em última instancia, não é a simples presença de um povo que define o que é 

civilizado ou o que é bárbaro, mas sim a vida de forma ordenada, de preferência a vida na 

polis. Desta maneira, Roma aparece apenas como um dentre vários elementos que fazem 

com que os bárbaros dos livros 3 e 4 sejam incorporados à nova realidade descrita pela 

Geografia como um todo. Há um processo em curso, e isso fica evidente no trabalho de 

Estrabão: a presença romana na região provoca mudanças qualitativas – como a 

incorporação de novas tecnologias no combate a pragas (Estrabão 3, IV, 15). Por outro 

lado, não é só a melhora na condição de vida da população que Estrabão aparenta relatar. A 

presença de outros elementos de “civilidade” – em determinados momentos mais 

importantes que a própria presença romana – me instigou a procurar entender que processo 

maior é esse, então, que está por traz da descrição de Estrabão. 

 No Laboratório de Estudos do Império Romano da USP, nós temos discutido 

alguns textos que procuram articular conceitos como integração, fronteiras e sistemas-

mundo aos estudos da antiguidade. Há um esforço de nossa parte para tentar pensar nossas 

pesquisas individuais à luz desses conceitos. Um esforço de procurar entender o papel da 

expansão do domínio da cidade de Roma sobre outras regiões como uma etapa de um 

processo maior, e não como um telos. 

 Tendo o paradigma da globalização em mente, e em função do crescimento das 

entidades supranacionais, estudos recentes procuram afastar-se do estudo do Império 

Romano como uma unidade política centralizada, alertando para a “necessidade de 

deslocar os estudos de estruturas individuais e históricas para o de relações sociais, com 

ênfase especial nas redes (networks), a fim de não só elucidar estruturas sociais per se, 

mas também para melhor entender os motores dominantes, agentes e processos que geram 

novas estruturas” (MALKIN; CONSTANTAKOPOULOU; PANAGOPOLOU, 2009: 04). 

Nessa nova lógica, os estudos regionais ganham força, e estruturas geográficas, como o 

mar Mediterrâneo, ganham status de conceitos heurísticos. É o caso do livro de Fernand 



ESTRABÃO E A INTEGRAÇÃO DAS PROVÍNCIAS DA GÁLIA E DA HISPÂNIA AO IMPÉRIO ROMANO: 
PROPAGANDA OU GÊNERO LITERÁRIO? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 45 - 

Braudel O Mediterrâneo e o Mundo Mediterrânico na época de Felipe II, em que este mar 

aparece como conceito que, em última instância, é sinônimo de troca (MALKIN, 2005: 02). 

Os paradigmas mediterrânicos ganharam força nos últimos anos, e têm provocado uma 

série de debates: desde as microecologias de Horden e Poucell, até Mediterranização de Ian 

Morris. O que gostaria de destacar desses estudos é a possibilidade de pensar uma 

determinada região e seu processo de integração com outras regiões, considerando-se 

aspectos econômicos, políticos, sociais, religiosos e culturais. 

 Partindo então dessa nova maneira de refletir acerca do Império romano, talvez não 

faça mais sentido pensar a Geografia de Estrabão como o reflexo da ideologia de Augusto, 

nem mesmo como mais uma obra de um gênero literário ou de uma tradição de descrição 

do mundo. Sem negar as contribuições que essas propostas de análises trazem pesquisa 

dentro dessa nova lógica, proponho olharmos para a Geografia como uma obra que 

apresenta elementos de um mundo em integração. Uma oikoumene que se integra não 

apenas em função do poderio romano, mas também em função de aspectos econômicos, já 

desde a passagem da idade do bronze para a idade do ferro (BARKER; MATTINGLY, 

2008: 112); ou mesmo que se integra urbanisticamente, sendo o modelo da cidade-Estado 

exportado para várias regiões da bacia do mediterrâneo – e nesse ponto, particularmente, 

Estrabão pode trazer contribuições interessantíssimas, ao dar muito mais relevância à vida 

na polis como fator de integração ao mundo civilizado, do que propriamente à presença do 

romano. 

 



Bruno dos Santos Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 46 - 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

Estrabón. Geografía. Libro III y IV. Madrid: Editorial Gredos, 2002. 

Strabo. The Geography. Books III e IV. Londres: The LOEB Classical Library, 1960. 

STRABON. Géographie. Trad. : AUJAC, Germaine; LASSERRE, François; BALADIÉ, 

Raoul.. Vols 1-9, livros 1-12. Paris: Les Belles Lettres, 1966-96 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BARKER, Graeme, and MATTINGLY, David. Cores and Peripheries Revisited: The 

Mining Landscapes os Wadi Faynan (Southern Jordan) 5000 BC-AD 700. In: GOSDEN, 

Helena. Communities and Connections: Essays in Honour of Barry Cunliffe. Nova Iorque: 

Oxford University Press, 2008.  

CLARKE, Katherine. In search of the Author of Strabo’s Geography. The Journal of 

Roman Studies, Vol. 87, pp. 92-110, 1997. 

______. In search of the author of Strabo’s Geography. Nova Iorque: Oxford University 

Press, 1999. 

HARRIS, W. V. Rethinking the Mediterranean. Oxford, Oxford University Press, 2006. 

MALKIN, Irad; CONSTANTAKOPOULOU, C. & PANAGOPOULO, K. Greek and 

Roman Networks in the Mediterranean. Londres: Routledge, 2009. 

MORRIS, Ian. Mediterraneanization. In: MALKIN, Irad. Meriterranean Paradigms and 

Classical Antiquity. Nova Iorque, Routledge, 2005. 

NICOLET, C. Space, geography, and politics in the early Roman empire. Ann Arbor: The 

University of Michigan Press, 1991. 

PAIS, Ettore. Ancient Italy. Chicago: University of Chicago Press, 1908. 

POTHECARY, Sarah. Strabo the Geographer: His Name and Its Meaning. Mnemosyne, 

Fourth Series, Vol. 52, No. 6, pp. 691-704, Dezembro, 1999. 

______. The Expression "Our Times" in Strabo's Geography. In: Classical Philology, Vol. 

92, No. 3, (Jul., 1997), pp. 235-246 

______. The Tiberian Author: Past, Present and Silence in Strabo's "Geography". 

Mnemosyne, Fourth Series, Vol. 55, No. 4, (2002), pp. 387-438. 

SHAW, Brent. Challenging Braudel: A New Vision of the Mediterranean, Journal of 

Roman Archaeology, nº14, pp. 419–453, 2001. 



 

 

A ESTELA DA RESTAURAÇÃO DE TUTANKHAMON 

Cintia Prates Facuri
1
 

 

I) Introdução 

A chamada Estela da Restauração de Tutankhamon foi encontrada pelo egiptólogo 

francês Georges Legrain no templo de Amon em Karnak em julho de 1905. A estela em 

granito vermelho possui 2,54 metros de altura, 1,29 metros de largura e 38 centímetros de 

espessura. Foi encontrada deitada, com sua face voltada para baixo, na sala hipostila e 

enterrada sob meio metro de areia diante do terceiro pilono.  

De acordo com Legrain, a estela ainda se encontrava intacta na época copta e até 

mesmo na época árabe, quando se tentou dividi-la em dois, provavelmente, para fins de 

construção. Foram feitos grandes furos em sua face ao longo de seu eixo, mas a tarefa não 

foi concluída. Tempos mais tarde, quando estava deitada no chão, um tambor de uma das 

colunas da sala hipostila caiu e dividiu a estela em cinco pedaços. Apesar dos danos 

provocados pela ação do tempo e do homem, a estela ainda conserva traços de sua antiga 

beleza. 

Anos mais tarde a estela foi levada ao Museu do Cairo, onde desde então possui o 

número de inventário 41504. Um fragmento de 50 centímetros de largura por 61 

centímetros de altura de uma cópia da estela foi encontrado por Legrain nas fundações do 

templo de Montu em Karnak em 1907. Tal fragmento possui partes das linhas 15 a 27, mas 

não oferece grande ajuda para a restauração das lacunas. Seu número de inventário no 

Museu do Cairo é 41565. 

A Estela da Restauração de Tutankhamon é característica da 18ª Dinastia, 

lembrando a grande em granito de Amenófis III do Museu do Cairo, além de possuir 

influências da arte amarniana nas figuras representadas.  

 

II) A Estela 

A estela pode ser dividida do seguinte modo: 

1) Luneta (cintro): 

                                                 
1
 Graduanda em Letras pela Universidade de São Paulo. Iniciação científica Magia e Literatura no Egito 

Antigo: Os Contos do Papiro Westcar sob a orientação do Prof. Dr. Mamede Mustafa Jarouche, sendo 

bolsista PRP-USP.  



Cintia Prates Facuri 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 48 - 

Há uma dupla representação simétrica do faraó fazendo oferendas aos deuses Amun 

e Mut. Esta estela é característica da 18ª Dinastia e possui influências da arte amarniana 

nas figuras representadas. 

Na parte superior da luneta está Hórus de Behdet e dois uraei usando as coroas 

vermelha e branca. No lado esquerdo da cena, Tutankhamun, usando a coroa azul, oferece 

um buquê de lótus e outro de papiro para Amon, que em troca presenteia o faraó com a 

vida, que emana de seu cetro-was. Posicionada em pé atrás de Amun e usando a coroa 

dupla está Mut, com sua mão sobre o ombro de Amun. O lado direito é um espelho da cena 

e dos textos, com exceção do faraó que está usando o toucado nemes e segurando um vaso 

de libação.  

Embora as cenas sejam espelhantes, é importante observar que elas não são 

exatamente iguais. Muitos detalhes são tratados melhor no lado esquerdo do que do lado 

direito. O trabalho de polimento do grês vermelho da estela é mais fino do lado esquerdo. 

Na cena à direita, as plumas da Amun são mais curtas e mais inclinadas que as da 

esquerda. O toucado de Mut é mais grosso na figura da direita e sua coroa parece mais 

baixa no lado direito. As diferenças entre os lados também aparecem no disco solar alado. 

O uraeus da direita tem a coroa dupla enquanto que o da esquerda tem a coroa branca. Os 

corpos das cobras também são diferentes, pouco detalhados e estreitos na direita.  

Alguns autores acreditavam que a cena da direita teria sido toda regravada quando 

mudaram os nomes de Tutankhamon para o de Horemheb, mas isso não explicaria o 

porquê das asas diferentes. Além disso, o nível do relevo é o mesmo da esquerda e da 

direita. Diante disso, a explicação seria que foram duas pessoas que trabalharam na cena, o 

que é comum em monumentos reais, onde o lado direito é feito por um aprendiz. 

A representação do cetro-was inclinado, como ocorre na estela, é pouco usual, uma 

vez que geralmente este aparece na posição vertical. Esta forma de dar a vida inclunando o 

cetro-was em direção ao faraó, segundo Legrain, é uma influência do estilo amarniano. 

Entretanto, essa forma de dar a vida não é exclusiva do deus Amon, uma vez que outros 

deuses também o utilizam, nem uma influência amarniana, pois também aparece em outros 

períodos. 

Na base também temos essa diferença entre o lado direito e o lado esquerdo. Os 

rekhyt são maiores na direita da estela e as asas também são diferentes. A figura do rekhyt 

representa um criptograma, representando o povo egípcio. Aparece sempre diante ou 

fazendo esse gesto ao nome do rei e não à figura dele, pois o povo nunca venera a figura do 



A ESTELA DA RESTAURAÇÃO DE TUTANKHAMON 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 49 - 

faraó diretamente. Outras alterações visíveis são os cartuchos, essas resultado de uma 

usurpação, onde os nomes de Tutankhamon foram substituídos pelo de Horemheb. 

 

2) Inscrição: 

 A inscrição principal encontra-se em hieróglifo escritos da esquerda para a direita, em 

trinta linhas horizontais abaixo da luneta. A inscrição encontra-se em bom estado, com uma 

bela caligrafia característica da 18ª Dinastia, com exceção dos grandes furos em seu eixo, 

as quebras nas extremidades das linhas e uma grande lacuna na sexta linha.  

 Foram feitos grandes furos em sua face ao longo de seu eixo, mas a tarefa não foi 

concluída. Embora difícil de datar, parece ser um trabalho antigo como se a intenção fosse 

reutilizar a estela dividindo-a ao meio para formar dois lintéis. O trabalho foi abandonado 

quando ela quebrou na parte inferior. Legrain atribuiu estes furos aos coptas ou árabes. 

Quando estava deitada no chão, um tambor de uma das colunas da sala hipostila caiu e 

dividiu a estela em cinco pedaços.  

 O nome de Tutankhamun foi apagado e substituído pelo de Horemheb, mas em alguns 

locais ainda é possível distinguir os sinais hieroglíficos do nome de Tutankhamun sob os 

de Horemheb. No grupo de sinais, o único que foi conservado é o nome de Amun. No 

entanto, os outros epítetos de Tutankhamun permaneceram inalterados.  

 A inscrição principal refere-se à descrição do estado de decadência das terras e do 

descontentamento dos deuses e posteriormente, um relato do trabalho de restauração feita 

pelo faraó e o contentamento dos deuses. Abaixo da inscrição, na base da estela, aparecem 

dois grupos de pássaros rekhyt, cada grupo esta voltado em direção a dois cartuchos. 

 A estela possui ao todo catorze cartuchos: 

 quatro cartuchos verticais na luneta – nome de trono e de nascimento 

 dois na primeira linha, junto com o protocolo de Tutankhamun 

 um na décima-primeira linha 

 um na vigésima-quinta linha – nome de Trono 

 um na vigésima-sexta linha – nome de nascimento 

 um na vigésima-sétima linha – nome de trono 

 dois na trigésima linha – nome de trono e de nascimento 

 dois cartuchos verticais na base com os rekhyt - nome de trono e nome de 

nascimento. 



Cintia Prates Facuri 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 50 - 

 Nos cartuchos, os nomes do Rei do Alto e do Baixo Egito foram substituídos, 

mantendo-se o disco solar original, que no caso de Tutankhamon era visível por ser maior 

do que o utilizado por Horemheb. Cinco dos seis cartuchos parecem conter símbolos 

originalmente usados para escrever o nome de filho de Rê de Tutankhamun. Os cartuchos 

com nome de rei do Alto e do Baixo Egito foram inteiramente regravados com exceção do 

disco solar, comum ao nome dos dois reis, maior no nome de Tutankhamun do que no 

nome Horemheb. As linhas seis e onze foram destruídas não intencionalmente, mas por um 

acidente e seus sinais nunca foram regravados. Já o nome de Filho de Rê foi todo 

regravado, não se aproveitando nenhum sinal. 

 O ponto principal da inscrição da estela e a seção relacionada à coroação. Antes temos 

a descrição do estado de decadência das terras e o descontentamento dos deuses, e 

posteriormente, em contraste, um relato do trabalho de restauração do faraó, e o 

contentamento dos deuses. Finalmente, um resumo geral está nas palavras “todas suas 

(propriedades) foram dobradas, triplicadas e quadruplicadas”. 

 

Conteúdo da Inscrição Principal 

§ a. Data e titulatura real, 1.1 

       Divindades tutelares, 1.2 

       Epítetos referentes ao nome de nascimento do faraó, 11. 3, 4. 

§ b. Condição anterior do mal na terra, 11. 6-8. 

        Ira e negligência dos deuses, 11. 8-10. 

§ c. Coroação do faraó, 11. 10, 11. 

§ d. Restauração das imagens de Amun e Ptah, 11. 11-15. 

§ e. Restauração dos templos e sacerdócios dos deuses, 11. 15-20. 

§ f. Construção das barcas divinas, 11. 20, 21. 

       Consagração dos servos do palácio, 11. 21, 22. 

§ g. A confirmação do ocorrido nas palavras do próprio faraó, 11. 22, 23. 

§ h. A alegria dos deuses e das pessoas, 11. 23, 24. 

§ i. Presentes dos deuses do templo ao faraó, 11. 24-7. 

§ j. Sessão da corte, 11. 27, 28. 

       Epítetos relacionados com poder real e a sabedoria, 11. 28-30. 

       Conclusão, 1. 30. 

 



A ESTELA DA RESTAURAÇÃO DE TUTANKHAMON 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 51 - 

III) A figura misteriosa 

 Aparentemente é possível visualizar sob os hieróglifos regravados atrás do rei à direita 

e à esquerda a imagem do que parece ser uma figura humana e que para alguns autores 

devia ser a representação de uma rainha. No entanto, o espaço disponível para a figura é 

muito pequeno. Neste espaço geralmente encontramos em estelas essas seguintes figuras: 

 

1) Uma rainha 

 A mãe de Tutankhamun e de Horamheb são desconhecidas, não aparecendo em seus 

monumentos. A esposa Ankhesenamun aparece exclusivamente na tumba de Tutankhamun. 

Não são conhecidos os filhos de Tutankhamun, que teria doze anos quando a estela foi 

confeccionada e também se desconhecem filhos de Horemheb. 

 

2) Um segundo rei (um co-regente) 

 O espaço é insuficiente para a figura de um rei, normalmente da mesma estatura do 

faraó (ex. Hatsepshut e Thutmés III). 

 

3) Príncipe 

 Não existe nenhum caso de um príncipe representado junto com seu pai, o faraó, em 

estelas da 18ª Dinastia. Este tema torna-se frequente apenas na 19ª Dinastia. Em nenhuma 

das estelas onde são representadas a família amarniana tem-se um príncipe representado. 

 

4) Divindade 

 São frequentes nas estelas da 18ª Dinastia protegendo o faraó, mas neste caso não 

haveria motivo para sua remoção. Poderia ser a deusa tutelar de Tebas ou o deus Khonsu, 

mas o espaço é insuficiente para a representação divina. 

 

5) O ka real 

 Caberia no espaço deixado e era usado em estelas da 18ª Dinastia. Contudo, a 

destruição é injustificada, bastaria substituir o nome de Hórus de Tutankhamun pelo de 

Horemheb, como foram feitos nos cartuchos. 

 

6) Personagem civil 



Cintia Prates Facuri 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 52 - 

 Representações de oficiais e dignitários junto ao faraó em estelas oficiais são 

raríssimas. Existe apenas um caso registrado na 18ª Dinastia, numa estela de Serabit el-

Khdin (Sinai) onde Thutmés III é seguido pelo seu oficial Tey.  No caso da Estela da 

Restauração, os únicos oficiais próximos de Tutankhamun são Ay e Horemheb. Destes 

dois, somente Ay aparece algumas vezes representado ao lado de Tutankhamun em 

cerimônias rituais. Na entrada do nono pilono de Karnak, uma imagem de Ay em tamanho 

menor do que a de Tutankhamun também foi apagada e a superfície repolida como na 

Estela da Restauração. 

 Nesta perspectiva, a imagem apagada poderia ser de Ay antes de assumir o trono. A 

idade de Tutankhamun (doze anos) justificaria a presença de Ay em um decreto de 

restauração como o da estela. Ay possui o título de “pai do deus”, o que significa preceptor. 

Com a chegada de Horemheb ao trono, os monumentos onde Ay aparecia junto ao faraó 

foram apagados, dentre eles a Estela da Restauração. 

 Horemheb não aparece mencionado na tumba de Tutankhamun, em seu lugar temos 

outro general, Nakhtmin (que aparece quatro vezes) o que indicaria sua maior proximidade 

com Tutankhamun. Nakhtmin talvez fosse parente de Ay, que ocupa um grande destaque na 

cena de abertura da boca na câmara do sarcófago de Tutankhamun. Os monumentos de 

Nakhtmin também foram atacados após a sua morte, talvez por Horemheb ou pelos faraós 

ramessidas. 

 

IV) Publicações 

A estela foi publicada pela primeira vez por Legrain em 1907 (Rec. Trav. 29, 162 

ff.), mas a cópia do texto contém erros e sua tradução está desatualizada. Em 1909 Pierre 

Lacau publicou-a no Stèles du Nouvel Empire (CCG), 224 ff. com Pl. 70, sob o catálogo 

número 34183, com foto e texto de qualidade. A única publicação, de Gaston Maspero 

(The Tombs of Harmhabi and Touatânkhamanou, 1912, 113 ff.), está incompleta, no 

entanto, apesar de haver erros, várias lacunas foram restauradas.  

Desde Legrain, nunca foi feita uma tradução completa da inscrição da estela, 

apenas publicações de resultados de pesquisas de historiadores e outros especialistas 

interessados no desenvolvimento de idéias específicas e não na inscrição como um todo. 

Tais traduções são: Grapow, ap. Hermann Hass, Textbuch zur Religionsgeschichte, 261, e 

Breasted, The Dawn of Conscience, 306. O fragmento da cópia da estela foi publicado por 



A ESTELA DA RESTAURAÇÃO DE TUTANKHAMON 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 53 - 

Legrain em Ann. Serv. 8, 256 ff.; e por Lacau, op. cit., 230 f., sob o número de catálogo 

34184. 

 

V) Conclusão 

 O Egito talvez tenha sido a única civilização que desenvolveu de maneira sistemática o 

fenômeno da usurpação e da obliteração de monumentos oficiais. Nomes e imagens eram 

alterados de maneira determinada com o objetivo de serem eliminados por motivos 

políticos e religiosos. 

 Embora listas reais como as de Turim provem a existência de arquivos reais onde os 

faraós são apresentados todos em ordem cronológica, nos monumentos oficiais, 

particularmente nos templos do estado (Karnak e Abidos), temos uma seleção dos reis que 

são aceitáveis e daqueles não merecedores de memória por serem considerados 

usurpadores ou de alguma forma não corretos. Por exemplo: reis estrangeiros (hicsos), 

rainhas soberanas (Hatsepshut) e os reis heréticos (ligados a família amarniana).  

 Todos estes expurgos apontam para um período onde a perseguição a memória foi 

mais praticada (período ramessida). Foi nesta época que de maneira sistemática os nomes 

dos soberanos foram alterados e substituídos favorecendo principalmente aquele 

considerado como fundador da dinastia, Horemheb. 

 Como os Ramsses eram de origem plebéia e não tinham nenhuma ligação com 

nenhum dos soberanos do passado, principalmente com aqueles da 18ª Dininastia (iniciada 

com Ahmose) em suas listas reais, Horemheb sucede imediatamente a Amenhotep III. 

 A Estela da Restauração é um exemplo desta usurpação ramessida. A alteração dos 

nomes de Tutankhamun por de Horemheb pode ter ocorrido não durante o reinado deste 

último, mas no reinado de Ramsses II (cerca de cinquenta anos depois) quando a memória 

dos reis heréticos (Akhnaton, Smenkhkare, Tutankhamun e Ay) foram sistematicamente 

eliminados e alterados. Isso explicaria a alteração somente dos nomes nos cartuchos, 

deixando a titulatura original inalterada, talvez porque a lembrança dos outros três nomes 

reais não existisse mais.  

 

 

 

 



Cintia Prates Facuri 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 54 - 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BENNETT, J. The restoration inscription of Tut'ankhamun. In: The Journal of Egyptian 

Archaeology 25, 1939, p. 8-15. 

BRANCAGLION Jr, Antonio. Manual de Arte e Arqueologia Egípcia. Rio de Janeiro: 

Sociedade dos Amigos do Museu Nacional, 2003. No prelo. 

LACAU. Catalogue général des antiquités égyptiennes du Musée du Caire. Nos. 34001-

34186. Stèle du Nouvel Empire I, Le Caire, 1906-26. 

LEGRAIN, G. La grande stèle de Toutankhamanou à Karnak, RT 29, 1907a, p. 162-173. 

______. Notes d’inspection, LII: Un duplicata de la grande stèle de Toutankhamanou à 

Karnak, ASAE 8, 1907b, p. 256-258. 

VAN DIJK, J. De restauratiestèle van Toetanchamon. In: DEMARÉE, R.J. & VEENHOF, 

K.R. (eds.). Zij Schreven Geschiedenis. Leiden: Ex Oriente Lux, 2003. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



A ESTELA DA RESTAURAÇÃO DE TUTANKHAMON 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 55 - 

ANEXO 

A Estela da Restauração 

 

 

 



 

 

IBN KHÂLDUN: BASES RELIGIOSAS E O CONCEITO DE ‘ASABIYYA PARA A 

FORMAÇÃO DE UM IMPÉRIO 

Danielle da Silva Tavares
1
 

 

Ibn Khaldun desempenhou, na segunda metade do século XIV (nasceu em 1332), 

um papel importante e variado na História. Sua família - originária do Magreb - viveu em 

Sevilha após a Espanha ter sido conquistada pelos árabes. Com a expansão dos reinos 

cristãos para o Sul da Espanha, retornou para Túnis com sua família. Recebeu educação 

esmerada referente à sua época, com sábios que ensinavam nas mesquitas, nas escolas de 

Túnis e com aqueles que visitavam a cidade, continuando seus estudos durante toda sua 

vida adulta, falecendo no Cairo, em 1406. Seu conhecimento de jurisprudência fez com 

que prestasse serviço para os governantes de Túnis e outros soberanos do Magreb. Sendo 

Ibn Khaldun, portanto, filho de um legado Al-Andalus forte e intenso. 

A História muçulmana era gênero literário e motivo de críticas para Ibn Khaldun. O 

Islã é, portanto, a base na qual se funda a civilização árabe ordenando-se ao redor desse 

“fenômeno” que dita a conduta das pessoas e da comunidade. As preocupações religiosas 

ocupavam grande espaço no pensamento histórico-árabe até o período em que viveu Ibn 

Khaldun. Era, portanto, parte das “ciências do Alcorão” baseadas e fundadas na Revelação 

e na Tradição, como, por exemplo, o fiqh (jurisprudência religiosa), a gramática, a retórica, 

etc. Sendo o fiqh a linha de conduta e pensamento de nosso autor, a qual se baseia nos 

princípios – leis e preceitos morais - e processos de interpretação do Alcorão.  

“O Islã é uma religião e um modo de vida. A civilização muçulmana foi fruto da 

forma muito particular como os árabes e, posteriormente, os povos por eles conquistados 

e islamizados, elaboraram e moldaram, a partir de seus próprios vaores, a herança greco-

romana e o legado de outras culturas” (BISSIO, 2008: 14). A fé em um Deus único – 

Allah – e em suas Revelações é o que une a Ummah (sociedade muçulmana), fundada por 

Maomé. O muçulmano no Medievo percebia os domínios do Islã como uma unidade, via-

se como a civilização. A característica da Ummah baseia-se na noção de pertencimento 

transcende o plano religioso fazendo ser impossível a dissociação do poder religioso do 

poder temporal diante dos olhos dos muçulmanos. “Língua e religião definiam a inclusão 

no espaço islâmico, dividido juridicamente em dois territórios, o dar-al-islam – o país do 

                                                           

1
 Bacharel e Licenciada pela UGF e pesquisadora do LITHAM/ UFRRJ. Email: danyrj@gmail.com 



Danielle da Silva Tavares 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 58 - 

Islã – e o dar-al-harb – o país da guerra, ou o país que ainda não estava sob o domínio do 

Islã” (BISSIO, 2008: 16). 

Maomé, portanto, ocupa lugar de destaque e importância no papel do Islã devido a 

sua liderança espiritual e as funções que ocupou durante sua vida. Sua pregação, embora de 

cunho totalmente religioso, gerou incômodo nos comerciantes de Meca, pois sua 

mensagem atraída acima de tudo os descontentes com as desigualdades sociais. 

De acordo com Beatriz Bissio, “Desta forma, em 622, o islã se afirma não apenas 

como religião, mas como comunidade organizada, pois a partir desse momento o profeta 

Maomé se torna também um líder político e militar. Desde então, a imbricação do 

religioso e do político é uma das mais importantes características do islã” (BISSIO, s/d: 

02). Sua mensagem ganha espaço e torna-se um sucesso por dar respostas às inquietudes 

religiosas efervescentes no momento e por ele vincular sua pregação à tradição árabe 

anteriormente existente a ele. Uma das formas de coesão da Ummah é a língua árabe que 

desempenha um papel importante, pois foi através dela que a mensagem de Allah foi 

revelada a sociedade islâmica. A necessidade de todo muçulmano ter que aprender a língua 

árabe está ligada ao fato deste poder ser capaz de interpretar o Alcorão e o suna
2
, fazer o 

ato do testemunho – chahada, recitar o Alcorão e invocar o nome de Deus – Allahu akbar 

– “Deus é maior”. Já um sábio religioso deveria saber mais além do que esses princípios 

básicos. É obrigação, portanto, de todo muçulmano aprender a língua a qual o Alcorão foi 

revelado a Maomé.  

Tal mensagem, em árabe
3
, os convocava a se expandir pelo mundo, transformando 

este em uma única sociedade de fiéis na qual os árabes eram o núcleo fundador. A partir 

                                                           

2
 A suna é baseada nos ditos do Profeta, que eram registrados nas ‘tradições’ – hadiths; uma interpretação 

literal do Alcorão. Era a clara manifestação de Deus. Desde o início a tradição que surgiu com Maomé tinha 

um sistema consuetudinário de conduta; uma suna em dois sentidos. Como comunidade cria seu próprio 

padrão de conduta, desenvolvendo uma espécie de consenso, compreendendo assim a preservação da suna do 

Profeta. Os Hadiths, conduta e palavras do Profeta, foram passados adiante não só oralmente como também 

por escrito. Mas tanto a suna como os registros do Profeta variavam de local para local e de época para 

época. 
3
 O termo ‘árabe’ é um dos mais complexos e difíceis, pois hoje o orgulho dos Árabes é a consciência de um 

acordo que os ligam ao seu passado.  Resumidamente pode-se dizer que um árabe não é tão somente aquele 

que fala a língua árabe como língua-mãe.  Considera-se Árabe todo cidadão da Península Arábica que tem 

em seu passaporte o reconhecimento da Liga dos Estados Árabes, não existem um Estado específico o qual 

os árabes são nativos. Muitos líderes árabes consideram árabes aqueles que moram em seus países, falam sua 

língua e foram trazidos para sua cultura e se orgulham de seu passado de glória. 



IBN KHÂLDUN: BASES RELIGIOSAS E O CONCEITO DE ‘ASABIYYA PARA A FORMAÇÃO DE UM IMPÉRIO 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 59 - 

desta lógica, Maomé tem por missão disseminar as palavras de Allah fazendo germinar um 

processo transformador para a formação de uma civilização clássica.  

Língua e religião, somadas ao legado da Antiguidade clássica e ao aporte de 

outras culturas (...), com as quais passam a estabelecer fluidos contatos, foram os 

alicerces que permitiram aos árabes e, posteriormente, aos povos que eles foram 

conquistando, construir um império que, superando inúmeros desafios, percalços 

e mudanças, perdurou mais de mil anos (BISSIO, s/d: 04). 

  

Em 632 quando Maomé morreu, sua missão tinha sido cumprida e a mensagem 

divina já estava revelada e cabia então aos fiéis acatá-la, mas a missão de levar a palavra de 

Allah para o mundo coube à Ummah.  Maomé era politicamente hábil, e soube transformar 

as condições de vida de seu povo. Fazendo-os assim estarem prontos para fundar sua 

própria cultura. Seu sucesso se deu pela visão religiosa levada aos árabes e aceita pelos 

súditos do Império e indo de encontro com uma necessidade espiritual vigente naquele 

momento.  

A fé religiosa, mesmo quando derivada de uma fonte comum, é tanto uma força 

particularizante quanto generalizante; e, de fato, qualquer que seja a 

universalidade atingida por uma dada tradição religiosa, ela surge de sua 

capacidade de envolver um conjunto cada vez mais amplo de concepções de vida 

individuais e mesmo indiossincráticas, e, de alguma forma, de sua aptidão para 

sustentar e elaborar todas elas (GEERTZ, 2004: 27). 

 

O Alcorão é a palavra de Deus, para os muçulmanos a revelação corânica é um 

Livro e por isso o status do Livro é essencial e fundamental. As questões suscitadas da 

natureza de Deus levam automaticamente às suas relações com os homens. O texto 

corânico fala diretamente com os árabes e lhes dava respostas imediatas para querelas 

locais. Mas, as palavras implícitas no Alcorão levavam a um pensamento sistemático sobre 

a consideração do texto, ou seja, levava a um método “(...) uma crença em que se podia 

atingir um conhecimento pela razão humana trabalhando segundo certas regras. Essa 

crença na razão corretamente orientada tinha formado a vida intelectual nas regiões por 

onde o Islã se espalhou, incluindo o Hedjaz; há vestígios de raciocínio dialético no 

próprio Corão” (HOURANI, 2002: 80).  

As questões ligadas à interpretação do Alcorão, portanto, fizeram surgir diversas 

escolas de pensamento, em meados do século VIII d.C. com opiniões claras e coerentes 

sobre uma ampla gama de problemas.  



Danielle da Silva Tavares 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 60 - 

Albert Hourani nos dá uma sucinta descrição sobre vida e obra de Ibn Khaldun, 

onde diz que em “O Muqadimma (Prolegômenos) (...). Ibn Khaldun tentou explicar a 

ascensão e queda das dinastias de um modo que servisse de padrão para aferir a 

credibilidade das narrativas históricas” (HOURANI, 2002: 16). O desenvolvimento 

intelectual de Ibn Khaldun teve maior interesse de ser estudado a partir do século XIX por 

causa de uma busca identitária que acompanhou os árabes-muçulmanos nesse século. Suas 

obras despertaram maior interesse entre os orientalistas europeus.  

(...), o legado do historiador muçulmano não deixou de ser estudado e o 

movimento de redescoberta tomou uma particular força, a partir dos anos 50 e 

60, com as mudanças introduzidas no mundo árabe pelo movimento nacionalista 

surgido no pós-guerra no Egito (...) (BISSIO, s/d: 12). 

  

Ibn Khaldun aborda em sua obra mais conhecida – Os Prolegômenos -, o conceito 

de ‘asabiyya - espírito de grupo. Onde ele o define como um fator de coesão das tribos 

beduínas do deserto arábico, ligado a uma capacidade de obter e manter essas diversas 

tribos sob um mesmo domínio. Segundo ele, o enfraquecimento de um Império levantado e 

fundado por uma determinada tribo se dá por causa do afrouxamento dos laços familiares a 

partir do momento em que se misturam com outras raças (de estrangeiros).  

Para Richard Max de Araújo, em termos globais a ‘asabiyya é encontrada tanto 

entre os nômades como nos citadinos. Esta é uma inclinação natural que leva os homens à 

união ainda que não pertençam à mesma família. Trata-se de uma relação “político-

econômica” onde elementos estrangeiros podem ser aceitos desde que tenham como 

respaldo a noção de ancestralidade comum. E, se a integração for considerada vantajosa 

para o grupo, a tribo favorece seu cliente, adquirindo assim simpatizantes para sua causa. 

Nas cidades a ‘asabiyya ocorre de maneira mais fraca, pois os habitantes acham-se ligados 

a outros além da questão sanguínea.   

Vemos em Ibn Khaldun uma delimitação da civilização, formada por pessoas 

livres, autônomas e iguais formando dois polos que equilibram entre si; a civilização rural 

(umram badawi) e a urbana (umram hadari). Sendo estas civilizações complementares.  

De acordo com este pensamento, a forma mais simples de vida era a do povo das 

estepes e montanhas, que cultivavam a terra, criavam gado e seguiam lideres sem poder de 

coerção organizado. E para a criação de um governo estável havia a necessidade de um 

governo com autoridade exclusiva que só poderia se estabelecer se conseguisse formar e 



IBN KHÂLDUN: BASES RELIGIOSAS E O CONCEITO DE ‘ASABIYYA PARA A FORMAÇÃO DE UM IMPÉRIO 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 61 - 

controlar seguidores dotados de ‘asabiyya, “(...) um espírito corporativo voltado para a 

obtenção e manutenção do poder” (HOURANI, 2002: 16). Tal designação seria feita, 

então entre os homens mais enérgicos das tribos e o grupo seria mantido por uma 

ancestralidade em comum – real ou forjada – reforçada pela aceitação de uma religião 

também em comum. E uma característica comum aos berberes do Magreb
4
. Assim 

fortalecido, o grupo podia formar uma dinastia. 

O único modo de sobrevivência nas estepes era pertencer a um grupo unido; pois 

viver individualmente não havia chances. Também em Karen Armstrong encontramos a 

construção da ‘asabiyya. Como a autora diz, os nômades se agrupam por laços sanguíneos 

e grau de parentesco, e a associação desses grupos com outros geravam associações mais 

tênues.  

Os árabes, contudo, em geral não faziam distinção e usavam o termo quawm 

(povo) para se referir tanto aos grupos pequenos como aos grandes. Para evitar 

que as tribos se tornassem muito grandes e difíceis de controlar, os grupos 

constantemente se reconfiguravam. Era essencial cultivar uma ardente e absoluta 

lealdade ao quawm e a seus aliados. Somente a tribo poderia garantir a 

sobrevivência dos indivíduos (ARMSTRONG, 2002: 70).  

 

A única condição para que os homens organizem-se em sociedade é a de 

subsistência. Agindo em bandos conseguem se manter vivos e podem também defender-se 

de seus inimigos. Buscam a princípio viver com o necessário buscando o que precisam na 

agricultura e na criação de determinados animais. Ao surgirem novos recursos esforçam-se 

para salvarem-se de um estado de semi-pobreza para desfrutarem de uma riqueza e 

ostentarem coisas além do necessário. O bem estar, então, introduz hábitos luxuosos 

levando ao requinte e alterando os costumes. Opostamente aos Beduínos, aqueles que 

fixam residência nas cidades preocupam-se em satisfazer suas necessidades oriundas do 

luxo e aperfeiçoar tudo o que está relacionado ao seu modo de vida. Não mais procuram 

viver de acordo com suas necessidades básicas, buscam uma vida com maiores prazeres. 

Segundo a visão de Ibn Khaldun viver nas cidades faz com que os cidadãos 

“percam o foco”, e não desejem mais viver apenas para sua subsistência e nem mesmo 

preocupam-se em defender suas cidades, pois têm quem faça por eles, defendendo-os de 

qualquer inimigo. E aqueles que resistentes à vida nas cidades são considerados mais 

                                                           

4
 Nordeste Africano. 



Danielle da Silva Tavares 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 62 - 

dotados de bravuras, não se acostumando à vida luxuosa e não dados a deixarem a sua 

defesa nas mãos de terceiros. Como ele diz: 

Por isso é que nós encontramos entre os Árabes semi-selvagens e afeiçoados à 

vida errante um grau de bravura muito superior ao de que são capazes os homens 

policiados por leis. As pessoas que, desde a infância, viveram sob o controle de 

uma autoridade que procura formar-lhes o caráter e ensinar-lhes as artes, as 

ciências e as práticas da religião formarão um povo, que, assim educado, perde 

muito de sua energia e não tenta quase nunca resistir a uma opressão 

(KHALDUN, 1958: 215-216). 

 

A ligação sanguínea constitui uma força a qual os homens reconhecem como sendo 

natural. O parentesco exige a manifestação da solidariedade. O isolamento é um tipo de 

garantia segura contra a corrupção do sangue, resultado de alianças contraídas com 

estrangeiros. Nessas tribos o direito de comando pertence a uma só família, e esta deve 

sobrepujar as demais com o espírito de grupo. Por isso, para que não perca a força, o 

comando deve permanecer na mesma família. Como podemos ver quando Ibn Khaldun diz 

que: 

Com efeito, a reunião dos homens em sociedade e o espírito de clã, podem ser 

considerados como os elementos constitutivos do temperamento do corpo 

político (...), é preciso que um dos elementos predomine para que a constituição 

do ser seja perfeita. Eis por que a força constitui uma das condições essenciais 

para a manutenção do espírito de clã (KHALDUN, 1958: 226). 

 

A noção de se ter um ancestral comum representa a força que os impele a se 

defenderem e estabelecer hegemonia em forma de dinastia ou de um império. 

 



IBN KHÂLDUN: BASES RELIGIOSAS E O CONCEITO DE ‘ASABIYYA PARA A FORMAÇÃO DE UM IMPÉRIO 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 63 - 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

KHALDUN, Ibn. Os Prolegômenos ou Filosofia Social. Tradução integral e direta do 

árabe de José Khoury e Angelina Bierrembach Khoury. Tomo Primeiro. Instituto 

Brasileiro de Filosofia. São Paulo: Editora Comercial Safady Limitada, 1958. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ARAÚJO, Richard Max de. Ibn Khaldun: a ideia de decadência dos Estados. Campinas: 

Unicamp, 2004. 

______. Ibn Khaldun: o estudo de seu método à luz da ideia de decadência nos Estados do 

Ocidente Muçulmano. Campinas: Unicamp, 2004. 

ARMSTRONG, Karen. Maomé. Uma Biografia do Profeta. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2002.   

BISSIO, Beatriz. Percepções do Espaço no Medievo Islâmico (século XIV). O exemplo de 

Ibn Khaldun e Ibn Battuta. Niterói: UFF, 2008, p. 14. 

______. Ibn Khaldun: Um sábio muçulmano sem herdeiros. Simpósio apresentado no 

Maranhão. Sem data. 

ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

GIRARDET, Raoul. Mitos e Mitologias Políticas. São Paulo: Companhia das Letras, 1987.  

GEERTZ, Clifford. Observando o Islã. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2004. 

______. A Interpretação das Culturas. São Paulo: LTC, 2008.  

HOURANI, Albert. Uma História dos Povos Árabes. São Paulo: Companhia das Letras, 

2002. 



 

 

A ABOMINAÇÃO DA DESOLAÇÃO: A FIGURA DO REI IMPIO APLICADA A 

ANTIOCO IV, EPÍFANES  

Prof. Ms. Diego Lopes da Silva
1
 

 

O presente artigo tem por base mostrar os desmandos praticados pelos governantes 

selêucidas, em especial do governante Antioco IV, Epifanes (175-164 a.C) ao longo do 

exercício do poder na província da Judéia. As medidas tipicamente helenizantes outorgadas 

pelo governante tiveram baixa aceitação entre a população judaica, que tinha na religião e 

nos costumes o elo norteador da suas ações, e a idéia de “pertencer” ao grupo judeu estava 

intrinsecamente ligada à questão da fé, principalmente as práticas religiosas ligadas ao 

templo e ao sacerdócio. Como forma de repúdio a tais práticas helenizantes o autor de Dn 

utiliza de padrões de descrição de reis perversos recorrentes ao longo da literatura 

mesopotâmica e da própria tradição judaica descrita na Bíblica. 

As práticas imperialistas de dominação helênica, entretanto, esbarraram nas 

peculiaridades religiosas do judaísmo; ocasionando assim a insurreição armada conhecida 

como Revolta dos Macabeus, porém, antes de adentrarmos na rebelião e na descrição dos 

modelos dos reis perversos, observa-se a expansão e a forma de governo imperialista 

desenvolvida pelos selêucidas, principalmente na província da Judéia e a maneira 

extremamente autoritária de dominação e imposição política e cultural dos seus 

governantes. 

A dinastia selêucida teve início na figura de Seleuco
2
 no ano de 312 a.C.,  tendo 

como marco a conquista de Babilônia, analisa-se que o governante tinha claras idéias 

expansionistas, fato evidenciado na conquista da Anatólia oriental
3
 e sobre a parte norte da 

Síria.  

                                                 
1
 Mestre em História Social pela Universidade de Brasília (UnB), atualmente trabalha com projetos de 

pesquisa ligados as influências indo-européias sobre as representações e imagens de Alexandre, o Grande na 

literatura judaica. Figuras, símbolos e elementos comuns a outras culturas da antiguidade e que foram 

resignificados pelo judaísmo antigo. E-mail para contato: diegolph@hotmail.com 
2
 Seleuco era um dos generais de Alexandre, o Grande que partilharam o reino de proporções colossais 

deixado pelo macedônio. Seleuco tinha como principais inimigos: Antígono II Gônatas na Macedônia e 

Ptolomeu II Filadelfo no Egito; sua habilidade em governar era extremamente importante para as conquistas, 

entretanto, após seu assassinato em 281 a.C., a dinastia selêucida começa a sofrer duros golpes com a 

alternância de governantes péssimos e medíocres.  
3
 Anatolia é uma região geográfica limitada pelo mar negro ao norte, o mar mediterrâneo ao sul. Anatolia 

Oriental compreende a maioria do territória da moderna Turquia. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Anat%C3%B3lia
http://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%ADria
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ant%C3%ADgono_II_Gonatas
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ptolomeu_II_Filadelfo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Egipto
http://www.worldlingo.com/ma/enwiki/pt/Black_Sea
http://www.worldlingo.com/ma/enwiki/pt/Turkey


Diego Lopes da Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 66 - 

O império alcançou sua máxima extensão após a morte do seu aliado de longa data, 

Lisímaco
4
, na Batalha de Corupédio em 281. Seleuco ainda tinha esperanças de controlar 

as terras de Lisímaco na Europa, entretanto, acabou sendo assassinado por Ptolomeu 

Cerauno
5
, na chega da ao continente Europeu. Seu filho e sucessor, Antíoco I Sóter

6
, 

mostrou-se incapaz de recomeçar a obra expansionista de seu pai. Analisa-se que mesmo 

sem ter conquistado terras na Europa, possuía um reino incrivelmente vasto - consistia de 

basicamente todas as porções asiáticas do Império. 

A extensão do império selêucida trouxe consigo uma multidão de raças, gêneros e 

crenças diversificadas: gregos, persas, medos, judeus, indianos, entre outros. Sua 

população total foi estimada em 35 milhões de habitantes, sendo considerado no inicio do 

séc.III a.C. o maior e mais poderoso império de sua época. 

Observa-se que no século II a.C., a dinastia selêucida já dava sinais de esgotamento 

frente aos adversários poderosos, principalmente os romanos. O período de renascimento 

da dinastia com Antioco IIII, Megal; tinha terminado, e seu sucessor Seleuco IV, 

Filopáter
7
, mostro-se um inábil governante; não sabendo administrar as diferentes culturas 

e povos existentes em seu território. 

O advento do governante Antioco IV, Epífanes foi marcada por grande expectativa 

por parte das culturas orientais e da própria continuação do império selêucida que estava 

caminhando indubitavelmente para o fim.  

Porém, as práticas de imposição e unificação cultural acabaram gerando uma série 

de descontentamentos, sendo o mais grave, a Revolta dos Macabeus que teve como 

                                                 
4
 Lisímaco (360 a.C.-281 a.C.) foi companheiro de Alexandre, o Grande, e um dos generais que dividiram o 

império após sua morte, sendo depois rei  em 306 a.C. na Trácia e Ásia Menor. Auxiliou Seleuco na guerra 

travada contra Antígono Monoftalmo. 
5
 Ptolemeu Cerauno governou a Macedónia (281 a 279 a.C.). A expressão "Cerauno" significa "relâmpago", 

mostrando exatamente a intensidade e tempo de governo. Filho mais velho de Ptolomeu I Sóter, fundador da 

dinastia ptolemaica, seu pai preferiu ter como seu sucessor um meio irmão de Ptolemeu Cerauno, o futuro 

Ptolemeu II Filadelfo (filho de Berenice I). 
6
 Antíoco I Sóter (324 a.C. - 262/261 a.C.) foi um rei selêucida após o assassinato do pai em 281 a.C. por 

Ptolemeu Cerauno, rei da Macedónia, Antíoco consegue resistir às revoltas internas que eclodiram na Síria e 

no norte da Ásia Menor. Antíoco fez as pazes com o assassino do pai e com o sucessor deste, Antígono II 

Gônatas. Por volta de 275 a.C. Antíoco II derrota os Gálatas, povo nomade que ameaçava com destruições as 

cidades da Iónia, tendo recebido o nome de "Sóter" ("salvador"), por ter poupado estas cidades aos Gálatas. 
7
 Foi o sétimo rei da dinastia selêucida, filho do rei Antíoco III, Magno e da rainha Laodice III, sucedeu seu 

pai no terceiro ano da 148
a
 olimpíada (186 a.C.), e reinou por doze anos, até o primeiro ano da 151

a
 

olimpíada (176 a.C.). Ao morrer, ele foi sucedido por seu irmão Antíoco IV, Epifanes, o império que herdou 

já não era tão grande como o do seu pai antes da guerra com Roma (190-189), mas mesmo assim, ainda era 

de tamanho considerável consistindo da Síria (incluindo a Cilícia e a Palestina), Mesopotâmia, Babilônia, 

Pérsia e Média. 

http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Batalha_de_Corup%C3%A9dio&action=edit&redlink=1
http://pt.wikipedia.org/wiki/Europa
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ptolomeu_Cerauno
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ptolomeu_Cerauno
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ant%C3%ADoco_I_S%C3%B3ter
http://pt.wikipedia.org/wiki/Gr%C3%A9cia
http://pt.wikipedia.org/wiki/P%C3%A9rsia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Medos
http://pt.wikipedia.org/wiki/Jud%C3%A9ia
http://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%8Dndia
http://pt.wikipedia.org/wiki/360_a.C.
http://pt.wikipedia.org/wiki/281_a.C.
http://pt.wikipedia.org/wiki/Alexandre,_o_Grande
http://pt.wikipedia.org/wiki/306_a.C.
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tr%C3%A1cia
http://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81sia_Menor
http://pt.wikipedia.org/wiki/Rel%C3%A2mpago
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ptolemeu_I_S%C3%B3ter
http://pt.wikipedia.org/wiki/Dinastia_ptolemaica
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ptolemeu_II_Filadelfo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Berenice_I
http://pt.wikipedia.org/wiki/281_a.C.
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ptolemeu_Cerauno
http://pt.wikipedia.org/wiki/G%C3%A1latas
http://pt.wikipedia.org/wiki/I%C3%B3nia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Dinastia_Sel%C3%AAucida
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ant%C3%ADoco_III_Magno
http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Laodice_III&action=edit&redlink=1
http://pt.wikipedia.org/wiki/Ant%C3%ADoco_IV_Epif%C3%A2nio
http://pt.wikipedia.org/wiki/S%C3%ADria
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cil%C3%ADcia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Palestina
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mesopot%C3%A2mia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Babil%C3%B4nia
http://pt.wikipedia.org/wiki/P%C3%A9rsia
http://pt.wikipedia.org/wiki/M%C3%A9dia


A ABOMINAÇÃO DA DESOLAÇÃO: A FIGURA DO REI IMPIO APLICADA A ANTIOCO IV, EPÍFANES 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 67 - 

 

principal causa a proibição de culto ao Deus dos Judeus e sua eventual substituição por 

divindades gregas, com a profanação do Templo de Jerusalém. 

 Fazendo um paralelismo temático com as idéias trabalhadas pelo autor de Daniel, 

observa-se que na sua leitura que existem determinados valores que o visionário nos quer 

transmitir, entre os quais: a necessidade da nação de Israel se arrepender
8
 de seus pecados e 

se aproximar de Deus, de não se “contaminar” com valores helenísticos, em suma é tentar 

manter um tipo de “isolamento” cultural, entre a ideia de um Deus governante dos judeus 

na cultura pagã helenística. Assim, o autor de Dn propõe-se a representar o período de 

turbulência política e cultural advinda na Judeia durante o governo de Antioco Epífanes 

representando tal reino, a última das sucessões das monarquias mundiais, como parte 

integrante do governo da “quarta besta” de Dn 7, sendo posteriormente restabelecida a 

ordem cósmica pela figura do libertador nacional,  o Messias.
9
 

Diante do cenário de caos e turbulência vivida na Judéia do sec. II a.C. devido às 

práticas de imposição cultural sofridas pelos judeus não helenizados
10

, o autor da segunda 

parte de Daniel utiliza termos fortes para retratar as políticas de unificação cultural 

desenvolvidas por Antioco IV, Epífanes, utilizando padrões recorrentes na literatura 

judaica e mesopotâmica que retratam figuras de reis perversos que trouxeram destruição, 

brigas e discórdia entre seus governados.  

Um famoso pesquisador de história oriental antiga Lebram
11

 traçou um padrão para 

a concepção da figura do “rei rebelde” descrito em Dn 7 (o chifre blasfemo que representa 

o governo de Antioco IV, Epífanes); observando que o mesmo padrão pode ser usado pelo 

próprio Antíoco  Epífanes na volta de sua campanha contra o Egito. Esse modelo se repete 

                                                 
8
 O padrão deuterônomico pautado pela teodiceia permeia grande parte dos textos bíblicos, mostrando os 

constantes ciclos que viviam os judeus: quando estes resolviam buscar ao seu Deus, eram abençoados e 

prosperavam, entretanto, logo se esqueciam das obras que o Senhor fizera e buscavam outras divindades ou 

seguiam caminhos distorcidos daqueles que deveriam seguir como povo eleito, sendo punidos por Deus pelos 

seus pecados; tal padrão mostra que o Deus judaico é justo e amoroso, mas também pune aqueles que 

escolheu pelos seus erros e falhas. 
9
 A figura do Filho do Homem descrita Dn 7:19-27; sendo este o que remirá Israel dos seus pecados e dará 

fim a última besta, implantando o reino eterno de paz e justiça na Terra. 
10

 A Judeia do período da revolta dos Macabeus está dividida, para fins didáticos, em dois grandes grupos; 

aqueles que viam a helenização como uma forma de expansão e inserção do mundo judaico na conjuntura 

político-econômica da época (dentre estes destaca-se a figura de Jasão, personagem descrito no livro dos 

Macabeus como um dos responsáveis pela tentativa de helenização da Judeia no séc.II a.C.); e o grupo que o 

autor do segundo Daniel faz parte que é avesso a qualquer tipo de mudança religiosa, sendo tal ato 

considerado uma transgressão ao ordenamento divino de não se misturar com os povos pagãos (Lv 20:26); 

entretanto, vale ressaltar que existiam dentro desses dois grandes grupos subdivisões que pregavam uma 

espécie de helenismo moderado que afetasse somente as atividades interpessoais, e não aquelas de cunho 

religioso. 
11

 Jûrgen C.H. Lebram. Das Buch Daniel. Zürich: Theologische Verlag, 1984. 



Diego Lopes da Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 68 - 

na descrição do rei persa Cambyses
12

, após retornar de uma campanha violenta no Egito. 

Analisa-se que o padrão do “rei rebelde” é o mesmo, tanto na descrição dos egípcios, 

quanto dos gregos; nesta hipótese, segundo Lebram, o autor de Dn teria recebido influência 

mesopotâmica no modelo de descrição do “rei rebelde”. 

Com relação ao padrão mítico do rei perverso, o primeiro exemplo nas culturas 

orientais próximas ao judaísmo foi o do lendário rei persa Kay Kâûs,
13

 criador do mito da 

grandiosa e bela Babilônia, entretanto, se rebelou contra a divindade e a religião buscando 

fazer uma torre que tocasse o céu
14

, sendo acometido por completa demência pelos deuses 

babilônicos. 

Comparando com o texto bíblico, vê-se que há uma ligação forte entre o modelo do 

“rei perverso/rebelde” com a demência momentânea sofrida por Nabucodonosor em Dn 4. 

Entretanto, o padrão descrito para os reis rebeldes parece não se encaixar com a figura de 

Nabucodonosor,
15

 visto que ao longo da narrativa de Dn  é mostrado como um bom rei, 

sendo a representação da primeira grande monarquia que em termos gerais é a melhor de 

todas. 

Sendo assim, Bentzen
16

 chegou à conclusão que o trecho de Dn 4 faria menção ao 

rei Nabônides, e não a Nabucodonosor como descreve o texto daniélico. Fazendo uma 

análise histórica, também se encaixaria o texto com a figura de Nabônides; tal concepção 

ganhou força com a descoberta do fragmento de Qmram 4QorNab, intitulado “oração de 

Nabônides”, na qual ele fala sobre o período que ficou “exilado” por cometer atrocidades, 

que foram severamente punidas pelo deus da cidade de Teima. 

Tais referências servem para mostrar que o padrão bíblico sobre a figura do rei 

ímpio é o mesmo desde a confecção do livro de Isaías até Daniel (no que tange à descrição 

do rei perverso/rebelde), sendo possível falar em apropriação oriental no que tange a 

                                                 
12

 Imperador persa (530-521 a.C.), durante seu reinado o mundo persa teve uma grande expansão, porém o 

seu grande crime foi ter matado o animal sagrado persa Apis, por isso ele acabou sendo acometido de 

loucura, na qual acaba cometendo muitos outros crimes, matando seu irmão e sua irmã e, finalmente, perde o 

seu império, morrendo de uma ferida no quadril, no mesmo lugar onde ele tinha ferido o animal sagrado. 
13

 Segundo a mitologia persa, o primeiro grande imperador, no sentido restrito da palavra, sendo a ele 

atribuída a grandiosidade e expansão do mundo persa. Entretanto, devido a sua sabedoria e força conquistada 

diante dos homens, resolveu fazer uma torre para atingir os céus, sendo punido pelos deuses com demência. 
14

 Observa-se que a estória deste Rei muito se assemelha a famosa descrição de Gn 11 com relação à Torre de 

Babel, quando os homens edificaram uma torre para tocar nos céus, sendo confundidos pela divindade 

judaica com relação às diferentes línguas que passaram a falar devido a soberba em relação ao poderia do 

Deus judaico Iahweh.   
15

 O texto daniélico nos descreve o rei Nabucodonosor como um bom rei, que tinha o temor de Deus no seu 

coração; tal interpretação é a mesma dada a Nabucodonosor nos documentos de origem babilônica; como o 

rei forte e poderoso. 
16

 A. Bentzen. Daniel. Tubingen: Universität of Tubingen, 1952. 



A ABOMINAÇÃO DA DESOLAÇÃO: A FIGURA DO REI IMPIO APLICADA A ANTIOCO IV, EPÍFANES 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 69 - 

 

aspectos pontuais, ou mesmo na descrição das bestas de Dn 7, visto que as fontes mais 

antigas são judaicas e mesopotâmicas. 

Analisa-se que o padrão do rei profano pode estar presente nos profetas, sendo este 

um dos possíveis textos mais antigos que podem ter influenciado diretamente a escrita do 

autor de Dn. O padrão descrito por Ezequiel, talvez seja o mais antigo, e possui na sua 

escrita o mesmo padrão que é apresentado na descrição de Antioco IV, Epífanes no livro 

de Dn, dentre os pontos chaves para compreensão deste padrão/modelo estão: 

 

 1 - A vontade de atingir o poder e a sabedoria suprema por parte dos 

governantes/opressores (Is 14:16, Ez: 31:6 e Dn 7:23) 

Os que te vêem fitam os olhos em ti e te observam com toda atenção, 

perguntando: Porventura é este o homem que fazia tremer a terra, que abalava os 

reinos. 

 

Em seus ramos faziam ninho todas as aves do céu, sob os seus galhos todos os 

animais do campo tinham suas crias a sua sombras sentavam-se pessoas de 

nações variadas.  

 

E ele continuou: A quarta fera será o quarto reino na terra diferente terra 

diferente de todos os reinos. Ela devorará a terra inteira, calcá-la-á aos pés e a 

esmagará.  

 

2 – Os reis rebeldes acreditam que pelas suas práticas são a personificação do seu Deus (Is 

14:14, Ez: 28:2 e Dn 11: 36) 

Subirei acima das nuvens, tornar-me-ei semelhante ao Altíssimo. 

 

Filho do homem e, dize ao príncipe de Tiro: Assim diz o Senhor Iahweh: Pois 

que teu coração se exalta orgulhosamente e dizes: Eu sou deus, ocupo trono 

divino no coração do mar. 

 

O rei agirá a seu bel-prazer, exaltando-se e engrandecendo-se acima de todos os 

deuses. Proferirá coisas inauditas contra o Deus dos deuses e, no entanto 

prosperará, até que a cólera chegue a seu cúmulo – porque o que está decretado 

se cumprirá. 

 

3 – A soberba e desmesura do rei rebelde (Is 14:13, Ez 31:10 e Dn 8:25) 



Diego Lopes da Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 70 - 

E, no entanto, dizia no teu coração: Subirei até o céu, acima das estrelas de Deus 

colocarei meu trono, estabelecer-me-ei na montanha da Assembléia, nos confins 

do norte. 

 

Pois bem, assim diz o Senhor Iahweh: Visto que, por se ter tornado tão alto, 

elevando seu cume por entre as nuvens, seu coração se encheu de orgulho devido 

ao seu porte. 

 

Por sua habilidade, a perfídia terá êxito em suas mãos. Ele se exaltará em seu 

coração e, surpreendendo-os, destruirá a muitos. Opor-se-á mesmo ao Príncipe 

dos príncipes, mas, sem que mão humana interfira, será esmagado.   

 

4 – A queda e destruição do rei rebelde (Is 14:12, Ez 28:16 e Dn 7:26) 

Como caíste do céu, ó estrela d’alva, filho da aurora. Como foste atirado à terra, 

vencedor das nações 

 

Em virtude do teu comércio intenso te encheste de violência e caíste em pecado. 

Então te lancei do monte de Deus como profano e te exterminei, ó querubim 

protetor, dentre as pedras de fogo. 

 

Mas o tribunal dará audiência e o domínio lhe será arrebatado, destruído e 

reduzido a nata até o fim. 

  

O mesmo modelo e a mesma seqüência são aplicados à figura de Antíoco Epífanes 

em Dn 7 a 11; na mesma seqüência como fora descrita nos profetas e no próprio livro de 

Dn com relação a figura de Nabucodonosor. 

Observa-se que há afinidade do padrão de Dn 4 com as tradições relacionadas à 

figura de Nabônides. Sendo assim, podemos falar na possibilidade de paralelos entre os 

registros mesopotâmicos de Nabônides e Antíoco Epífanes em Dn, visto que o mesmo 

padrão também é encontrado no “Cilindro de Ciro”.
17

 Observam-se inúmeras semelhanças 

entre eles, dentre as quais temos: ambos são opressores de outras nações, negligenciam as 

divindades, encheram de soberba seus corações, alteram a prática religiosa e espiritual de 

suas nações e inserem uma estátua no templo. 

                                                 
17

 O relato critica a ação do Rei Nabônides, acusando de lesar os interesses tradicionais da Babilônia, fato 

esse que justificou a conquista da cidade por Ciro II. Foi o seu apego ao deus Nebo, em vez do deus Marduk, 

que gerou forte descontentamento entre os sacerdotes babilônicos. 



A ABOMINAÇÃO DA DESOLAÇÃO: A FIGURA DO REI IMPIO APLICADA A ANTIOCO IV, EPÍFANES 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 71 - 

 

O “Cilindro de Ciro” descreve os mesmos padrões observados no Antigo 

Testamento: as predições são profecias ex-eventu
18

 como temos em Dn; a caracterização 

dos reinos segue a convenção tradicional, “bom” e “mau”, apesar de termos evidências 

históricas bastante vagas. 

A descrição lendária do Kay Kâûs se aproxima muito das descrições de 

Nabônides,
19

 principalmente na parte que tange à rebeldia e a desmesura. A tradição 

mesopotâmica confere também a Nabônides seu momento de “loucura”, por se vangloriar 

e não atribuir o culto e a glória devidos à sua divindade. 

Vale ressaltar a similaridade entre Dn 8:23-25 e Dn 11:3-45, e destes com a 

profecia dinástica;
20

 o estilo de profecia daniélica parece ter uma grande influência 

babilônica, vale observar que nesta profecia dinástica encontramos também uma sequência 

de monarquias mundiais, entretanto, a sequência segue a ordem: Assíria,
21

 Babilônia, 

Pérsia e Macedônia; a última exatamente por ser escrita no período helenístico, tema este 

adjacente ao desenvolvido neste artigo. 

Dois períodos dessa profecia são tidos como terríveis, o primeiro que é relativo ao 

governo de Nabônides, e o último que seria representado pelo mundo macedônico, com 

um estilo descritivo muito parecido com o descrito em Dn 7. 

Observam-se correspondências gerais entre Dn 8 e 11 com as predições 

babilônicas; mostram profecias ex-eventu, têm uma sequência ordenada de monarquia; 

ressalte-se que a tradição de Nabônides já estava espalhada em grande parte do mundo 

antigo, sendo assim pode ser que o autor de Dn tenha se apropriado de seções da “Orações 

de Nabônides”, do “Cilindro de Ciro” e da “Profecia Dinástica”. 

Em Dn 7:21,24-25, temos a descrição de Antíoco Epífanes, como o “pequeno 

chifre que proferia palavras arrogantes ao Altíssimo”.
22

 

                                                 
18

 Termo que designa a ação de proferir uma “profecia” depois do evento ou fato ter acontecido. 
19

 Último rei da Babilônia, reinando entre 554–539 a.C., sua participação em Dn não é visível, porém noutros 

relatos observa-se a sua malignidade e exaltação, o que acaba de certa forma dentro do padrão mítico 

mencionado em Dn como um dos motivos da queda do seu império. 
20

 Profecia ex-eventu datada aproximadamente do século II a.C. que narra a sucessão dos reis babilônicos, 

mostrando Nabucodonosor como um grande governante e Nabônides como um péssimo rei; tais alternâncias 

de reis bons e ruins ocorrem até o advento da quarta monarquia, sendo esta má por excelência. 
21

 Já com relação às monarquias mundiais, o império babilônico é mostrado em Dn como sendo o primeiro 

grande império, diferentemente da sequência anterior que mostrava a Assíria, como primeira. Tal sequência 

vista na profecia dinástica parece ter uma forte ligação com Dn, sendo a diferença a presença da Assíria que 

nos relatos de Dn parece não ter muita importância para ser enquadrada como monarquia mundial, além da 

história daniélica está fortemente ligada ao ambiente babilônico. 
22

 Observa-se na descrição dos chifres um forte paralelo com 1En 1:9. O chifre ao longo da tradição semítica é 

mostrado como símbolo de força e poder; seu uso descreve o poderio de Antíoco como governante e também 

a intensidade da revolta dos Macabeus. 



Diego Lopes da Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 72 - 

A possível idéia do autor do segundo Daniel
23

ao trabalhar com um modelo já 

conhecido de descrição do rei profano/rebelde seria a de ser compreendido na sua redação 

não somente pelos judeus não helenizados que viam no governo de Antioco IV, Epífanes a 

representação do caos e da maldade, mas também se fazer compreendido as demais 

culturas que viam com maus olhos as práticas culturais de unificação religiosa, já que 

existia respeito entre as divindades de outras culturas e a alteração desta prática era vista 

como uma afronta a nação subjugada. 

Outro fator interessante de ser abordado é o modo como a narrativa daniélica se 

utiliza de um estilo helenístico para ir de encontro às próprias práticas culturais helênicas, 

o autor de Dn utiliza uma prática comum
24

 aos historiadores orientais de se valer da 

cultura dominante para criticar as descrições ocidentais de suas culturas, e tentar 

demonstrar seus valores, práticas e costumes a um público estranho aos seus costumes e 

práticas. Sendo uma prática de resistência cultural com uma faceta narrativista ocidental 

com termos e expressões de comum entendimento a cultura dominante da época. 

Observa-se que mesmo os modelos tendo sua origem mesopotâmica também se vê 

aplicados nas culturas ocidentais, principalmente na grega, quando se vê a rebeldia 

(hybris)
25

 contra os deuses do Olimpo, embora existiam algumas diferenças entre modelo 

semítico e o grego como a pessoa que ignora suas divindades, a extensão do mito, sendo 

neste pessoal (o responsável pela hybris sofre as consequências dos seus erros), enquanto 

naquele toma dimensões locais, sofrendo toda a nação pela “loucura” do governante 

rebelde . 

                                                 
23

 Tem-se como segundo Daniel a redação da última seção do livro (Cap 7 -12), tendo em vista que o livro de 

Dn é de autoria compósita, possuindo dois grandes eixos que giram entorno do cotidiano de Dn na coorte 

babilônica (Dn 1-6) e a seção apocalíptica (Dn 7-12), onde se tem uma descrição tipicamente apocalíptica 

focando nos acontecimentos históricos que sucederão aos reinos humanos.  
24

 Observa-se que na historiografia antiga das regiões adjacentes ao mundo grego e romano era de costume 

utilizar do modus operanti de redação grego, a fim de fazer com que a cultura de determinada nacionalidade 

fosse conhecida pelo leitor grego ou romano, entretanto, na maioria das vezes não surtia o efeito desejado 

pelo autor, tendo em vista o pouco apreço que os gregos e romanos tinham pelas outras culturas que 

julgavam serem menos favorecidas, dentre estes temos o exemplo de Berossus no seu compendio sobre a 

história babilônica (Babyloniaca),  Manethon na tentativa de revelar a cultura egípcia (Aegyptiaca) e Flávio 

Josefo nas Antiguidades Judaicas (AJ) relatando os acontecimentos e estórias do povo judeus numa forma de 

escrita claramente helênica. 
25

 O mesmo modelo é aplicado a narrativa ocidental, observa-se o caso do mito de Prometeu que segue um 

modelo bem parecido com o fornecido pelo autor de Dn, entretanto, a diferença está na dimensão de 

aplicabilidade do caos proveniente da desobediência. Enquanto no mito grego somente o autor sofre o 

castigo, nas narrativas orientais a nação também sofre pela desmesura do rei rebelde. 



A ABOMINAÇÃO DA DESOLAÇÃO: A FIGURA DO REI IMPIO APLICADA A ANTIOCO IV, EPÍFANES 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 73 - 

 

Logo, observa-se que o autor de Dn se utiliza de um topoe literário
26

 na descrição 

das atribuições malignas de Antioco IV, Epifanes juntamente com o modelo seguido na 

narração da ascensão, soberba e queda do governante supracitado, mostrando que os 

reinos terrenos e materiais são efêmeros, e que só subsistem aqueles que depositam sua 

esperança no Deus dos Judeus que coordena e comanda todos os processos de análises 

mentais e dos acontecimentos cotidianos da vida dos homens, em outras palavras, do 

processo histórico, sendo a “caricatura” do governante selêucida traçada a partir de outros 

governantes que não respeitaram e nem guardaram as palavras de sabedoria dos profetas e 

do soberano Yahweh.      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
26

 Na crítica literária da antiguidade, observa-se o uso de constantes expressões que acabam se tornando 

espécie de “jargões” de uso comum entre diversos povos e culturas diferentes, sendo o padrão de descrição 

do rei perverso/rebelde um exemplo claro de um topoe literário comum aos povos antigos. 



Diego Lopes da Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 74 - 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

CHARLESWORTH, James (ed.). The Old Testament Pseudepigrapha. New York: 

Doubleday, 1983-1985.  (2 volumes) [abreviado como OTP 1 e 2]. 

DANIEL. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulinas, 1986. 

1 E 2 MACABEUS. Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulinas, 1986 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

COLLINS, John J. A Commentary on the Book of Daniel. Minneapolis: Fortress Press, 

1993. 

FLUSSER, David. The Four World Empires in the Fourth Sybil and in the Book of Daniel. 

In: Israel Oriental Studies 2, 1972. 

______. The Fourth Empire - an Indian rhinoceros? In: Judaism and the origins of 

Christianity. Jerusalem: Magnes Press, 1988. 

HENGEL, Martin. Judaism and Hellenism.  London: SCM, 1974. 

KVANVIG, Helge S. Dan 7 in a Mesopotamian context. In: Roots of Apocalyptic. The 

Mesopotamian Background of the Enoch Figure and of the Son of Man. Neukirchen-

Vluyn: Neukirchen Verlag, 1988. 

LACOQUE, André. Daniel in his time. United States of America: University of South 

Carolina Press, 1983. 



 

 

ASPECTOS DE UMA PROPOSTA ACERCA DA CONSTRUÇÃO DA 

IDENTIDADE ERUDITA NO MEDITERRÂNEO DO SÉCULO XIV 

Elaine Cristina Senko
1
 

 

- Introdução 

No Mediterrâneo do século XIV presenciamos uma realidade histórica marcada 

pela teórica contraposição entre dois grandes grupos da sociedade medieval: uma 

diferenciação legitimada pelo critério da religião, cristã ou muçulmana. No entanto, esse 

suposto afastamento não exclui a possibilidade de aproximações em termos de pensamento 

ou transferências culturais, tornando-se essa perspectiva de análise um campo de estudo 

fecundo ao historiador medievalista – desvencilhando-se de posições generalizantes, 

preconceituosas ou determinantes. Nesse sentido, enveredamos o presente trabalho para 

uma reflexão que busque traçar paralelos, seja de aproximação ou afastamento, no que se 

refere ao papel do chamado erudito, o “homem da pena”, em ambas as religiões. 

Acreditamos que nessa proposta de estudo comparativo a escolha dos personagens torna-se 

muito importante, por isso aqui selecionamos e destacamos dois grandes estudiosos, 

representativos do contexto inerente ao século XIV do Norte da África e da Península 

Ibérica: Ibn Khaldun (1332-1406) e Pero López de Ayala (1332-1407). Partindo de uma 

análise biográfica de ambos, a qual caracterize suas relações com os homens de poder na 

época e o teor (político, social, historiográfico) de suas produções narrativas, buscamos 

entrever uma identidade erudita no século XIV não apenas cristã ou muçulmana, mas sim 

mediterrânica. 

 

- Ibn Khaldun e Pero Lopez de Ayala: em busca de uma identidade erudita 

 Ibn Khaldun (1332-1406), historiador de família militar sevilhana, nasceu em Túnis 

e foi educado tendo por base lições corânicas e a aprendizagem da jurisprudência
2
 do ramo 

                                                           
1
 Mestranda pelo Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Paraná, membro do 

NEMED (Núcleo de Estudos Mediterrânicos) e orientada pela professora Doutora Marcella Lopes 

Guimarães.  Projeto de pesquisa CAPES/REUNI: A formação de um historiador islâmico na Idade Média e 

sua relação com o poder: Ibn Khaldun (1332-1406). E-mail: elainesenko@hotmail.com 
2
 Francielli Môrez afirma: “(...) em busca do fechamento do círculo de formação do Direito Islâmico: o 

emprego da razão humana (‘aql), em conformidade com os moldes da Sharia. A esta aplicação da 

inteligibilidade humana em busca do aprimoramento da lei islâmica é dado o desígnio de Fiqh, do árabe 

‘conhecimento’, ‘entendimento’ e ‘compreensão’, nesta linha tratada simplesmente como ‘jurisprudência’” 

[...] “Assim sendo, o Fiqh está enquadrado no aspecto jurídico islâmico como fonte secundária de Direito, 

salientando desde já que este caráter secundário não significa a sua importância inferior em relação à 



Elaine Cristina Senko 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 76 - 

sunita malikita
3
, escola do Direito predominante na Península Ibérica e Norte da África. 

Devemos lembrar que a prática da jurisprudência o aproximou aos homens de poder, os 

sultões, tendo em vista que era uma de suas funções ensiná-los a bem governar. Os 

jurisprudentes também se denominam tradicionalistas ou racionalistas e isso causa um 

embate intelectual entre eles. Em 1383, Khaldun lecionou jurisprudência malikita no Cairo, 

na Mesquita e Universidade de Al-Azhar. 

 Khaldun, um grande estudioso, manteve contato com a cultura grega, pois 

identificamos uma concepção aristotélica em sua obra Muqaddimah (KHALDUN, tomo I, 

II e III) a idéia da corrupção do homem, da sociedade decomposta e da decadência do 

poder. Para além da filosofia – a qual, inclusive, Khaldun critica
4
 na sua obra, mantendo 

apenas alguns pensamentos de Aristóteles – verificamos e salientamos o seu provável 

acesso às fontes historiográficas gregas da antiguidade por meio do translatio studiorum: 

“um primeiro movimento de “transladação dos estudos” (translatio studiorum) leva do 

Oriente, anteriormente cristão (sírio-egípcio-persa), a Bagdad; o segundo leva de Bagdad 

a Córdoba” (LIBERA, 2004: 65). Nesse sentido, poderíamos considerar a cultura grega 

antiga como transformada e assimilada pelos árabes por meio de um processo de contato 

cultural, seguindo para tal o pensamento teórico proposto por Christophe Badel
5
. 

A concepção política de Khaldun demonstrava-se à favor do modelo do califado
6
 

(poder espiritual e temporal com o fim no exemplo ideal e perfeito do califa abássida 

Harun Al-Raschid). Tal posição, no entanto, vinha contrastar ao seu próprio tempo, 

                                                                                                                                                                                
Sharia no plano legal, uma vez que o emprego do Fiqh se mostra essencial no que tange às realidades das 

mudanças sociais”. MÔREZ, Francielli. Introdução ao direito islâmico. Curitiba: Juruá, 2008, p.116-118. 
3
 Sobre a escola malikita: “A seu turno, a Escola Malikita foi fundada por Malik ibn Anas, nascido em 

Medina no ano de 717. Esta corrente liderou o movimento tradicionalista em Meca e Medina – não obstante 

sua posição tradicional, esta é a escola de postura mais aberta e versátil dentre as sunitas, juntamente com a 

escola de Shafi – tendo influenciado sobremaneira toda a concepção jurídica do Magreb. Sua metodologia 

se baseou na narração dos ahadith, na leitura do Alcorão e na posterior discussão dos seus significados 

(...)”. MÔREZ, Francielli. Introdução ao direito islâmico. Curitiba: Juruá, 2008, p.131. 
4
 A filosofia não orienta bem o poder, e sim a História. A crítica à filosofia metafísica e o entendimento do 

sufismo provocaram Khaldun estudar a História. TORNERO, Emilio. Filosofia y sufismo em Ibn Jaldun. In: 

MARTOS QUESADA, Juan y GARROT GARROT, José Luis. Miradas españolas sobre Ibn Jaldún. 

Madrid: Ibersaf, pp.269-290, 2008. 
5
 Segundo Badel: “L’apport du concept de ‘transfert’ au regard de l’idée traditionelle d’influence reside 

dans son insistance sur le role des objets el des pratiques concètes dans les contacts culturels”. BADEL, 

Christophe. La noblesse de l’Empire Romain. Les masques et la vertu. Paris: Champ Vallon, Diffusion 

Presses Universitaires de France, 2005, p.203. 
6
 De acordo com Manuela Marín: “Característica inherente al modelo ideal de soberano islâmico, el 

ejercício de la justicia supone el conocimiento de los agravios cometidos y, por tanto, precisa de su 

comunicación directa o de su vigilante observación”. MARÍN, Manuela. El califa almohade: uma presencia 

activa e benéfica. In: Los almohades: Problemas y Perspectivas. Madrid, Volumen II, p. 460, 2005. 



ASPECTOS DE UMA PROPOSTA ACERCA DA CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE ERUDITA NO MEDITERRÂNEO 

DO SÉCULO XIV 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 77 - 

permeado por sultanatos (poder temporal concebido como uma autocracia). O sultanato 

requeria como prerrogativa de legitimação para sua existência a constituição de uma corte 

formada por sábios, os quais auxiliariam o homem de poder. Este, por sua vez, deveria ser 

versado na gramática, filosofia, história e leis islâmicas. Por isso, o legítimo homem de 

poder para Khaldun deveria ter as virtudes da dignidade (seguir as leis islâmicas) e nobreza 

(ser intelectual). Diretamente relacionado à ele estava o chamado grupo de apoio do sultão, 

composto pelo seu emir (príncipe guerreiro), vizir (primeiro ministro) e seu parafo real. 

Importante ressaltar é que a participação e sucesso em batalhas destacavam os guerreiros 

islâmicos e por isso ocorria uma constante movimentação de cargos no âmbito político. Em 

um dos exemplos de orientação ao bom governo apontado por Khaldun em sua obra, 

citaremos aqui um trecho especial e muito revelador de um tratado. Este foi composto 

como mensagem escrita por volta do século VIII, por Tahir Ibn Al-Huçain, general de Al-

Mamun, ao seu filho Abd Allah Ibn Tahir – o qual, diretamente pelo califa, tinha acabado 

de ser nomeado como governante da cidade da Mesopotâmia, do Velho Cairo e das 

províncias instaladas nas fronteiras ao redor de tais cidades. Khaldun nos diz que esse 

documento tinha como objetivo a orientação moral, acerca dos princípios da administração 

civil e religiosa, a recomendação de certas virtudes e sentimentos de honra próprios de um 

bom governante. Vejamos a seguir alguns trechos do tratado (inicialmente, como 

assinalado por Khaldun, presente na obra de Al-Tabari) que se encontram na Muqaddimah: 

Eis o texto da mensagem que transcrevemos da obra de Tabari. “Em nome de 

Allah clemente e misericordioso. Vive sempre no temor do Deus único, que não 

tem nenhum associado no seu poderio; [...] Deus (que seu santo nome seja 

glorificado!) tratou-te com benevolência; mas impôs-te o dever de seres 

misericordioso para as criaturas que pôs sob tua guarda. Governa-as com justiça 

e não esqueças que Deus tem sobre elas direitos que tu mesmo deves fazer valer 

infligindo punições determinadas pela lei. [...] Sabe também que nos negócios 

deste mundo, a moderação leva às grandezas e impede de cometer muitas faltas. 

[...] Não te deixes levar por tuas paixões nem arrastar pela tirania: afasta dela 

teus pensamentos e mostra a teus súditos que neste ponto tu és sem mácula. [...] 

No momento das cóleras repentinas, mantém-te senhor de ti e procura agir com 

dignidade e com prudência; em tudo que empreenderes, não te deixes extraviar 

pela precipitação, nem pela presunção. [...] Consulta os doutores da lei; procede 

com prudência; toma aviso dos homens de experiência, das pessoas dotadas de 

inteligência, de critério e de sabedoria. [...] Sabe que, nomeando-te para o cargo 

que ocupas, desejou-se que sejas tesoureiro, guardião e pastor do rebanho. Eis 

porque se designa o termo de raia (rebanho), o povo submetido à tua autoridade. 



Elaine Cristina Senko 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 78 - 

Com efeito, tu és o pastor e o guardião de teus súditos. Compreende bem o que 

te escrevo nesta mensagem; lê esta muitas vezes, e toma-a como norma de tua 

conduta” (KHALDUN, tomo II, p.133-148). 

 

Khaldun refere-se à mensagem descrita parcialmente acima como o melhor tratado 

da arte de governar. Também nos relata que tal mensagem foi reconhecida em sua 

grandeza pelo califa Al-Mamun e espalhada, à mando deste, por todo seu império para que 

seus governantes soubessem como é o bem governar. Khaldun concorda com sua fonte e 

toma suas indicações como modelos de virtudes para o homem de poder. 

 Os muçulmanos na época de Khaldun são os berberes magrebinos, os árabes 

citadinos tanto no Ocidente como no Oriente, os andaluzes, os árabes nômades, os cristãos, 

os judeus e os heréticos da cristandade. O historiador Miguel Ángel Manzano Rodríguez 

ressalta a consciência e conhecimento de Khaldun acerca da complexa estratificação 

apresentada pela sociedade de seu tempo: 

Se trata, a todas luces, de outra rasgo importante y quizá no muy  resaltado de la 

biografia jalduniana, aunque no por ello más sorprendente. Quien se adentra em 

las páginas del Ibar, comprende enseguida el minucioso conocimiento que Ibn 

Jaldun demuestra poseer sobre las distintas clanes, grupos y subdivisiones 

tribales de árabes y bereberés, sobre cuya organización social y motivaciones 

ideológicas escribe, además, numerosas páginas de su Muqaddima. Ello solo 

parece posible desde la perspectiva de quien há vivido em primera persona la 

realidad del mundo beduíno (MANZANO RODRÍGUEZ, 2008, p.299). 

 

            A concepção social khalduniana de umran possui um caráter universal e de 

manutenção da ordem pública, descrições próximas à politéia grega. Os dois passos para a 

consolidação de uma civilização seriam a animação de um grupo que sai da vida nômade e 

entra na vida citadina pela assabiya e depois a manutenção política, a umran. A umran é o 

traço identitário e cultural dos muçulmanos citadinos e nômades. Khaldun constrói e leva 

essa teoria até os sultões de sua época, entre os quais destacamos dois: o sultão de 

Granada, Muhammad V e o sultão mameluco do Egito, Malik Al-Daher Barquq. 

Interessante observar que são justamente esses dois governos que buscaram se fortalecer, 

através da estratégia da união, visando fazer frente ao domínio de povos estrangeiros: no 

primeiro caso a tarefa se dá contra os cristãos peninsulares e no segundo ocorreu uma 

resistência às tentativas de domínio do território egípcio pelos otomanos e mongóis. 



ASPECTOS DE UMA PROPOSTA ACERCA DA CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE ERUDITA NO MEDITERRÂNEO 

DO SÉCULO XIV 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 79 - 

Khaldun, como historiador, era quem aconselhava as instituições políticas nesse sentido da 

manutenção do espírito de grupo, ainda que se considerasse membro independente delas no 

que se refere ao momento de sua produção erudita. 

             A História para Khaldun, tal como para a grande maioria dos historiadores da 

antiguidade grega, era exemplar e útil, devendo ser escrita de modo justo. De fato, Khaldun 

constrói um método historiográfico pautado no seu contexto e em sua formação, como 

vimos, oriunda do contato com os clássicos e com a jurisprudência islâmica.  

A História é um dos ramos dos conhecimentos humanos que se transmitem de 

geração a geração. (Tesouro de ensinamentos), ela atrai estudantes e estudiosos 

dos países mais longínquos que acodem pressurosos para ouvirem-lhe as lições. 

(Objeto de estudo e de meditação dos sábios), a História é ouvida com avidez 

pelo vulgo (que nela acha deleite e passatempo) grangeando a História ao mesmo 

tempo a estima dos reis e dos grandes, o apreço dos homens de estudo e a 

atenção dos ignorantes. Quanto a sua forma externa, a História apresenta-se qual 

o registro dos acontecimentos que marcaram o curso dos séculos, a sucessão das 

dinastias e os fatos que testemunharam as gerações passadas. (Ao descrever 

acontecimentos de tanto vulto e magnitude), a pena dos historiadores se agiganta 

e o verbo dos mestres se enfeita de figuras e provérbios. (Tão alta no conceito, 

tão aprazível na forma), a História é o encanto das assembléias literárias onde as 

multidões de seus amantes se acotovelam embevecidas. (Mestra incomparável), 

para tudo dizer, a História nos revela os segredos das revoluções e das 

transformações por que passam os seres em toda a Criação. Campo imenso e de 

horizontes infindos, por onde desfilam num monstruoso tropel impérios, 

realizações ou derrotas fatais, a História reproduz a vida do homem sobre a terra, 

sua marcha para maiores conquistas, para dilatar cada vez mais a arena de suas 

atividades, até que soe a hora da partida marcada pelo Destino e que desapareça 

na voragem do tempo e do acaso.Vejamos agora os caracteres internos da ciência 

da História, que são: o exame e a verificação dos fatos, a investigação cuidadosa 

das causas que os precederam, o conhecimento profundo da maneira como os 

acontecimentos se sucederam, e como começaram. Pelo que se vê, a História, em 

sua essência, constitui um ramo importante da Filosofia e merece ser colocada 

entre as Ciências  (KHALDUN, tomo I, pp.03-05). 

 

A interpretação do trecho acima demonstra a erudição de Khaldun, pois ele se 

utiliza da abstração para exaltar a História no início do documento, para depois colocar 

diante de nossos olhos a concretização do que ela significa. Em seguida, demonstra a 

presença do historiador e do leitor da obra histórica, retornando à abstração da sua reflexão 



Elaine Cristina Senko 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 80 - 

final. Interessante a maneira como o historiador aborda a História como um dos ramos do 

conhecimento humano e que esta atrai a atenção de todos os homens, desde o poderoso até 

o mais simples. Khaldun, como verificamos, valoriza em sua metodologia historiográfica o 

uso da crítica, da razão e a busca pela verdade. De fato, na Muqaddimah, Khaldun estava 

interessado em buscar regras para a crítica de fontes históricas com o objetivo de 

reconstruir o mais corretamente possível o passado e, nesse sentido, as causas na História 

devem ser investigadas pelo pesquisador de maneira lógica. Como manejar a informação 

histórica? Eis uma das perguntas de caráter essencial formulada por Khaldun em sua obra. 

Para ele era necessário manejar um conjunto coerente de fatos em ordem, depois verificar 

nestes fatos o que poderia ser variável no transcurso dos acontecimentos, para daí sim 

apontar o que é tido como substancial do que é acidental (idéia de ruptura). O referido 

historiador islâmico, em sua tarefa de escolha temática, indica tanto os fatos 

extraordinários quanto os aspectos comuns do cotidiano. Com um pensamento guiado pela 

metafísica aristotélica, Khaldun segue problematizando entre a essência e o acidente, dessa 

forma o poder tem por essência sua própria existência e as características do governante 

são secundárias. 

 A procura pela objetividade e a não parcialidade são características da metodologia 

khalduniana, pois através da análise das causas teríamos um fio condutor explicativo para o 

fato histórico, forjando, portanto, leis universais. A sociedade magrebina ou a andaluza 

seriam parâmetros para todas as sociedades em todos os tempos, pois seriam exemplos, na 

visão khalduniana, de grupos humanos. Além disso, a comparação com o outro é possível 

porque todos são advindos da mesma natureza humana: seres sociais e históricos. Torna-se 

esse o aspecto essencial, sendo os acidentes as especificidades. Portanto, o olhar de 

Khaldun era universal, devemos levar em conta seu aspecto abrangente e não filiado de 

maneira estrita à sua religião e à seu poder. De fato, essa certa liberdade no campo da 

erudição modulou sua visão historiográfica.  

 A busca pela verdade e o espírito crítico fazem parte da historiografia islâmica, seja 

ela nos moldes da biografia histórica ou das crônicas. Uma tradição historiográfica que 

possui de um lado o saber oriundo da jurisprudência e de outro o acesso aos clássicos 

antigos. Khaldun revisou o conceito de História feita por alguns dos historiadores 

islâmicos predecessores e a definiu como ciência que possui uma lógica própria e 

identificada através de uma interpretação da narrativa. Ora, a Muqaddimah tem por uma de 



ASPECTOS DE UMA PROPOSTA ACERCA DA CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE ERUDITA NO MEDITERRÂNEO 

DO SÉCULO XIV 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 81 - 

suas finalidades ser um manual de leitura da História, de caráter objetivo e nada abstrato. 

Nesse sentido também percebemos resquícios de um pensamento estóico quando Khaldun 

considera as adversidades como algo, inclusive, benéfico para o homem
7
.  

Assim podemos apontar já em outra obra de Khaldun, História dos Berberes
8
, uma 

escrita que remonta a concepção clássica de história, pois cita inúmeras batalhas que 

legitimam a presença de muçulmanos na Península Ibérica e no Norte de África. Inclusive 

não é uma obra apenas que relata sobre os berberes, além deles, acerca dos povos árabes 

magrebinos e andaluzes, com o objetivo do autor em construir uma concepção identitária 

que integre a Península Ibérica com o território magrebino e resulte numa legitimação 

político-social das conquistas. 

 O contexto de Ibn Khaldun gestou a teoria de sua obra e ela respondeu à nós com 

uma metodologia da História, essa que buscava se distanciar das abstrações e se tornar 

pragmática. Dessa forma para compreendermos melhor as possibilidades de ação para um 

erudito no Mediterrâneo do século XIV, passaremos a conhecer o estilo de escrita 

(cronístico) do outro lado de Gibraltar. Entendemos que para se compreender melhor o 

panorama de uma realidade histórica devemos seguir os dois lados de um tempo de 

embate, por isso indicamos o estudo dos escritos de Pero López de Ayala. Este eminente 

intelectual viveu concomitantemente à Ibn Khaldun e, inclusive, teriam se encontrado, por 

meio do contato de ambos em relação ao rei castelhano Pedro, o Cruel (1334-1369). 

 Pero López de Ayala e de Ceballos nasceu em Vitoria, no ano de 1332. Ainda 

jovem teve uma educação baseada nas leituras bíblicas e profanas (livros de cavalaria). 

Aos vinte anos entrou para o serviço do rei Pedro I, rei de Castela (Pedro, o Cruel) e se 

tornou capitão de sua frota marinha. No ano de 1366, Ayala e seu pai passaram para o lado 

                                                           
7
 SAAVEDRA, Luis Ignacio Vivanco. Características esenciales del pensamiento historiográfico de Ibn 

Jaldún. Centro de Estudios Filosóficos “Adolfo García Díaz”. Facultad de Humanidades y Educación, 

Universidad de Zulia. Venezuela, 2000, p. 39. O estoicismo foi um sistema de pensamento filosófico e moral 

de raízes gregas, mas muito difundido durante toda a Antiguidade. Um ideal muito fortalecido pelo 

estoicismo era a busca por parte do indivíduo de uma consciência de liberdade frente ao mundo em que vivia; 

para tal, o homem deveria praticar um exercício constante de disciplina e aperfeiçoamento moral contra os 

diferentes males e adversidades do mundo, buscando assim atingir uma espécie de equilíbrio perfeito da alma 

(ataraxia); conseqüentemente, sua indiferença para com os assuntos mundanos aumentaria, dando maior 

importância àquilo que preservava de bom dentro de si. 
8
 Segundo Khaldun: “Portés au faite de la puissanse en Irac, sous la dynastie des Omeyades, redoutables 

encore sous celle des Abbacides, parvenus à la plus haute fortune en Espagne, sous la seconde dynastie 

omeyade, les Arabes se virent en possession d'une gloire et d'un bien-être qui n'avaient jamais éte le partage 

d'aucun autre peuple. Entouurés des biens du monde et livrés aux plaisirs, ils s'étendirent sur la couche de la 

mollese, et, savourant les délices de la vie, ils tombèrent dans un long sommeil à l'ombre de la gloire et de la 

paix”. KHALDUN, Ibn. História dos Berberes (tomo I). Tradução da língua árabe para a língua francesa pelo 

Barão De Slane. Alger: Gouvernemente France, 1852, p.02 



Elaine Cristina Senko 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 82 - 

do grupo dos Trastâmara, o que lhes rendeu cargos preciosos próximos ao novo rei, 

Henrique II de Castela. Pero López de Ayala foi colocado por este rei no cargo de segundo 

tenente e, neste posto, lutou na Batalha de Nájera um ano depois – na qual foi aprisionado 

com sua família pelo Príncipe Negro. O Príncipe Negro requereu um valioso resgate pela 

liberdade, devidamente pago por Ayala. Em seguida chegou a Burgos e presenciou a 

ascensão de Henrique II Trâstamara ao poder, momento em que  soube do assassinato de 

Pedro, o Cruel. Deste rei recebeu os cargos de alcalde mayor de Vitoria e Toledo e 

membro do Conselho Real.   

 Em 1379, com a morte de Henrique II, Ayala teve seus cargos ratificados pelo filho 

do antigo rei, Juan I de Castela. Entretanto foi por causa das ambições deste rei que Ayala 

acabou por ser preso na Batalha de Aljubarrota, em 1385. Nesta prisão escreveria duas 

obras: Livro de caça e parte do Rimado do Palácio. Sua libertação ocorreu apenas em 

1388, tornando-se camarero mayor da corte. Assim Ayala continuou sua ação diplomática 

e acabou por negociar um acordo de paz entre Inglaterra e Castela neste mesmo ano, a 

denominada “Paz de Troncoso”. Em 1390, com a morte de Juan I, Ayala foi fazer parte do 

Conselho da Regência com o objetivo de resguardar a menoridade de Enrique III de 

Castela. Nesse ínterim conseguiu firmar diplomaticamente uma paz entre os reinos de 

Castela e Portugal.  Logo após, partiu para um exílio em suas terras em Castela. Em 1398 

se torna Canciller Mayor de Castela, sendo o representante no exterior do reino 

castelhano. 

 O conhecimento de Pero López de Ayala era amplo, tal como o de Khaldun, sendo 

que ele teve acesso à obras como de Tito Lívio (foi o tradutor de parte das Décadas), Santo 

Agostinho, Boecio (tradutor de De consolatione philosophiae), São Gregório (tradutor de 

Morales), São Isidoro (tradutor de De summo bono), Egidio Romano, Boccaccio (tradutor 

de Caída de príncipes) e leitor de Estoria de España de Afonso X, o Sábio. O poeta 

castelhano Pero Ferrús dedicou à Ayala uma de suas cantigas em 1380. Importante 

mencionar, o Canciller foi testemunha de um tempo em que ocorreu o Cisma do Ocidente, 

a Guerra dos Cem Anos (1337-1453), de uma época de intensa utilização dos livros 

clássicos e o aumento da autoridade real.  

 Assim como Ibn Khaldun, Ayala teve muitos cargos ligados ao poder, também se 

destacando no campo erudito com suas Crônicas. Nelas, o autor estrutura uma narrativa 

histórica que apresenta detalhes sobre as causas de acontecimentos notórios. Por exemplo, 



ASPECTOS DE UMA PROPOSTA ACERCA DA CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE ERUDITA NO MEDITERRÂNEO 

DO SÉCULO XIV 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 83 - 

identificamos na Cronica de Don Pedro de Castilla uma construção metodológica 

historiográfica, tendo em vista que Ayala, como historiador, lembrava que os fatos são 

testemunhas do tempo. Citemos um trecho do capítulo primeiro da referida crônica de 

1366, intitulada Cómo el Rey Don Pedro supo que el Conde don Enrique y las compañas 

entraban en Castilla:  

El Rey don Pedro, estando en Sevilla en el comienzo del año, supo cierto cómo 

los Capitanes de las gentes de compañas, con quien habemos dicho que el Rey de 

Aragón trataba para las hacer venir y que estrasen en Castilla con el Conde don 

Enrique, habían estado con el Rey en Barcelona, y eran ya en todo avenidos con 

el y habían ido para traer las gentes de armas de las compañas. Y eso mismo 

supo cómo algunos ricos hombres y caballeros de Aragón, los cuales eran el 

Conde de Denia, que después fué Marqués de Villena, y don Felipe de Castro, y 

don Juan Martínez de Luna, y don Pero Fernández Dixar, y don Pero Boil, y 

otros, eran prestos para venir con el Conde don Enrique, y entrar en Castilla. Y 

partió el Rey don Pedro de Sevilla, y vino camino derecho para la ciudad de 

Burgos, a do había enviado mandar que se llegassem todos los suyos (AYALA, 

tomo I, pp.73-75). 

 

 O estilo de escrita histórica advinda do testemunho proposto por Ayala aproxima o 

narrador do leitor
9
. Sua explicação é causal, apresentando o momento da saída de Pedro, o 

Cruel de Castela até a cidade de Burgos. Nesse trajeto, era necessário para a legitimação da 

saída do rei o acompanhamento de um grupo de nobres ao seu lado. Ao indicar 

nomeadamente tais nobres, Ayala parece ressaltar a importância em seu período no que se 

refere à relação pessoal e de laços de lealdade entre os homens. Por sua vez, Ibn Khaldun 

nos refere as virtudes daqueles que governam, pois a fidelidade era imprescindível neste 

tempo.  

 

- Considerações finais 

                                                           
9
 Segundo Ríos Saloma: “Además y, por outra parte, me parece que las concepciones de Ibn Jaldún y Pero 

López de Ayala no son contradictorias sino antes bien complementarias, pues es cierto que la Historia debe 

ser una ciência destinada al conocimiento del pasado con el objetivo de analizar el desarollo de los pueblos 

y compreender un presente determinado, pero también debe ser vehículo para preservar la memória de los 

ancestros y dotar al sujeto histórico, individual o colectivo, de unos elementos que le permitan definir su 

identidad en tanto heredero de uma tradición familiar o ‘nacional’ determinada”. RÍOS SALOMA, Martín 

F. Ibn Jaldún y sus contemporâneos cristianos: un ensayo de historiografia comparada. In: MARTOS 

QUESADA, Juan y GARROT GARROT, José Luis.  Miradas españolas sobre Ibn Jaldún. Madrid: Ibersaf, 

p.186, 2008. 



Elaine Cristina Senko 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 84 - 

 A proposta de escrita da história formulada pelos dois autores Khaldun e Ayala, 

encontra pontos em comum quando ambos propõem uma narrativa que busque pela 

verdade, que privilegie a objetividade, que aufira importância aos homens do poder e que 

se utilize do senso crítico e reflexivo. Por outro lado, Khaldun estava mais preocupado com 

o ritmo da História, enquanto Ayala mantivera seus olhos direcionados ao poder imediato.  

 Khaldun e Ayala foram dois homens da pena que triunfaram sobre as espadas de 

seus governantes. Ambos eram também historiadores e trouxeram para dentro de seus 

livros perspectivas do contexto do século XIV. Paralelamente viviam de cada lado de 

Gibraltar, mas muito mais distanciados pela contraposição religiosa da época; no entanto, 

foi a atuação de Pedro, o Cruel, que possivelmente os colocou em contato – atitude que 

pode revelar o quanto esse soberano colocava ambos no mesmo patamar de 

reconhecimento intelectual e de importância ao poder, independente da cultura religiosa.  

 Portanto, nossa análise no presente estudo encaminha-se para um processo de 

melhor entendimento das relações interculturais no complexo mediterrânico. O 

Mediterrâneo no século XIV promoveu não apenas embates entre muçulmanos e cristãos, 

mas trocas culturais e históricas que prepararam um campo para a formação de uma 

identidade erudita em seu meio. Por isso a importância de se entender o estilo cronístico de 

Ayala e comparar com a escrita da Muqaddimah e da História dos Berberes de Khaldun, 

apontando as heranças historiográficas em comum no ambiente cristão e muçulmano do 

século XIV mediterrânico. 



ASPECTOS DE UMA PROPOSTA ACERCA DA CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE ERUDITA NO MEDITERRÂNEO 

DO SÉCULO XIV 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 85 - 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

KHALDUN, Ibn. História dos Berberes (tomo I, II, III, IV). Tradução da língua árabe para 

a língua francesa pelo Barão De Slane. Alger: Gouvernemente France, 1852-1865.  

KHALDUN, Ibn. Muqaddimah – Os Prolegômenos (tomo I, II e III). Tradução integral e 

direta do árabe por José Khoury e Angelina Bierrenbach Khoury. São Paulo: Instituto 

Brasileiro de Filosofia, 1958-1960.  

AYALA, Pero López de. Cronica de Don Pedro I de Castilla. Cronicas de Canciller Ayala 

(tomo I, II). Seleccion y prologo por Gonzalo Torrente Ballester. Madrid: Graficas Uguina, 

1943. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BADEL, Christophe. La noblesse de l’Empire Romain. Les masques et la vertu. Paris: 

Champ Vallon, Diffusion Presses Universitaires de France, 2005. 

LIBERA, Alain. A filosofia medieval. Tradução de Nicolás Nyimi Campanário e Yvone 

Maria de Campos Teixeira da Silva. São Paulo: Edições Loyola, 2004. 

MANZANO RODRÍGUEZ, Miguel Ángel. La relación de Ibn Jaldun com el poder 

político: valores, actitudes y praxis. In: MARTOS QUESADA, Juan y GARROT 

GARROT, José Luis.  Miradas españolas sobre Ibn Jaldún. Madrid: Ibersaf, pp. 291-304, 

2008. 

MARÍN, Manuela. El califa almohade: uma presencia activa e benéfica. In: Los 

almohades: Problemas y Perspectivas. Madrid, Volumen II, pp. 451-476, 2005. 

MÔREZ, Francielli. Introdução ao direito islâmico. Curitiba: Juruá, 2008. 

RÍOS SALOMA, Martín F. Ibn Jaldún y sus contemporâneos cristianos: un ensayo de 

historiografia comparada. In: MARTOS QUESADA, Juan y GARROT GARROT, José 

Luis.  Miradas españolas sobre Ibn Jaldún. Madrid: Ibersaf, pp.179-193, 2008. 

SAAVEDRA, Luis Ignacio Vivanco. Características esenciales del pensamiento 

historiográfico de Ibn Jaldún. Centro de Estudios Filosóficos “Adolfo García Díaz”. 

Facultad de Humanidades y Educación, Universidad de Zulia. Venezuela, pp.27-43, 2000. 

TORNERO, Emilio. Filosofia y sufismo em Ibn Jaldun. In: MARTOS QUESADA, Juan y 

GARROT GARROT, José Luis. Miradas españolas sobre Ibn Jaldún. Madrid: Ibersaf, 

pp.269-290, 2008. 



 

 

MERCADORES DA ATENAS CLÁSSICA: QUESTÕES DE ECONOMIA E 

SOCIEDADE 

Gabriel da Silva Melo (NIEP Pré-K – UFF / NEREIDA – UFF)
1
 

 

 Desde o século XIX, momento em que a Economia se (auto-) firmou como ciência, 

a necessidade de explicar os antecedentes econômicos do capitalismo surgiu com um duplo 

caráter: por um lado construir um corpo de conhecimento suficientemente amplo para a 

ciência que então havia nascido, por outro – este nem sempre de maneira consciente – 

fazer a apologia do sistema político, econômico, cultural e social que a ciência econômica 

supunha explicar, muito embora fosse mais adequada apenas para gerencia-lo: o 

capitalismo, principalmente com os contornos atingidos através da revolução industrial. 

 A querela entre primitivistas – aqueles que viam a Economia Antiga como um 

aspecto secundário das sociedades antigas, com características rudimentares, primitivas, se 

comparadas às da moderna economia capitalista – e modernistas – que, pelo contrário, 

acreditavam que a Economia Antiga, guardadas as óbvias proporções quantitativas, por 

conta, principalmente, das diferenças demográficas, jogavam um papel fundamental nessas 

sociedades, equiparável, portanto àquele da economia moderna – começa a tomar corpo 

justamente no fim do século XIX, através dos trabalhos de Karl Bücher e Eduard Meyer, 

respectivamente; e de seus continuadores. (cf. BRESSON, 2007; CARTLEDGE, 1983). 

Essas disputas, que tinham como campo a Grécia Antiga, estavam baseadas, apesar da 

aparente oposição diametral, nos mesmos pressupostos teóricos, pensados na e para a 

nascente economia moderna, capitalista, pelos, então filósofos que foram a base das 

Economias Clássica e Neo-Clássica: Adam Smith e Ricardo. As considerações feitas por 

esses autores (os quais, posteriormente, Karl Marx viria criticar), que se confundiam ainda 

entre um pensamento econômico proto-científico e tratados de moral burguesa, foram 

estendidas, inescrupulosamente, para situações históricas muito anteriores – no caso, a 

Grécia Antiga. Seja para negar a existência de uma economia “moderna” na antiguidade 

clássica, seja para afirmá-la, os primeiros protagonistas dessa disputa partiram de um 

                                                           
1
 Gabriel da Silva Melo é graduando em História pela Universidade Federal Fluminense (UFF), cursa 

atualmente o nono período, é bolsista de Iniciação Científica pelo CNPq com o seguinte projeto: Comércio e 

Riqueza na Atenas Clássica: o status e atuação do mercador, sob a orientação da professora Dra. Adriene 

Baron Tacla. É integrante dos seguintes núcleos de pesquisa: Núcleo de Estudos de Representações e de 

Imagens da Antiguidade (NEREIDA-UFF) e Núcleo Interdisciplinar de Estudos e Pesquisas sobre Marx e o 

Marxismo, atuando principalmente em sua parte dedicada ao Pré-Capitalismo (NIEP Pré-K – UFF). E-mail: 

melohistuff@yahoo.com.br 



Gabriel da Silva Melo 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 88 - 

mesmo arcabouço teórico que, no limite, julgava natural que os homens agissem, desde 

sempre, da maneira como agiam nessa Europa que testemunha a imposição do capitalismo 

como modo-de-produção universal. (cf. MELO, 2010; WOOD, 2003). 

 Ao longo do século XX, no entanto, dois autores fariam contribuições fundamentais 

para a sofisticação dessa discussão. O sociólogo alemão Max Weber e o antropólogo 

húngaro Karl Polanyi. No tocante ao presente trabalho, cabe destacar, unicamente, as 

principais contribuições de cada um deles. Max Weber consolidou, no início do século XX, 

a noção de “institucionalização”, ou seja, a percepção de que determinado aspecto da vida 

era percebido pelos homens de uma mesma e determinada maneira, tornando-se assim algo 

mais do que mero resultado de ações individuais determinadas apenas psicologicamente. 

Polanyi, por sua vez, anos mais tarde, já em meados do século XX, introduziu na 

Antropologia a noção de “economia substantiva”, à qual ele opunha uma Economia 

“formalista”, praticada pelos economistas, historiadores e antropólogos de então. Segundo 

Polanyi, os aspectos que eram entendidos como “econômicos”, em sociedades pré-

modernas (ou seja, pré-capitalistas) estavam embutidos (embedded) em outras esferas da 

vida social, como a religião e a política e, portanto, só se podia estudar a economia dessas 

sociedades através do estudo das instituições sociais que constituíam essas outras esferas. 

A querela “substantivistas x formalistas”, nascida na Antropologia e logo incorporada pela 

História, se configurou como um debate paralelo à disputa entre primitivistas e 

modernistas, muitas vezes permeando este último, mas nunca se sobrepondo totalmente. 

(cf. BRESSON, 2007; MELO 2010; MEIKLE, 2002). 

 Após esse panorama, tão necessário que sempre é reapresentado nos livros que 

tratam da Economia Antiga, é possível entrar no assunto que, de fato, dá título desta 

comunicação. 

 Em 1933 – portanto antes das contribuições polanyianas – para o debate, Johannes 

Hasebroek, historiador alemão, teve traduzida para o inglês uma obra que, até hoje, se 

mostra incontornável nos estudos da economia grega antiga em geral, e da atuação do 

mercador nessas sociedades, em particular. Trade and Politics in Ancient Greece é um 

livro declaradamente influenciado pelas contribuições de Max Weber e, notadamente, 

primitivista. Hasebroek começa o livro com uma tipologia do mercador grego
2
, indivíduo 

                                                           
2
 Kapelos, o mercador dos mercados locais; naukleros, o dono de navios mercantes; emporos, o mercador 

dedicado ao comércio estrangeiro que não tem o seu próprio navio. Hasebroek observa que a oposição, ao 

longo do tempo, se resume a kapelos, como o mercador local e emporos, como mercador dedicado ao 



MERCADORES DA ATENAS CLÁSSICA: QUESTÕES DE ECONOMIA E SOCIEDADE 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 89 - 

que se dedicava exclusivamente à atividade comercial e vivia, portanto, apartado da 

atividade produtiva nesta sociedade. A importância que Hasebroek dedica à questão do 

status do mercador, identificando-o com os metecos (estrangeiros residentes que não 

tinham acesso à cidadania e à propriedade imóvel, mas apenas a parte dos direitos 

políticos) em oposição aos cidadãos, esses sim, dedicados à atividade política e de 

manutenção da boa ordem e desenvolvimento da pólis, é sintomática. A herança weberiana 

realmente se faz presente e a principal preocupação do livro de Hasebroek é descrever a 

relação entre as instituições políades e a atividade comercial. Hasebroek, portanto, conclui 

aquilo que já estava pressuposto: pólis e comércio, apesar de interagirem de alguma forma, 

são conceitos necessariamente exteriores um ao outro. A pólis, domínio do político, 

portanto do cidadão, prepondera sobre o comércio, domínio do meteco, do estrangeiro, do 

outro, se valendo dele apenas naquilo que interessa ao corpo dos cidadãos, que sempre se 

preocupa apenas em controlar os desenvolvimentos deste mal-não-tão-necessário. (cf. 

HASEBROEK, 1933). 

 Moses Finley, em A Economia Antiga, já em profundo diálogo com as idéias 

polanyianas acerca da economia substantiva, diz: “é óbvio que estou de acordo em que 

temos o direito de estudar tais economias, de colocar questões sobre essas sociedades que 

os próprios antigos nunca colocaram. (...) [No entanto] a linguagem e os conceitos 

econômicos a que todos nós, mesmo os leigos, estamos acostumados, (...) tendem a 

arrastar-nos para uma falsa perspectiva”. (FINLEY, 1980: 27). Finley rebate aqui uma 

tendência modernizante que, apesar do trabalho de Hasebroek, ainda tinha grande apelo na 

historiografia da primeira metade do século XX. A tendência de enquadrar a economia 

antiga nos mesmos termos da economia moderna ainda era marcante. A obra de Finley, no 

entanto, conseguiu estabelecer uma verdadeira ortodoxia nesse campo de estudos. (cf. 

CARTLEDGE, 1983). A influência do modelo finleyniano de análise, muito preocupado 

com a filologia, a lexicografia dos antigos e as instituições historicamente determinadas, 

foi determinante para o estabelecimento do primitivismo-substantivismo como posição 

hegemônica nos debates acerca da economia antiga. Sendo assim, o comércio foi, de fato, 

relegado a uma posição secundária nessas sociedades, vistas como sendo regidas por 

lógicas outras. 

                                                                                                                                                                                
comércio externo, pois a maioria destes mercadores não tinha mesmo a posse de um navio e, portanto, a 

distinção entre naukleros e emporos caiu em desuso, tendo em vista que, na prática, o naukleros era, ele 

mesmo, um emporos. 



Gabriel da Silva Melo 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 90 - 

 Esta posição se manteve até os anos 80, quando começou a ser frontalmente 

atacada, passando a constituir lugar-comum fazer críticas a Moses Finley a partir dos anos 

90, após artigo devastador de Jean Andreau (cf. ANDREAU, 2002). Os escritos de 

Douglas C. North, que trouxeram as contribuições da sociologia weberiana para a ciência 

econômica, passaram a exercer grande influência a partir de meados dos anos 80 e, 

principalmente 90. O Neo-Institucionalismo, como ficou conhecida essa corrente teórica 

profundamente influenciada pelo Nobel de Economia North, introduziu na Economia, 

ainda marcadamente Neo-Clássica, o conceito de “custo” derivados da limitação, imposta 

pelas instituições sociais, às ações dos indivíduos na esfera econômica (cf. BRESSON, 

2007). O Neo-Institucionalismo, portanto, se apresentou como a ferramenta essencial, 

aquela que faltava aos historiadores para que pudessem abordar as realidades históricas do 

passado (mesmo de um passado recente) através do arcabouço conceitual da Economia 

Neo-Clássica, mas evitando os reveses generalizantes e naturalizantes da realidade 

capitalista que vinham embutidos em tal arcabouço. Alain Bresson, por exemplo, considera 

que o Neo-Institucionalismo superou os debates estéreis entre primitivistas/modernistas e 

substantivistas/formalistas, dando conta tanto dos aspectos gerais de Economia quanto dos 

aspectos particulares de História, entendida aqui como uma História das Instituições. 

 Do século XVIII, se considerarmos os tratados de filosofia moral que influenciaram 

a ciência econômica, até este início de século XXI, as contribuições da Economia para o 

estudo da História, particularmente da História Antiga, são vastamente documentadas, 

geraram debates que já são mais do que centenários e continuam a ensejar a entrada de 

novos pesquisadores na peleja. Um vazio, porém, salta aos olhos justamente pela sua 

ausência: o marxismo. No século XIX, Karl Marx fez críticas fundamentais à Economia 

Política, à ciência Econômica, aos autores que, ainda hoje, moldam o fazer historiográfico 

com relação à História Econômica, a produção de conhecimento em Economia e, 

logicamente, a ideologia das classes dominantes. As críticas de Marx, devastadoras o 

suficiente para inspirar gerações de seguidores que se colocaram como tarefa histórica a 

derrubada do capitalismo (podemos até chamar de “modo de vida capitalista”) a partir de 

determinado momento foram, simplesmente, esquecidas. A partir da derrocada do sistema 

soviético, que culminou com sua queda em 1991, o marxismo, tido como a ideologia 

correspondente àquela formação econômico-social (por incrível que pareça, uma visão 

típica do marxismo ortodoxo que foi introjetada por seus detratores à medida em que 

convinha), veio abaixo junto com o regime iniciado em 1917. 



MERCADORES DA ATENAS CLÁSSICA: QUESTÕES DE ECONOMIA E SOCIEDADE 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 91 - 

 Pode-se dizer que um bom balanço da história da História Econômica da Grécia 

Antiga, hoje, conta, necessariamente, com a presença de Smith, Ricardo, Malthus, Bücher, 

Meyer, Weber, Hasebroek, Finley, Polanyi, North e os Neo-Institucionalistas. Se for um 

balanço muito completo, como é o de Alain Bresson, por exemplo, incluirá ainda a 

influência dos primeiros institucionalistas, a partir dos quais o próprio Weber desenvolveu 

suas idéias, contará com a presença de alguns modernistas e, provavelmente, citará Austin 

&Vidal-Naquet como uma referência importante na sistematização das idéias acerca da 

Economia Antiga que estavam presentes até os anos 70 (cf. BRESSON, 2007; AUSTIN & 

VIDAL-NAQUET, 1977). O marxismo é ausência certa. E quando não é, como de fato não 

o é no manual de Bresson, já tantas vezes referido aqui, L’ économie de la Grèce des cités, 

composto por 2 volumes, é apresentado de maneira caricatural, denotando o 

desconhecimento não apenas do autor, mas de toda uma área da historiografia 

contemporânea, acerca de tão importante filósofo. A superação dos debates seculares não 

pode ser realizada a menos que se corrija a injustiça histórica, pautada exclusivamente por 

preferências e preconceitos ideológicos e se recoloque no debate as idéias tão influentes de 

Marx e Engels, que foram e continuam sendo, relegadas à discussão interna entre aqueles 

que as tomam para si como sendo de fundamental importância para a explicação do 

desenvolvimento das sociedades ao longo da História. À luz dessas considerações 

podemos, então, tratar de alguns becos sem saída que atualmente existem na Economia 

Grega Antiga, principalmente no tocante às questões de comércio. 

 David Tandy, em Warriors into Traders (TANDY, 1997), se configura como uma 

das raras exceções ao quadro anteriormente estabelecido. Através de uma análise dos 

poemas homéricos e hesiódicos, o autor, um polanyiano convicto, tenta explicar a 

transformação de uma sociedade regida pela lógica do dom e contra-dom (a Grécia da 

chamada “Idade das Trevas”, séculos X-IX, mais ou menos) em uma sociedade na qual o 

mercado tem um papel fundamental (a Grécia Clássica, séculos V-IV). O período arcaico, 

que vai de meados do século VIII ao século VI, é encarado pelo autor como o turning 

point, a situação histórica que contém a chave explicativa para a transformação de uma 

sociedade. O autor dá conta dos processos de luta de classes que se desenvolvem a partir 

da queda dos palácios micênicos, demonstrando como o vácuo de um poder central foi 

importante para o estabelecimento de disputas entre aristocracias locais que acabaram 

dando forma a uma economia baseada em sistemas redistributivos, característica do 

período arcaico. A partir desse quadro, com o contato externo crescente das comunidades 



Gabriel da Silva Melo 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 92 - 

gregas da Idade das Trevas com outras populações, gregas ou bárbaras, a luta pelo 

estabelecimento das aristocracias e a necessidade de demonstração de diferenciação social 

deram brecha para que novas formas de riqueza penetrassem nessas comunidades 

anteriormente mais ou menos isoladas umas das outras. A penetração dessa riqueza, 

segundo o autor, cria novas necessidades para a continuidade da reprodução social dessas 

aristocracias, que, já mais estabelecidas no período arcaico, passam a se desresponsabilizar 

da redistribuição, levando a uma situação de deflagrada luta de classes entre os 

camponeses, cada vez mais empobrecidos, submetidos à aristocracia desobrigada com a 

comunidade e, portanto, insatisfeitos e incapazes, inclusive, de se reproduzirem enquanto 

classe. Determinados grupos de pessoas, bastante heterogêneos – com grande 

envolvimento de egressos do seio aristocrático – passam, então a se dedicar às atividades 

mercantis, e a viver nas franjas desse sistema, sendo responsáveis pela circulação da 

riqueza que, agora, em vez da exclusividade do status que vigia até então, configura a 

posição aristocrática como superior nessa sociedade. Apesar de a explicação conter uma 

lógica interna bem elaborada, Tandy incorre nos mesmos problemas da maioria dos 

substantivistas: ele descreve o processo, mas não o explica. As perguntas respondidas 

sempre começam com “como” e não com “por que”. 

 Ellen Meiksins Wood, em seu Peasant-Citizen & Slave dialoga com outro 

importante autor marxista, G. E. M. de Ste. Croix. Do embate desses dois autores emerge a 

imagem de uma sociedade grega clássica como uma sociedade que vive sob um regime 

camponês. Através dos processos de lutas de classes, camponeses impõe, historicamente, à 

aristocracia, uma derrota – traduzida institucionalmente nas leis de Sólon e, posteriormente 

Clístenes – que vai marcar toda a vida da democracia ateniense nos séculos V e IV. 

Camponeses e aristocratas passam a compartilhar o mesmo status, o de cidadãos, 

configurando, igualitariamente, o corpo que decide os destinos da pólis. (cf. WOOD, 1988; 

STE CROIX, 1981). É na consideração dessa situação histórica que deveriam se 

desenvolver todas as discussões acerca da produção e circulação de mercadorias no 

período clássico, mas as abordagens atualmente hegemônicas na historiografia muitas 

vezes desconsideram que os homens são, na realidade, “os homens históricos reais”. 

(MARX & ENGELS, 2007: 30) 

 A infinidade que configura o rol de trabalhos influentes acerca da economia grega 

nos últimos anos, parece se dividir em duas vertentes não-explicativas da História: uma 

pulverização das narrativas históricas, quase sempre influenciadas por uma leitura 



MERCADORES DA ATENAS CLÁSSICA: QUESTÕES DE ECONOMIA E SOCIEDADE 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 93 - 

distorcida de Karl Polanyi
3
 e uma História das Instituições que de nada servem se o seu 

objetivo é buscar as limitações que as relações sociais específicas de cada sociedade 

impuseram ao desenvolvimento da economia moderna, do capitalismo. 

 Uma das características mais marcantes da atual historiografia acerca do papel do 

comércio na Grécia Antiga é a de que não há consensos. A História é uma ciência que se 

caracteriza pelo dissenso, pelo embate de interpretações, pela divergência. Mesmo as 

explicações acerca do mundo contemporâneo, para o qual temos fontes de sobra e teorias 

feitas e refeitas quase na mesma quantidade, divergem o suficiente para que algumas vozes 

há poucos anos, tenham se levantado contra o estatuto científico da História. É absurdo, no 

entanto, discordar de que vivemos em um mundo globalizado, capitalista, que há 

determinados embates políticos e sociais (por mais que as interpretações das causas, 

consequências e nuances dessas constatações possam divergir). Acerca da Economia Grega 

antiga é possível, por exemplo, afirmar que a importação de grãos era essencial para a 

sobrevivência da democracia ateniense (cf. WHITBY, 1998) e, pelo contrário, partindo-se 

das mesmas fontes, dizer que democracia não dependia desta importação de grãos de 

outras partes do Egeu, Mar Negro e/ou Mediterrâneo (cf. GARNSEY, 1989). Nos termos 

em que se desenvolve a historiografia acerca da Economia da Grécia Antiga hoje, não é 

possível descrever com alguma clareza os fenômenos da pólis, muito menos explica-los. 

 Alain Bresson, em um artigo sobre a figura do mercador, critica a posição 

excessivamente primitivista de Hasebroek, relativiza o preconceito que havia em relação a 

esses indivíduos e aponto que havia mesmo mercadores bastante ricos e que até recebiam 

cidadania ateniense por terem prestado serviços de abastecimento de grãos à cidade em 

tempos difíceis (cf. BRESSON, 2003). E parece ser essa a visão dominante atualmente na 

historiografia. A de que, ao contrário do que Hasebroek dizia, “os mercadores eram 

necessários para garantir um nível suficiente de conectividade, o qual serviria tanto a 

interesses pessoais (...) quanto ao da comunidade-Estado (...).” (BRESSON, 2003: 162). É 

possível confiar nessa descrição? Bresson parte do pressuposto de que o comércio era 

fundamental para essa sociedade. E se assim fosse, de fato, talvez essa descrição nos 

                                                           
3
 A obra de Karl Polanyi é de fundamental importância no avanço do conhecimento acerca das relações 

econômicas na antiguidade. Porém, de nada adianta considerar apenas as tipologias propostas pelo autor 

húngaro, tentando encaixá-las nos contextos históricos específicos, ou apenas fazer uma consideração sobre a 

noção de “economia substantiva” como se fosse um pedido de licença para o que vem a seguir: a constatação 

de que “de noite, todos os gatos são pardos”, ou seja, tudo são relações econômicas, cada uma das quais 

pautada por uma grade institucional específica. De nada serve um inventário das relações econômicas nas 

mais diversas sociedades pré-capitalistas se cada caso é apenas um caso específico e isolado. 



Gabriel da Silva Melo 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 94 - 

ajudasse a compreender melhor o funcionamento dela. No entanto, Neville Morley, 

fazendo um balanço do comércio na antiguidade afirma: “Mesmo no auge do Império 

Romano, muitos dos bens que navegavam pelo Mediterrâneo permaneceram fora do 

mercado.” (MORLEY, 2007: 91). Se em uma sociedade notadamente mais mercantilizada 

que a grega ainda é possível fazer esse tipo de afirmação, com que certeza pode-se afirmar 

a centralidade do comércio na democracia ateniense? 

 Atualmente estamos andando em círculos. A derrocada imposta ao marxismo, 

desde quase sempre, nas ciências econômicas e a própria evolução social do capitalismo, 

que se reinventando cotidianamente conseguiu se impor como forma hegemônica de viver 

e pensar, fez com que surgisse a ilusão de que a Economia poderia explicar a História. A 

Economia, no sentido de uma ciência econômica, pode explicar como devemos operar no 

interior do capitalismo, como se deve gerir essa grande quimera que se torna cada vez mais 

incontrolável e impiedosa com seus próprios criadores, os seres humanos. Mas ela não 

pode explicar como surgiu o capitalismo. Não pode explicar como se formaram os 

mercados que viriam a confluir em um único mercado capitalista mundial. Não pode 

explicar o real funcionamento das engrenagens desse sistema, pois para atingí-los é 

necessário extrapolar a alienação da relação entre coisas e perceber que o capitalismo é um 

modo-de-produção, portanto uma maneira historicamente determinada de os seres 

humanos se relacionarem entre si e com a natureza. Um historiador não pode negligenciar 

esse fato quando se debruça sobre as sociedades do passado. Ele pode, no entanto, dizer 

que a Atenas Clássica era capitalista e, portanto, é possível utilizar a ciência econômica 

para dar conta dessa realidade, muito embora o potencial utilitário da ciência econômica, 

muito embora me pareça pouco interessante querer gerir uma sociedade que acabou há 

mais de dois mil anos. 

 Não será possível dar mais nenhum passo à frente na nossa compreensão da 

economia grega antiga, e de outras economias pré-capitalistas, sem levarmos em conta as 

questões que a própria ciência econômica teve de enfrentar diante das críticas do 

marxismo; e que seus herdeiros parecem deliberadamente ignorar. O que é mercadoria? O 

que é um mercado enquanto instituição? Quais são as condições históricas necessárias para 

o surgimento de um mercado? O que a ausência de trabalho abstrato, nos termos colocados 

por Marx, implica para o pré-capitalismo? Essa ausência foi real, de fato? Como era o 

circuito produção-circulação-consumo? Havia capital antes do capitalismo? Todas essas 

são questões em aberto. Mas é preciso que os historiadores voltem a se interessar por elas. 



MERCADORES DA ATENAS CLÁSSICA: QUESTÕES DE ECONOMIA E SOCIEDADE 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 95 - 

E algumas estão sendo pesquisadas, como, por exemplo, a questão do trabalho abstrato na 

Roma Antiga, interpelada por Jean Andreau. Chegamos a um ponto que não pode ser 

superado por inovações metodológicas. As fontes podem ser viradas e reviradas pelo 

avesso através das mais diversas metodologias possíveis e imagináveis. As respostas que 

queremos, que nos fazemos há mais de um século, só começarão a surgir quando a 

historiografia acerca da economia antiga voltar a pensar teoria. 

 O arcabouço teórico disponível e utilizado tem demonstrado poucos resultados. 

Ainda discutimos as mesmas questões e não estamos perto de nenhuma conclusão. 

Consensos são estabelecidos em pequenos guetos e, quando se confrontam, protagonizam 

eternos diálogos de surdos. O marxismo, das poucas vezes que foi pensado juntamente 

com a Grécia Antiga, rendeu clássicos, respostas que até hoje ecoam (cf. STE CROIX, 

1981; WOOD, 1988). A Guerra Fria terminou há 20 anos. E o marxismo continua dando 

respostas úteis, científicas, em todas as áreas das ciências sociais e humanas. Já passou do 

momento de a Economia Antiga ler, pensar e dialogar com Marx, como faz com tantos 

outros filósofos. Talvez esteja aí uma possível saída, mesmo que parcial, para algumas das 

grandes questões que atormentam os historiadores da economia grega antiga há tantas 

décadas. 



Gabriel da Silva Melo 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 96 - 

REFEREÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

AMENIYA, Takeshi. Economy and Economics of Ancient Greece. New York: Routledge. 

2007. 

ANDREAU, J. Twenty years after Moses I. Finley’s The Ancient Economy. In: 

SCHEIDEL, W.; Von REDEN, S. (eds) The Ancient Economy. New York: Routledge, 

2002, p. 33-49. 

AUSTIN, M. M.; VIDAL-NAQUET, P. Economic and Social History of Ancient Greece: 

An Introduction. California: University of California Press. 1977. 

BISSA, Errietta M. A. Governmental Intervention in Foreign Trade in Archaic and 

Classical Greece. Boston: Brill. 2009. 

BRESSON, Alain. L'économie de la Grèce des cités. 2v. Paris: Armand Colin. 2007. 

______. Merchants and Politics in Ancient Greece: Social and Economic Aspects. In: 

ZACCAGNINI, C. (ed.). Mercanti e Politica nel Mondo Antico. Roma: L’ Erma. 2003. Pp. 

139-163. 

CARDOSO, Ciro Flamarion. Ensaios Racionalistas. Rio de Janeiro: Campus. 1988. 

CARTLEDGE, P. Approaches to the economics of ancient Greece. New York: Routledge. 

2002. 

______. “The Economy (Economies) of Ancient Greece”. In: SCHEIDEL, W.; VON 

REDDEN, S. (eds). The Ancient Economy. New York: Routledge. 2002. 

______. ‘Trade and Politics’ revisited: Archaic Greece. In GARNSEY, P.; HOPKINS, K., 

WHITTAKER, C.R. (eds). Trade in the Ancient Economy. London: Chatto & Winus, 

1983. pp. 01-15. 

CARVALHO, A. G. Historiografia e Paradigmas: a Tradição Primitivista-Substantivista 

e a Grécia Antiga. Niterói: UFF. 2007. Tese de Doutorado. 

CASSON, Lionel. The Ancient Mariners: Seafarers and Sea Fighters on the 

Mediterranean in Ancient Times. New Jersey: Princeton University Press. 1991. 

DESCAT, R. L’Économie Antique et la Cité Grecque. Annales. 1995, p. 961-989. 

ENGELS, Friedrich. A situação da classe trabalhadora na Inglaterra - Segundo as 

observações do autor e fontes autênticas. São Paulo: Boitempo. 2008. 

FINLEY, M.I. A Economia Antiga. Porto: Afrontamento, 1980. 

______. Economia e Sociedade na Grécia Antiga. São Paulo: Martins Fontes, 1989. 

GARNSEY, Peter. Famine and food supply in the graeco-roman world – responses to risk 

and crisis. Cambridge: Cambridge University Press, 1989. 



MERCADORES DA ATENAS CLÁSSICA: QUESTÕES DE ECONOMIA E SOCIEDADE 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 97 - 

GERNET, L. Antropología de la Grecia Antigua. Madrid: Taurus, 1980. 

GIARDINA, A. “O Mercador”. In: O Homem Romano. Lisboa: Editorial Presença. 1992. 

GODELIER, Maurice. The Mental and the Material. New York: Verso. 1986. 

______. Racionalidade e Irracionalidade na Economia. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro. 

s/d. 

GLOTZ, G. A Cidade Grega. Lisboa: Difel, 1980. 

HANSEN, M. H. The Athenian Democracy in the Age of Demosthenes: Structures, 

Principles and Ideology. Oxford: Blackwell. 1991. 

HASEBROEK, J. Trade and Politics in Ancient Greece. London: G. Bell and sons Ltd, 

1933. 

KNUST, José Ernesto de Moura. Racionalidade econômica dos grandes proprietários de 

terra romanos: crítica à leitura weberiana. 2010. Disponível em: 

http://anatomiadomacaco.wordpress.com/author/niepprek/ Último acesso em: 01/03/2011. 

MANSOURI, Saber. Athènes Vue par ses Métèques (V-IV siècle av. J.-C.). Paris: 

Tallandier. 2011. 

MARX, Karl. O 18 Brumário e cartas a Kugelmann. São Paulo: Paz e Terra. 2002. 

______. O Capital: crítica da economia política.. 6v. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira. 2008. 

______. Contribuição à crítica da economia política. São Paulo: Martins Fontes. 2003. 

______. Formações Econômicas Pré-Capitalistas. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 1975. 

______. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Boitempo. 2004. 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich.A Ideologia Alemã - Crítica da mais recente filosofia 

alemã em seus representantes Feuerbach, B. Bauer e Stirner, e do socialismo alemão em 

seus diferentes profetas. São Paulo: Boitempo. 2007 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. Manifesto Comunista. São Paulo: Boitempo.1998. 

MEIKLE, S. Modernism, Economics and the Ancient Economy In: SCHEIDEL, W.; VON 

REDDEN, S. (eds). The Ancient Economy. New York: Routledge. 2002. Pp. 233-250. 

MELE, A. Il Commercio Greco Arcaico. Naples: Institut Français de Naples, 1979. 

MELO, G. S. Do paradoxo das aparências à superação dialética: o Materialismo 

Histórico como alternativa para o estudo da economia grega antiga. Comunicação no 

congresso Tempus Fugit, realizado na UFF, em Niterói. Enviado para publicação. 2010. 

MORLEY, Neville. Trade in Classical Antiquity. New York: Cambridge University Press. 

2007. 



Gabriel da Silva Melo 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 98 - 

MORRIS, Ian. Hard Surfaces. In: CARTLEDGE, P.; COHEN, E.; FOXHALL, L. (eds.). 

Money, Labor and Land: Approaches to the Economics of Ancient Greece. New York: 

Routledge. 2002. Pp. 8-43. 

MOSSÉ, Claude. The ‘World of the Emporium’ in the private speeches of Demosthenes. 

In: GARNSEY,P.; HOPKINS, K.; WHITTAKER, C. R. (eds) Trade in the Ancient 

Economy. London: Chatto&Winus, 1983. pp. 53-63. 

OSBORNE, Robin. Classical Greece: 500 – 323 BC. Oxford: Oxford University Press. 

2000. 

_____. Price and Prejudice, sense and subsistence: exchange and society in the Greek city. 

In: RICH, J.; WALLACE-HADRILL, A. City and Country in ancient world. New York: 

Routledge. 1991. pp. 120-148. 

PARKINS, Helen. Time for change? Shaping the future of the ancient economy. In: 

PARKINS, Helen; SMITH, Christopher (orgs.). Trade, Traders and the Ancient City. New 

York: Routledge. 1998. pp. 1-14. 

POLANYI, K. Comercio y Mercado en los Imperios Antiguos. Barcelona: Labor 

Universidad, 1976. 

SCHIAVONE, Aldo. Uma História Rompida: Roma Antiga e Ocidente Moderno. São 

Paulo: Edusp. 2005. 

STE CROIX, G. E. M. de. The Class Struggle in the Ancient Greek World. New York: 

Cornell University Press. 1981. 

______. Karl Marx y la historia de la antiguedad clasica. In: STE CROIX, G.E.M de et 

alli. Arethusa v.8: El marxismo y los estúdios clásicos. Madrid: Akal, 1985. pp. 7-35. 

SALLER, Richard. Framing the Debate over Growth in the Ancient Economy. In: In: 

SCHEIDEL, W.; VON REDDEN, S. (eds). The Ancient Economy. New York: Routledge. 

2002. Pp. 251-269. 

TANDY, David W. Warriors into Traders: The Power of the Market in Early Greece. 

California: University of California Press. 2000. 

THOMPSON, E. P. A Miséria da teoria ou um planetário de erros. Rio de Janeiro: Zahar. 

1981. 

TRABULSI, Dabdab. Marxisme et Histoire Grecque Ancienne en France: Flirts, 

Engagements, Influences. In: Quaderni di Storia n. 65. Bari: Edizioni Dedalo. 2005. Pp. 

63-88. 



MERCADORES DA ATENAS CLÁSSICA: QUESTÕES DE ECONOMIA E SOCIEDADE 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 99 - 

VLASSOPOULOS, K. Unthinking the Greek Polis. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2007. 

WALLERSTEIN, Immanuel. The Modern World-System: Capitalist Agriculture and the 

Origins of the European World-Economy in the Sixteenth Century. New York: Academic 

Press. 1974. 

WHITBY, Michael. The grain trade of Athens in the fourth century BC. In: PARKINS, 

Helen; SMITH, Christopher (orgs.). Trade, Traders and the Ancient City. New York: 

Routledge. 1998. pp. 99-124 

WOOD, Ellen Meiksins. Democracia contra capitalismo: a renovação do materialismo 

histórico. São Paulo: Boitempo. 2003. 

______. Peasant-Citizen and Slave: The Foundations of Athenian Democracy.New York: 

Verso. 1988.WOOD, Ellen Meiksins; FOSTER, John Bellamy. Em defesa da História. Rio 

de Janeiro: Jorge Zahar. 1999. 



 
 

 

AS RELAÇÕES ENTRE A NOBILITADE DE DANTE E A VALENTIOR PARS DE 

MARSÍLIO DE PÁDUA 

Gabriel Ferreira de Almeida Paizani
1
 

 

Dante e Marsílio de Pádua foram pensadores representativos do período tardo-

medieval, principalmente porque defenderam teórica e politicamente a autonomia do poder 

temporal frente ao poder espiritual. Essa era a resposta que eles ofereceram para o universo 

que percebiam dissolver, resposta que ecoa ao longo de seus tratados. Imperium e 

sacerdotium extrapolavam suas fronteiras na tentativa de um maior acúmulo de poder, a 

península itálica era assolada pelos conflitos internos e, desse modo, os autores tentaram 

definir uma categoria elevada, detentora de nobreza e destinada a uma relação muito 

próxima com o poder, na tentativa de transformar o que assistem com tanta angústia. 

Assim, nesse estudo pretendemos estabelecer algumas relações entre essas propostas de 

uma identidade nobiliárquica dantesca (nobilitade) e marsiliana (valentior pars). 

Para tanto, em um primeiro momento é fundamental trazer elementos da teoria 

política medieval. A literatura política do período tardo-medieval, muitas vezes, versava 

sobre dois poderes, temporal e espiritual, cuja relação deveria estar fundada de maneira 

que ela não pudesse dar lugar ao conflito, nem permitir uma demasiada centralização de 

poder em qualquer um dos lados. 

De acordo com Francisco Bertelloni, foi determinante para constituição da teoria 

política medieval como teoria acerca da relação entre dois poderes, a epístola que o papa 

Gelásio I dirigiu ao imperador bizantino Anastácio I no final do século V. Essa epístola 

introduziu três inovações: estabelecia a concepção romano-bizantina de uma soberania 

única que incluía o sacerdócio dentro do âmbito do poder político imperial; dividia essa 

soberania única em dois poderes máximos, sacerdotium et regnum; e sugeria uma 

dependência do regnum em relação ao sacerdotium, apoiado no argumento da 

superioridade das funções sacerdotais. Assim, essa epístola gerou uma “nova” teoria 

política, a teoria da primazia do poder espiritual sobre o poder temporal. A relevância da 

epístola está principalmente ligada a esses elementos: 1) a partir delas, ambos os poderes 

                                                           
1
 Bacharel e Licenciado em História pela Universidade Federal do Paraná, Mestrando do Programa de Pós-

Graduação em História da Universidade Federal do Paraná, sob orientação da Prof.ª Dr.ª Fátima Regina 

Fernandes e Bolsista CAPES/REUNI. Membro do Núcleo de Estudos Mediterrânicos (NEMED/UFPR). 

Tem-se dedicado ao estudo dos tratados políticos e filosóficos de Dante Alighieri, buscando também as 

matrizes sociais e intelectuais com as quais dialogavam em seu momento de origem. 

paizanigabriel@hotmail.com 



Gabriel Ferreira de Almeida Paizani 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 102 - 

foram apreendidos como poderes distintos; 2) ela gerou no medievo uma extensa literatura 

que interpretou a relação entre ambos os poderes, como uma relação de independência 

entre eles ou como uma relação de desigualdade que implicava na dependência do regnum 

respeito ao sacerdotium. (BERTELLONI, 2006: 51-22). 

Assim, o medievo formulou teoricamente essa relação entre os poderes mediante 

diversos recursos, como por meio das alegorias do sol e da lua (duo luminaria), das duas 

espadas (duo gladii), também empregou analogias antropológicas, como a da alma e do 

corpo, em outras recorreu a modelos organológicos que comparam o corpo político com 

um corpo humano, cuja alma é identificada com o sacerdócio e suas outras partes com o 

corpo político. A relação também foi formulada juridicamente por canonistas e por 

teólogos, que o fizeram recorrendo a exegeses de textos bíblicos. Com essa profusão 

medieval de fórmulas e alegorias usadas como argumento para legitimação de poder, o 

período moderno não encontrará problemas em adaptar esses elementos para aplicar como 

sustento para seu corpo político. 

Essa discussão, durante o medievo, ganhou uma dimensão mais pujante em virtude 

da invasão de textos filosóficos e sua utilização na teoria política a partir do século XIII. 

Assim, a teoria política medieval, entendida como discurso filosófico acerca da relação 

entre os poderes, se constituiu como resultado do encontro entre uma situação histórica, o 

dualismo gelasiano, e uma situação histórico-filosófica, a massiva aparição de escritos 

filosóficos que, no âmbito universitário, coletaram essa dualidade e deram uma forma 

teórica mediante elementos provenientes da filosofia. (BERTELLONI, 2006: 52). 

A partir da segunda metade do século XIII notamos um amplo acréscimo na 

quantidade de tratados políticos escritos, assim como um aumento na qualidade da 

produção. Consequência do apogeu da instituição universitária e da presença de novos 

escritos filosóficos. Esse arcabouço teórico, utilizado pelos defensores de ambos os 

poderes, era proveniente das mais diversas fontes.  

Sobre essa questão, responde Fátima Regina Fernandes: 

Para além das de reflexões e teorias consagradas pelos pensadores da Patrística, 

que constituía base comum de formação dos pensadores medievais, notamos que 

os clérigos, até o século XI monopolizadores do saber e do ensino começaram no 

século XII a sofrer a concorrência de outros núcleos formadores de cultura e de 

ideologia, as Universidades. Estas institucionalizam espaços de estudo até então 

mais restritos. Contudo, os mosteiros e as escolas urbanas ainda teriam seu papel, 

mas os espaços da Academia sistematizavam a rotina e forneciam método à 

produção do conhecimento. (2009: 44-45). 
 



AS RELAÇÕES ENTRE A NOBILITADE DE DANTE E A VALENTIOR PARS DE MARSÍLIO DE PÁDUA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 103 - 

Assim, com a autorização do papado e patrocinadas pelos reis e imperadores, as 

Universidades deixariam logo de ser um local exclusivo para os clérigos e passariam a ser 

o centro fomentador de teorias de institucionalização e ideologização da figura régia. 

(FERNANDES, 2009: 45). Nesse sentido, não é estranho notar que Dante e Marsílio de 

Pádua, frequentadores das cadeiras universitárias, se utilizem do conhecimento obtido para 

argumentar a favor do domínio imperial, sem que exista qualquer contradição nisso, pelo 

contrário, esse conhecimento específico, e somente ele, permitiria que esses tratados 

surgissem com essa feição, ou seja, dotados de uma sabedoria universal. 

Assim, o Ocidente nos séculos XIII e XIV seria dominado, partindo de uma 

perspectiva da teoria política medieval, por uma lógica que oporia duas tendências 

simultâneas: por um lado a discussão sobre as fórmulas teóricas para lidar com os perigos 

da centralização de poder e por outro a crescente e necessária centralização administrativa 

e legislativa levada a cabo pelas autoridades em cada unidade política. “Uma realidade 

típica dos períodos de transição, neste caso, das estruturas medievais para realidades 

modernas.” (FERNANDES, 2009: 54). 

Desse modo, o pensamento medieval, a partir de Santo Agostinho, é atravessado 

pela oposição entre regere (dirigir, governar, comandar) e dominar, que subjaz à antítese 

do rex e do tirano. Regere, a atividade de reger, de conduzir a sociedade, é, portanto o 

contrário da dominação. Assim, a Idade Média construiu, portanto, um conceito específico 

de governo contra a prática da dominatio. (SENELLART, 2006: 20). 

Durante muitos séculos, a reflexão medieval sobre a origem, a natureza, o exercício 

do poder desenvolveu-se em torno, não dos direitos vinculados à função soberana, mas dos 

deveres ligados ao ofício do governo (regimen).  

Sobre esse governo, vale ressaltar que historicamente – no plano das representações 

que modelaram o pensamento político – o governo precedeu o Estado. Desse modo, o ato 

de reger foi definido, analisado e codificado antes que fosse concebível uma res publica 

entendida nos limites de um território definido. Por esse motivo, seria essencial não atrelar 

a problematização da atividade governamental à existência de uma estrutura estatal. Para 

Senellart:  

A questão não é: o que há nas regras medievais do governo que anuncia o Estado 

ou já se assemelha a ele? mas: como se constituiu progressivamente o Estado a 

partir de regras que a princípio não eram feitas para ele? Os autores medievais 

são acusados com frequência de terem ignorando tudo das práticas de governo 

porque negavam a realidade do Estado. Seria preciso dizer, ao contrário, que foi 

sua concepção mesma de governo que os impediu por muito tempo de aceitar o 



Gabriel Ferreira de Almeida Paizani 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 104 - 

fenômeno estatal. O regimen, então, não se inscrevia na perspectiva da potência, 

mas no horizonte da escatologia. (2006: 24). 

 

Esse posicionamento muito acertado de Michel Senellart vai de encontro aos 

estudos elaborados recentemente sobre a Idade Antiga e Média. O Estado deve ser 

considerado um fenômeno posterior e não pode ser inserido, anacronicamente, nem na 

Antiguidade, nem no Medievo. Recordemos que o “Estado” não serve como um sinônimo 

suficiente para “sociedade” ou “comunidade civil”, devendo ser utilizado com cuidado 

para não gerar absurdos, como uma compreensão linear e evolutiva do pensamento político 

e, assim, prever no período tardo-medieval a presença de um Estado nascente ou elementos 

inteiramente novos que não fazem parte dessa realidade. 

1. Inseridos nesse contexto peculiar, Dante Alighieri (1265-1321) e Marsílio de 

Pádua (1275-1343), pensadores coevos, produziram tratados destinados também a discutir 

a relação possível entre o poder temporal e espiritual. Dante e Marsílio foram indivíduos 

únicos, em seus tratados fica clara a preocupação em arquitetar um novo meio de modificar 

a situação desordenada em que o mundo se encontrava, na percepção deles, partindo 

sempre de uma reflexão sobre a peculiar conjuntura da península itálica. Sobre isso, 

Marsílio de Pádua, logo no início do Defensor da Paz (1324) afirma que: 

[...] é da discórdia, contrária à paz, que provêm os piores acontecimentos e 

inconvenientes a todo reino ou sociedade civil, mediante o que demonstra muito 

bem a atual situação da Itália. [...] a partir do momento em que entre o povo 

italiano nasceram a discórdia e as disputadas, seu reino foi acometido por toda 

sorte de privações e desgraças, vindo a sucumbir mais tarde ao jugo das nações 

estrangeiras e invejosas. (MARSÍLIO DE PÁDUA. Defensor da Paz. I, I). 

 

Por mais que Dante e Marsílio façam uso de fontes comuns a muitos teóricos da 

época, como Aristóteles, ambos levaram suas propostas ao limite.  

Dante, partindo de uma concepção dualista, defendia a independência mútua do 

Papa e Imperador, visto que ambos os poderes derivavam diretamente de Deus, 

basicamente pautando seu argumento na origem do poder, algo anteriormente aproveitado 

por Frederico II em uma de suas diversas querelas teóricas com o papado. Assim, para 

demonstrar que o monarca estava livre da jurisdição papal, construiu um setor inteiro do 

mundo que seria independente da Igreja. O fim do homem natural, a beatitude terrestre, de 

nenhuma maneira dependeria da felicidade eterna, mas sim de uma formação filosófica 

aliada a atividade política. 

Veramente è da sapere che noi potemo avere in questa vita due felicitadi, 

secondo due diversi cammini, buono e ottimo, che a cio ne menamo: l’una è la 



AS RELAÇÕES ENTRE A NOBILITADE DE DANTE E A VALENTIOR PARS DE MARSÍLIO DE PÁDUA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 105 - 

vita attiva, e l’altra contemplativa. (DANTE ALIGHIERI. Convivio. IV, XVII, 

9). (Grifo nosso). 

 

Propter quod opus fuit homini duplici directivo secundum duplicem finem: 

scilicet summo Pontifice, qui secundum revelata humanum genus perduceret ad 

vitam ecternam, et Imperatore, qui secundum phylosophica documenta genus 

humanum ad temporalem felicitatem dirigeret. (DANTE ALIGHIERI. 

Monarchia. III, 15, 10). (Grifo nosso). 

 

Essas duas beatitudes são alcançadas por diferentes meios. A primeira sob a direção 

da filosofia, com a prática das virtudes intelectuais. A segunda sob a direção da Revelação, 

que transcende a razão humana, contanto que sigamos seus ensinamentos praticando as 

virtudes teologais. A partir desse raciocínio, o homem tinha, pois, necessidade de uma 

dupla autoridade para conduzi-lo a esta dupla finalidade: a do pontífice e a do imperador.  

O objeto da obra de Marsílio já nos é indicado no título de seu tratado (Defensor 

Pacis). A paz é a sua inspiração constante, assim, como anteriormente em Dante, desejo 

nascido da instabilidade da península itálica e também dos poderes universais. Desse 

modo, para alcançar e conservar a paz é fundamental o exercício do poder por meio de um 

governo com capacidade de coerção – o que, posteriormente, servirá também como 

argumento para a ineficácia do poder espiritual nos assuntos terrenos. A paz discutida é a 

paz no interior da comunidade civil, a qual se alcança, essencialmente, por meio do 

funcionamento regular e orgânico das distintas partes da cidade, quando cada uma das 

instituições ou órgãos que a conformam se complementam reciprocamente sem deixar de 

cumprir suas finalidades específicas, um ideal por excelência medieval. 

Marsílio de Pádua percebia a sociedade como uma comunidade perfeita, tendo por 

si mesma a plenitude de sua suficiência, instituída em vista do viver e regulada pelos 

próprios cidadãos (legislador humano), de forma que a plenitude do poder pertenceria ao 

povo. A função primordial dos cidadãos seria a elaboração de leis, já que a lei constituía o 

meio pelo qual podia alcançar-se a finalidade da sociedade civil. A lei importava tão-

somente aos cidadãos: através da lei expressavam como desejavam organizar a ordem e a 

vida pública. O objetivo da scientia politica marsiliana era construir uma teoria que 

tornasse possível, neste mundo, o mundo terrestre, a satisfação das necessidades 

fundamentais para a existência humana. 

Apesar de algumas divergências em suas propostas teóricas, nesse texto o foco 

estará nas possíveis proximidades existentes nos conceitos de nobilitade e valentior pars, 

utilizados para delinear e identificar um grupo muito específico da sociedade, o dos 

indivíduos nobres, elevados, virtuosos e destinados ao governo do mundo. 



Gabriel Ferreira de Almeida Paizani 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 106 - 

2. O homem medieval, independente de sua condição social, não se identifica 

enquanto indivíduo, mas enquanto grupo, assim, a solidariedade de grupo funciona como 

elemento estabilizador da sociedade medieval, e no que diz respeito à nobreza, funciona 

como meio defesa e continuidade da sua posição privilegiada. (FERNANDES, 2003: 16). 

Para apreciar corretamente um conceito multifacetado como o de nobreza, devemos 

nos remeter à origem familiar. A família, em todos os períodos históricos, tinha como 

função primária, favorecer a reprodução dos indivíduos e dos grupos humanos, para 

posteriormente permitir aquela nas melhores condições, a manutenção ou multiplicação 

dos poderes materiais e/ou simbólicos que eles adquirem ou possuíam já. Assim, José 

Mattoso afirmou que a reprodução não se reduz, portanto, à transmissão biológica da vida, 

mas é também a reprodução da posse sobre os bens, do status, ou do poder adquirido. 

(MATTOSO, 1987: 45). 

Para o comum dos homens, o problema fundamental sempre foi à manutenção da 

vida, para a camada dominante, porém, resolvidos os problemas de subsistência, 

interessam sobretudo os da aquisição e conservação do poder. A família nitidamente serve 

para preservar e perpetuar os bens, os simples bens que asseguram o consumo, mas 

também os que permitem obrigar os outros homens a submeterem-se, particularmente as 

armas. Quem diz as armas, instrumentos por excelência da autoridade, diz a própria 

autoridade, ou seja, a capacidade de comandar homens. Diz também, e por isso mesmo, o 

direito de julgar ou o simples prestígio. (MATTOSO, 1987: 45). A transmissão desse 

direitos, que diferenciam alguns homens de todo o resto, terá de se evidenciar pela entrega 

aos descendentes dos símbolos materiais do poder, como as bandeiras, coroas, cetros, 

brasões, vestuários e tatuagens. O seu uso só será permitido aos membros da mesma 

família ou aos seus respectivos chefes e está sujeito a estritas regras sucessórias. Assim, a 

estrutura do parentesco está intimamente relacionada com a aquisição e a transmissão do 

poder. 

No Ocidente medieval, a estrutura do parentesco é talvez a mais importante forma 

de reprodução do poder que a nobreza utiliza. Mas essa nobreza também necessita de um 

lugar das origens, isto é, das tradições guardadas com muito esmero. Precisa dessa ligação 

com um tempo mítico, ancestral, que garante a autoridade. Sem esta conexão simbólica ao 

passado glorioso, nem a posse dos bens, nem mesmo a proteção régia, tão decisiva no 

plano temporal e político, chegam para conferir à nobreza o selo de autenticidade. 



AS RELAÇÕES ENTRE A NOBILITADE DE DANTE E A VALENTIOR PARS DE MARSÍLIO DE PÁDUA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 107 - 

O Convivio de Dante Alighieri, escrito no início do século XIV, parte de uma chave 

metafórica: o pensador afirma que, sem ser um filósofo, tem a sorte de poder compartilhar 

a mesa da sabedoria com os filósofos, e se dispõe a oferecer um convite com os restos dos 

alimentos que precipitam dessa mesa para todos aqueles que, por motivos diversos, não 

tem acesso à mesma. O alimento que se comerá nesse convite, portanto, é um símbolo, 

revelado posteriormente, da sabedoria. 

Esse nobre alimento da sabedoria que Dante deseja repartir com os leitores de sua 

obra irá acompanhado de um pão que facilite sua assimilação. Também essa metáfora é 

esclarecida: o alimento terá a forma de canções, enquanto que o pão que o acompanha 

serão os comentários que as explicarão profusamente, até tal ponto que o conteúdo 

doutrinal, ideológico e filosófico do Convivio resida de maneira indiscutível no comentário 

e não nas canções. (CASTILLO, 2005: 12-3). 

A partir de uma leitura mais precisa dos tratados Convivio e Monarchia de Dante 

Alighieri, percebe-se a proposta de uma identidade nobiliárquica muito peculiar. Essa 

identidade é caracterizada por forjar um grupo que se reconhece segundo preceitos 

ideológicos e culturais para alcançar sua coesão. A nobilitade nasce então por meio da 

união de uma vida política/pública com uma formação ampla (due felicitadi), um caminho 

pelo qual o homem nobre deve passar para alcançar a perfeição de sua natureza. Existe 

uma valorização do pensamento em detrimento dos símbolos tradicionais da nobreza, 

como o sangue, os brasões e as posses materiais. Assim, a contemplação filosófica é o 

objetivo de toda organização humana, sendo esta o último fundamento do ideal 

monárquico. (LIBERA, 1999: 257).  

De qualquer modo, durante o século XII o fenômeno da ascensão dos mercadores 

estava somente no início, nos tempos de Dante a antiga nobreza feudal teve de se combinar 

com a classe dos ricos mercadores. Assim, uma definição precisa de um grupo social 

deixava de existir, não havia mais como usar o termo nobre com certeza. O nobre e o 

mercador já não tinham muitas diferenças entre si. Por essa razão, entre outras, Dante 

sentiu-se obrigado em discutir sobre qual era a essência, a origem, da nobreza, relacionada 

com uma combinação entre a perfeição da natureza e a providência divina. 

Dico adunque, che, se volemo riguardo avere de la comune consuetudine di 

parlare, per questo vocabulo “nobilitade” s’intende perfezione di propria natura 

in ciascuna cosa. (DANTE ALIGHIERI. Convivio. IV, XVI.) (Grifo nosso). 

 



Gabriel Ferreira de Almeida Paizani 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 108 - 

Nesse sentido, entre os erros praticados pelas pessoas, havia um que Dante 

execrava especialmente, porque, não somente é nocivo e perigoso para aqueles que o 

cometem, mas também para os demais. Esse é o erro sobre a bondade humana – a qual a 

natureza plantou em nós e que deve chamar-se “nobreza” –, erro que por mau costume e 

escasso uso da razão havia se fortalecido até o ponto em que a opinião de quase todos ao 

respeito estava equivocada.  

Questo é l’errore de l’umana bontade in quanto in noi è da la natura seminata e 

che “nobilitade” chiamare si dee [...]. (DANTE ALIGHIERI. Conv. IV, I.) 

(Grifo nosso). 

 

Dessa falsa opinião nasciam os falsos juízos, e de estes, as reverências e 

desvalorizações injustas, de modo que os bons sofriam um preconceito injusto e os 

malvados eram honrados e exaltados. 

Para explicar essa situação, de certo modo, Dante Alighieri recorda que os homens 

que possuem intelletto, virtude que alcança sua plenitude no homem nobre, são poucos. 

Ultimamente conchiude, e dice che, per quello che dinanzi detto è (cioè che le 

vertudi sono frutto di nobilitade, e che Dio questa metta nell'anima che ben 

siede), che "ad alquanti", cioè a quelli che hanno intelletto, che sono pochi, è 

manifesto che nobilitade umana non sia altro che "seme di felicitade". (DANTE 

ALIGHIERI. Conv. IV, XX.) (Grifo nosso). 

 

 Essa consciência de diferença em relação aos outros homens no Convivio e 

Monarchia é nítida, tanto que o homem nobile (nobre), por excelência, seria o predestinado 

para ser o monarca universal, representante máximo da espada temporal e responsável pela 

unidade humana. Somente o encontro entre o filósofo e o imperador em uma pessoa que 

permitiria a atualização da realidade florentina. Assim, a preocupação em defender 

explicitamente uma formação e cultura ampla ganha sentido. Enfim, a proposta de nobreza 

de Dante buscava uma adequação entre a preeminência social e a superioridade moral. 

Marsílio de Pádua divide a communitas perfecta em: agricultores, artesãos, 

comerciantes, soldados, magistrados e sacerdotes. As três primeiras camadas teriam como 

missão proporcionar os elementos materiais necessários para o bom governo da 

comunidade. Mas, os que, em sentido estrito, constituem o regnum são os soldados, os 

magistrados e os sacerdotes, os quais formam a honorabilitas frente ao vulgus, constituído 

pelas demais classes. (CUE, 1985: 127). 

Essa distinção hierárquica teria uma origem natural, que não é outra que a 

desigualdade que a natureza introduz entre os homens e devemos acrescentar aquela outra 



AS RELAÇÕES ENTRE A NOBILITADE DE DANTE E A VALENTIOR PARS DE MARSÍLIO DE PÁDUA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 109 - 

que procede de uma vontade humana suprema que cria, distingue e separa as diferentes 

ordens da comunidade. A essa vontade suprema, Marsílio chama legislator humanus, a 

qual outorga a categoria da fonte de onde procede todo poder. 

O legislador ou a causa eficiente primeira e específica da lei é o povo ou o conjunto 

dos cidadãos (universitas civium) ou sua parte preponderante (valentior pars), por meio de 

sua escolha ou vontade externada verbalmente no seio de sua assembléia geral, 

prescrevendo ou determinando que algo deve ser feito ou não, quanto aos atos civis, sob 

pena de castigo ou punição temporal. Segundo a teoria marsiliana, o pode derivaria do 

povo, contudo, este o exerce por meio da valentior pars (a melhor parte). Há uma 

delineação precisa: existe uma parte ativa e uma parte passiva no governo da cidade, 

alguns encarregados da provisão dos elementos básicos para a vida e outros constituiriam a 

sociedade em sentido estrito. Por isso, embora o poder e a soberania procedam da 

universitas civium, esta se identifica sempre com a parte superior da sociedade. 

 Para Marsílio, como não é possível e fácil que todas as pessoas estejam de acordo 

sobre determinado ponto de vista, visto que algumas delas, tendo uma natureza corrompida 

em razão da malícia ou da ignorância pessoal, não consentirão o ponto de vista comum, a 

consecução do bem comum não deve ser tolhida ou negligenciada por causa de seu 

protesto ou de uma oposição descabida, assim, a autoridade para legislar ou estabelecer leis 

compete somente ao conjunto dos cidadãos ou à sua parte preponderante. 

Em efeito, Marsílio participa plenamente da ideia medieval de que a fonte primeira 

de toda autoridade é Deus, sendo seu intermediário o povo, o qual delega em uma parte do 

mesmo, tanto sua função legislativa como eletiva. Vemos assim uma vez mais  como o 

conceito de valentior pars representa a chave que faz inteligível sua doutrina da soberania. 

A valentior pars tem também a missão de eleger o príncipe: esta seleção deve ser feita por 

quatro príncipes cristãos de acordo com três influentes arcebispos.  

De fato, para a ratificação da escolha do Imperador Romano não é necessária a 

aprovação pontifícia, visto a referida eleição ser normalmente realizada por três 

eminentes arcebispos católicos [...]. Ainda participam regularmente desta escolha 

quatro príncipes seculares católicos que, juntamente com os referidos arcebispos 

ou piedosos pastores reunidos de comum acordo, efetuam a escolha única do 

Príncipe Romano. (MARSÍLIO DE PÁDUA, Defensor da Paz, II, XVI, 9). 

 

Assim, a valentior pars adquire características nitidamente aristocráticas, mas, 

atendo-se à ideia capital da representação, não parece incompatível com sua origem 

essencialmente popular: assim como a valentior pars de cada civitas representa a 

universitas civium da comunidade, da mesma forma os sete grandes eleitores, encarnariam 



Gabriel Ferreira de Almeida Paizani 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 110 - 

a vontade popular a escala do império. Nesse sentido, o pensador paduano ressalta que 

estes eleitores não atuam em nome próprio, mas como delegados e intérpretes das vontades 

de seus súditos, ou seja, a vontade última segue residindo no povo, mesmo que por meio de 

uma representatividade teórica. (CUE, 1985: 134). 

De qualquer forma, tanto em Dante como em Marsílio de Pádua percebemos a 

delineação de uma elite específica, dotada de uma capacidade superior e, por 

consequência, maiores responsabilidades. A principal responsabilidade seria a de participar 

politicamente e organizar essa terra mergulhada em constantes divisões e conflitos e, assim 

elaborar uma resposta para os que a buscam. Os conceitos aqui discutidos fazem parte 

dessa resolução, conceitos chave para a compreensão de suas propostas, a constituição de 

uma camada superior, mas que também deveria representar a vontade de todos, vontade 

essa inscrita na tradicional ideia de bem-comum, permitindo que a sociedade caminhe para 

seu fim. 

 



AS RELAÇÕES ENTRE A NOBILITADE DE DANTE E A VALENTIOR PARS DE MARSÍLIO DE PÁDUA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 111 - 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

DANTE ALIGHIERI. Convivio. Madrid: Catedra, 2005. 

DANTE ALIGHIERI. Convivio e Monarchia. In: Tutte le opere. Divina Commedia, Vita 

Nuova, Rime, Convivio, De vulgari eloquentia, Monarchia, Egloghe, Epistole, Quastio de 

aqua et de terra. Roma: New Compton editori, 2007. 

MARSÍLIO DE PÁDUA. O Defensor da Paz. Petrópolis, RJ: Vozes, 1995. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BERTELLONI, Francisco. La crisis de la monarquía papal mediante un modelo causal 

ascendente: Juan de París, De regia potestate et papali. Veritas. V. 51, n. 3, Setembro, 

2006. 

CASTILLO, Fernando Molina. Introducción. In: DANTE ALIGHIERI. Convivio. Madrid: 

Catedra, 2005. 

CUE, Juan Ramon Garcia. Teoria de la ley y de la soberania popular en el “Defensor 

Pacis” de Marsilio de Padua. Revista de Estudios Politicos (Nueva Epoca). n. 43, 

Janeiro/Fevereiro, 1985. 

FERNANDES, Fátima Regina. Teorias políticas medievais e a construção do conceito de 

unidade. História. São Paulo, n. 28, 2009. 

FERNANDES, Fátima Regina. Sociedade e poder na Baixa Idade Média Portuguesa. Dos 

Azevedo aos Vilhena: as famílias da nobreza medieval portuguesa. Curitiba: Editora 

UFPR, 2003. 

LIBERA, Alain de. Pensar na Idade Média. Trad. Paulo Neves. São Paulo: Editora 34, 

1999. 

MATTOSO, José. Estruturas familiares e estratégias de poder. A nobreza de Entre Douro e 

Minho. In História & Crítica, 1383-1385 e a crise geral dos séculos XIV/XV, n. 12, maio, 

1985. 

SENELLART, Michel. As artes de governar: do regimen medieval ao conceito de 

governo. São Paulo: Ed. 34, 2006. 



 

 

FILÓSTRATO Y LA VIOLENCIA EN SUS IMÁGENES, 

 ¿PRÁCTICAS IMPERIALISTAS DE UN SOFISTA EN EL MEDITERRÁNEO 

ANTIGUO? 

Profª. Drª. Ivana S. Chialva
1
 

 

 La idea para este trabajo surgió de la lectura de un artículo de Ralf von den Hoff 

que lleva el título de “Horror and amazement: Colossal mythological statue groups and 

the new rhetoric of images in late second and early third century Rome” (2004). En este 

estudio el crítico alemán propone una interpretación de las conexiones entre la Segunda 

Sofística y de la cultura visual más allá de las referencias a la paideia, fundamento de toda 

producción griega de estos siglos. Ese más allá vincularía el apogeo de las ekfraseis 

literarias con el incremento de grupos escultóricos colosales mitólogicos que presentan, al 

igual que ciertas ekfraseis, temas de explícito horror y muerte, donde los personajes 

aparecen en el clímax del furor.    

 Los grupos escultóricos más significativos mencionados por el crítico son: el 

célebre Toro Farnesio, Hércules y Anteo, una pieza que representa a Aquiles tomando con 

la mano izquierda el cuerpo de Troilo muerto
2
 y otros fragmentos en los que se ha 

reconocido la imagen de Medea cargando en las manos los cadáveres de sus hijos
3
. Dos de 

estos grupos escultóricos, el Toro Farnesio y Aquiles y Troilo, provienen de los Baños de 

Caracalla, y las otras dos piezas proceden, asimismo, de espacios públicos y pertenecen al 

período aquí establecido. Para el autor, se trata de una política expansiva de generosidad 

del Emperador, que se muestra como benefactor de los sectores populares construyendo 

grandes arquitecturas y proporcionando placer, opulencia y entretenimiento a quienes no 

pueden obtenerlos por sí mismos
4
.  

 Resulta interesante que al aludir a los escritores de la Segunda Sofística que 

                                                 
1
 Universidad Nacional del Litoral. Facultad de Humanidades y Ciencias. Santa Fe, Argentina. 

2La identificación de los personajes sigue la hipótesis de Miranda Marvin, citada por von den Hoff 

(2004:109). 

3El Toro Farnesio y Aquiles y Troilo se encuentran hoy en el Museo Nacional de Nápoles; Hercules y Anteo, 

en el Palacio Pitti, en Florencia; por último, los fragmentos de Medea pertenecen actualmente a la colección 

de Schloos Fasanerie, en Eichenzell (Alemania).  

4Al respecto, explica el autor (2004:112): Thus, to present such groups in public meant to bring hitherto 

exclusive luxuria to the plebs and, compared with life-size statues, to enhance the awe everyone would feel 

regarding these sculptures. The fact that Rome's thermae were imperial donations meant that it was the 

emperor himself who provided these objects. Thus, the Baths of Caracalla became a highly expensive 

imperial palace for the public. By the some token, architecture and sculpture maintained the emperor's 

power, by providing spectacular visual experiences and luxurious leisure objects, thus adding to his prestige. 



Ivana S. Chialva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 114 - 

expresan claramente esta misma estética del horror
5
, el estudioso se detiene principalmente 

en Filóstrato, el autor de las Εἰκόνες (Imágenes), identificado por la crítica como Flavio 

Filóstrato, el sofista del círculo de Julia Domna, madre de Caracalla. El circuito de 

producción sofística y protección imperial parece cerrarse en una explicación ideológica 

que desplaza el interés por la paideia y justifica la aparición de una nueva retórica de las 

imágenes como parte de la propaganda política. Los vínculos que establece entre las 

esculturas colosales y los sofistas imperiales es tan estrecha que el autor llega a preguntarse 

si los integrantes de la corte, entre ellos Filóstrato, no fueron responsables de algunos de 

esos temas escultóricos y no impulsaron, con sus ekfraseis, dicha estética del horror, que 

daba prestigio al emperador a través de formas sofistica-das de entretemiento.  

 La retórica que afecta tanto a la escultura como a la oratoria epidíctica de la 

Segunda Sofística puede identificarse según tres criterios de comparación: los temas de 

crueldad seleccionados, las técnicas retóricas y la competencia entre las artes visuales y 

literarias que se manifiesta en las ekfraseis de la literatura imperial. Desde el punto de vista 

de la recepción, la aparición de esta iconografía en la esfera pública de Roma parece estar 

vinculada a la búsqueda del impacto emocional del espectador y a la experiencia de 

sensaciones límites de las pasiones humanas, de acuerdo con los diferentes espectáculos 

que se ofrecían a la plebe en las grandes ciudades del Imperio. Dice von den Hoff (2004: 

118):  

Indeed, the Roman audience must have been very used to such horrific sights 

even before they saw the first of these groups in Rome. (…) Entertaining as these 

spectacles were in the flesh, they must also have been entertaining in stone form, 

at the baths. What is surprising is that, despite the real arena entertainments, such 

images had been avoided for so long in public imagery, and that they appear at 

this time. This supports the idea that, in the early imperial period, sculpture on 

public display was meant to provide visions of joy, exemplarity, and paideia, 

rather than shocking experiences and pure aesthetics of form. The colossal statue 

groups are revealing examples of changed ideals of viewing. La lectura del 

crítico sobre este fenómeno particular es considerar a esta nueva estética como 

important factors of change in the visual culture of Rome in the late second and 

early third century CE, rather than stemming purely from an interest in the 

demostration of paidedia as a knowledge of classcial Greek culture (2004: 124).   

 

 Esta cultura visual prioriza la téchne y la exploración de la forma en el tratamiento 

de las figuras, rasgos que se corresponden con las performances sofísticas, de allí que el 

autor extiende la categorización retórica y define estos grupos como imágenes epidícticas. 

                                                 
5Otros textos que presentan escenas pavorosas o de exaltado patetismo son: la muerte del amante de Clinias, 

la descripción de una pintura sobre el castigo de Prometeo y las muertes falsas de Leucipa en la novela de 

Aquiles Tacio; también la escena de muerte que inicia las Etiópicas de Heliodoro, y varios pasajes en El asno 

de oro de Apuleyo. 



FILÓSTRATO Y LA VIOLENCIA EN SUS IMÁGENES,  ¿PRÁCTICAS IMPERIALISTAS DE UN SOFISTA EN EL 
MEDITERRÁNEO ANTIGUO? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 115 - 

Por esta razón, el impacto visual y emocional del espectador está promovido no sólo por el 

cambio en los motivos representados (ahora enfrentamientos brutales y muertes) sino 

también por la transformación en la mirada del observador. En general, las figuras que 

componen los grupos escultóricos están dispuestas en diferentes ángulos, en una 

composición dinámica, lo cual exige que el lector deba moverse en torno a ella para tener 

una visión global de la escena representada. Así, el rasgo común de esta iconografía es que 

requiere de un observador activo, que reconozca la escena mítica, se involucre emocional e 

intelectualmente con las pasiones representadas e imagine la narración de ese relato 

terrorífico. En esa lectura, el lugar de los sofistas también aparece implícito ya que el arte 

de la interpretación era la especialidad de la Segunda Sofística, mediada por la erudición y 

el reconocimiento social que distinguía a los pepaideumenoi imperiales. Precisamente en 

este lugar de intérprete es donde se posiciona el sofista de las Imágenes, quien se halla en 

una casa en Nápoles en cuya galería están reunidas las pinturas (γραφαί) que él describirá 

a lo largo de su obra (ἑρμηνεύσουσί ...Im. 1. Preom.1.3.10).  

 De las sesenta y cinco grafai, divididas en dos libros, los temas de violencia se 

concentran en el segundo de ellos. Allí aparece Forbante que exhibe las cabezas 

decapitadas de sus competidores (II.19) y la serie de escenas sobre Heracles donde se 

destacan, por la crueldad, la muerte de Anteo (II.21), Heracles enloquecido donde aparecen 

los hijos despedazados a manos de su padre (II.23) y las Honras fúnebres para Abdero que 

describe el cuerpo devorado del joven por las yeguas de Diomedes (II.25), todos estas 

ekfraseis son señaladas por von den Hoff
6
.  

 Es sabido que los motivos de las Imágenes de Filóstrato, aunque constituyen grafai 

(pinturas, escrituras) sofísticas, están íntimamente ligadas a la iconografía de las dinastías 

de los Antoninos y los Severos. Es decir, que los motivos que encontramos en sus 

Imágenes se corresponden, muchas veces, con los mismos que figuran en los murales 

pintados, mosaicos o incluso esculturas de otras ciudades del Imperio
7
. El ejemplo 

escultórico y ekfrástico de la lucha de Heracles y Anteo es una muestra de ello
8
. Sin 

                                                 
6En realidad, la lista podría ampliarse considerablemente: la agonía de Hipólito (II.4), el campo cubierto de 

cadáveres después de la victoria de  Rodoguna (Im. II.5), el triunfo olímpico y muerte de Arriquión (II.6), el 

suicidio de Pantea (II.9) sobre el cadáver de su marido, la muerte criminal de Casandra (II.10) el castigo de 

Áyax Locrio en las Rocas Giras (II.13), el cadáver que entierra Antígona (II. 29) y el suicidio de Evadne (II. 

30) sobre la pira funeraria de su marido. Todas ellas también representan algún tipo de furor. Sin embargo, 

para este artículo nos hemos centrado en las piezas que sustentan la argumentación de von den Hoff a fin de 

reconsiderarlas desde la perspectiva aquí propuesta.  

7Para un enfoque general de este tema ver los estudios de Anderson (1986; 1993) y Elsner (2007).  

8El motivo de la lucha de Heracles y Anteo era un motivo frecuente en la cerámica de figuras rojas de los 



Ivana S. Chialva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 116 - 

embargo, nuestra lectura de las Imágenes propone reconsiderar las afirmaciones del crítico 

alemán a partir de dos argumentos que, si bien no desdicen las peculiaridades y constantes 

visuales de la imaginería del período, sí complejizan la visión unívoca del sofista al 

servicio de la iconografía violenta del Imperio. El primero de estos argumentos está 

vinculado con la figura de Heracles y las oscuras connotaciones ideológicas de este héroe 

griego con relación al poder imperial; el segundo, aboga por una reconsideración del tema 

de la violencia enmarcada en la antigua tradición helénica de las competencias 

gimnásticas. Ambas perspectivas permitirán una lectura integrada de las profundas 

relaciones entre política romana y paideia griega en el contexto de la Segunda Sofística.   

 La figura de Heracles es un motivo que se reitera en la literatura, la filosofía, y los 

cultos latinos en los comienzos del Imperio y en la iconografía grecorromana de los siglos 

siguientes. Acerca de su importancia en la poesía latina, la crítica ha señalado la 

identificación positiva de este héroe con la figura de Eneas, en el caso del poema épico de 

Virgilio, como prototipo de la fundación de Roma. E incluso se ha evidenciado cómo su 

orden civilizador sobre las diferentes ciudades se proyecta sobre la figura política del 

emperador Augusto. También en la Oda 3.14 de Horacio se deja ver la supremacía de 

Hércules como fuerza de integración y pacificación de las comunidades, aspecto que L. 

Morgan (2005) ha analizado como una alabanza de la pax augusta y de la unificación de 

los pueblos itálicos bajo el poder imperial. Es decir que si existe una figura mitológica 

helénica plausible de ser leída en clave política en los siglos del Imperio, Heracles es sin 

duda una de las más significativas. 

 Unas décadas atrás, un sugerente artículo de B. Heiden (1987) planteaba una lectura 

menos uniforme de las connotaciones eufóricas del héroe en la Eneida. En cambio, 

proponía un seguimiento de  los elementos discordantes en la estructura del himno 

heracleo (VIII. 285- 305) que escapan a la lectura homogénea de Hércules como 

civilizador y θεῖος ἀνήρ (al igual que Eneas y el propio Augusto) y lo presentan, 

simultáneamente, como el agente de una violencia brutal, desordenadora e irracional. El 

himno, entonces, contendría dos interpretaciones contrapuestas: el elogio de la fuerza 

ordenadora del héroe y la evidencia de que éste no tiene verdadero control sobre su 

violencia
9
. La consecuencia directa de esa ambigüedad es que la fuerza brutal de Hércules 

                                                                                                                                                    
siglos VI y V a.C. Para consultar imágenes ver el sitio web http://www.theoi.com/Galleries.html 

9Heiden sintetiza las interpretaciones irreconciliables del himno en el siguiente párrafo (1987:665): An 

exhaustive display of its potential signification [of hymn] would be impossible, but even a few examples will 



FILÓSTRATO Y LA VIOLENCIA EN SUS IMÁGENES,  ¿PRÁCTICAS IMPERIALISTAS DE UN SOFISTA EN EL 
MEDITERRÁNEO ANTIGUO? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 117 - 

proyecta su sombra sobre el poema íntegro y sobre todo lo que éste implica: la figura 

civilizadora de Eneas, el poder de Roma y la conquista de Augusto. Esos elementos, 

entonces, fuera del control del enunciador e incluso del propio autor, dice Heiden, habilitan 

significaciones antagónicas según las intenciones del receptor: el lector puede optar por 

una contra-lectura implícita en la épica; aunque, si prefiere evitarlos, la significación 

negativa de estos elementos queda encubierta en el tono laudatorio del canto. La hipótesis 

de Heiden evidencia, así, cómo dentro del poema fundacional de Roma se dispersan, 

encubiertos en la gran épica civilizadora, los indicios de la fuerza devastadora de ese poder. 

 Desde este punto de vista, la exacerbación de la violencia de Heracles puede ser no 

sólo una contribución al entretenimiento visual horrorífico fomentado por el poder imperial 

sino también su censura. Observemos cómo se concreta la serie de ekfraseis sobre el héroe 

en las Imágenes. Las seis piezas retóricas en el libro II vinculadas con Heracles conforman 

la secuencia más extensa y más claramente unificada de todo el libro, aunque ha llamado la 

atención de la crítica la aparentemente inexplicable ruptura cronológica de las acciones 

representadas:: Atlante (II.20), Anteo (II.21), Heracles entre los pigmeos (II.22), Heracles 

enloquecido (II.23), Tiodamante (II.24), Exequias de Abdero (II.25). Tal como lo ha 

explicado detalladamente N. Bryson (1994), la cadena filostratea altera sin aparente 

justificación el orden temporal que siguen las hazañas. Las cuatro primeras (Atlante, Anteo, 

Heracles entre los pigmeos y Heracles enloquecido) siguen una secuencia ordenada de los 

viajes del héroe hacia el noroeste de África y el funesto regreso al hogar después de 

cumplir con los doce trabajos, mientras que las dos últimas grafai (Tiodamante y Exequias 

de Abdero) corresponden ordenadamente al comienzo de los trabajos en el primer caso, y a 

uno de ellos (las yeguas antropófagas de Diomedes) en el segundo. De modo que en las 

Imágenes vemos una secuencia alterada de las acciones según el relato mítico: 3/4/5/6/1/2. 

No tenemos conocimiento de que se haya propuesto, hasta el momento, una explicación 

satisfactoria de por qué aparece esta disposición alterada, pero quizás las connotaciones del 

tópico de la violencia en las escenas analizadas puedan aportar algún indicio para una 

comprensión de esta estrategia textual.  

 Ahora bien, si ordenáramos las escenas según la sucesión correcta, la serie nos 

mostraría primero a Heracles devorando el buey de Tiodamante, y al final, al héroe 

                                                                                                                                                    
suffice to illustrate the following points: (A) the hymn suggests that Hercules creates order; (B) it suggests 

that he creates violent disorder; (A1) the hymn seems to project a single image of Hercules; (B1) the hymn 

suggests many images of Hercules; and (C) the hymn's appearance of order and its suggestions that Hercules 

creates orden conceal, or more precisely, permit the interpreter to conceal from himself, the disorder of both 

Hercules and the hymn. 



Ivana S. Chialva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 118 - 

asesinando a sus hijos. La culminación de la serie coincidiría con el momento de mayor 

furor del paradigmático héroe (comparable al filicidio de Medea en la escultura colosal 

citada). Tal elección podría resultar excesivamente brutal para la figura de un héroe 

civilizador como Heracles, pero tentadoramente impactante si la intención del sofista fuera, 

en principio, conmover bajo una estética del horror al auditorio. Sin embargo, tal como 

están dispuestas en la galería y según las ekfraseis señaladas por von den Hoff, las escenas 

de muerte aparecen en las piezas impares: Anteo (II.21), Heracles enloquecido (II.23) y 

Exequias de Abdero (II.25).  A partir de este nuevo orden, la grafé del filicidio queda 

enmarcada (y atenuada) por otros dos episodios que revisten características positivas del 

héroe y que ofrecen una visión codificada de la violencia según una práctica cultural de 

signo helénico: las competencias atléticas.  

 Dicho tratamiento singular se percibe desde la primera línea de la pieza Anteo, 

donde la legendaria contienda con este personaje colosal en el norte de África aparece 

descripta como si fuera un escenario de paletra:  

Κόνις οἵα ἐν πάλαις ἐκείναις ἐπὶ πηγῇ ἐλαίου καὶ δυοῖν 

ἀθληταῖν ὁ μὲν ξυνδέων τὸ οὖς, ὁ δὲ ἀπολύων λεοντῆς τὸν 

ὦμον κολωνοί τε ἐπικήδειοι καὶ στῆλαι καὶ κοῖλα γράμματα 

– καὶ Λιβύη ταῦτα καὶ Ἀνταῖος, ὃν Γῆ ἀνῆκε σίνεσθαι τοὺς 

ξένους λῃστρικῇ οἶμαι πάλῃ10
 (II.21,1,1-6).  

 

 El mundo de los ejercicios gimnásticos es, para nuestro autor, una práctica de la 

civilización helénica por antonomasia, es una sofía que integra la paideia, si atendemos a 

su tratamiento de este tema en otro opúsculo del corpus Philostrateum: el Gimnástico. 

Ahora, en este agón, claramente Anteo representa a un atleta salvaje y su combate es, 

según el parecer del sofista, λῃστρικῇ πάλῃ, una lucha de bandidos. La línea que 

distingue a Anteo de Heracles en esta grafé está definida no sólo por la fuerza sino 

principalmente por el dominio del juicio que gobierna el uso de la destreza física:  

ἀθλοῦντι δὲ αὐτῷ ταῦτα καὶ θάπτοντι οὓς ἀπώλλυε περὶ 

αὐτήν, ὡς ὁρᾷς, τὴν παλαίστραν, ἄγει τὸν Ἡρακλέα ἡ γραφὴ 

χρυσᾶ ταυτὶ τὰ μῆλα ᾑρηκότα ἤδη καὶ κατὰ τῶν Ἑσπερίδων 

ᾀδόμενον – οὐκ ἐκείνας ἑλεῖν θαῦμα τοῦ Ἡρακλέους, ἀλλ' ὁ 

δράκων – καὶ οὐδὲ <γόνυ> φασὶ <κάμψας> ἀποδύεται πρὸς 

                                                 
10Polvo, como el que cubre las famosas palestras, junto a una fuente de aceite; dos atletas, uno vendándose 

las orejas y el otro quitándose del hombre una piel de lón; túmulos funerarios, estelas con letras grabadas: 

esto es Libia y ése es Anteo, a quien parió la Tierra para que hiciese mal a los extranjeros practicando un 

tipo de lucha que, en mi opinión, resulta propio de bandidos (1993:134). La versión del texto griego es la 

correspondiente a la edición crítica de Kayser (1964); la traducción al español es la de Cuenca y Elvira 

(1993). 



FILÓSTRATO Y LA VIOLENCIA EN SUS IMÁGENES,  ¿PRÁCTICAS IMPERIALISTAS DE UN SOFISTA EN EL 
MEDITERRÁNEO ANTIGUO? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 119 - 

τὸν Ἀνταῖον ἐν τῷ τῆς ὁδοιπορίας ἄσθματι τείνων τοὺς 

ὀφθαλμοὺς εἰς νοῦν τινα καὶ οἷον διάσκεψιν τῆς πάλης 

ἐμβέβληκέ τε ἡνίαν τῷ θυμῷ μὴ ἐκφέρειν αὑτὸν τοῦ 

λογισμοῦ. ὑπερφρονῶν δὲ ὁ Ἀνταῖος ἐπῆρται, <δυστήνων δέ 

τε παῖδες> <ἢ> τοιοῦτόν τι πρὸς τὸν Ἡρακλέα ἐοικὼς λέγειν 

καὶ ῥωννὺς αὑτὸν τῇ ὕβρει11
. (ΙΙ.21,2,1-13)  

 

 El escenario de estelas funerarias construidas por Anteo repite el vocabulario 

gimnástico (participio de ἀθλέω y el nominal παλαίστρα), pero nuevamente el sofista 

crea una concepción antagónica de los contrincantes. Heracles muestra una mirada 

intelectiva, que comprende lo que sucederá en esa paletra (τείνων τοὺς ὀφθαλμοὺς εἰς 

νοῦν τινα καὶ οἷον διάσκεψιν τῆς πάλης). También se dice que ha puesto riendas a 

su ímpetu para no exceder su capacidad de razonar (ἐμβέβληκέ τε ἡνίαν τῷ θυμῷ μὴ 

ἐκφέρειν αὑτὸν τοῦ λογισμοῦ), pasaje donde el término henían (riendas, freno) parece 

remitir al sentido platónico moralizante de la célebre comparación del alma con el carro de 

caballos y el auriga en el Fedro
12

. En el diálogo platónico, la rienda limita la hybris del 

caballo indómito. Paralelamente, frente al despliegue del vocabulario de la razón y el 

dominio propio de Heracles en las Imágenes, Anteo aparece caracterizado por las pasiones 

contrarias: su orgullo va más allá de la prudencia (ὑπερφρονῶν) y está fuera de todo 

límite (τῇ ὕβρει). Las connotaciones filosóficas en ambos personajes antitéticos son 

evidentes a través de las metáforas y las comparaciones que filtran significaciones de 

orden moral en el enfrentamiento de las dos fuerzas, de las cuales sólo una representa la 

virtud: Heracles. Deteniéndose en los detalles icónicos de la representación de los cuerpos, 

el sofista grafica la distinción de carácter en la constitución física de los combatientes:  

εἰ πάλης τῷ Ἡρακλεῖ ἔμελεν, οὐκ ἄλλως ἐπεφύκει ἢ ὡς 

γέγραπται, γέγραπται δὲ ἰσχυρὸς οἷος καὶ τέχνης ἔμπλεως 

                                                 
11Frente a él, que ha protagonizado tales combates y ha enterrado a sus rivales muertos junto a la propia 

cancha, como puedes ver, la pintura coloca a Heracles, que acaba de obtener esas manzanas de oro y de 

granjearse gloria por su gesta entre las Hespérides -para Heracles no fue un trabajo tan admirable 

vencerlas a ellas como derrotar al dragón-. Sin pararse a doblar la rodilla, como quien dice, se desnuda 

para enfrentarse a Anteo, reflejando aún en la respiración el cansancio del viaje y en los ojos un firme 

propósito y la premonición del futuro combate. Ha puesto freno a su cólera, para no trasponer los límites de 

la prudencia. Anteo, en cambio, se muestra henchido de vanidad y parece decirle a Heracles:“¡Hijos de 

miserables!”, o algo por el estilo, dándose fuerzas a sí mismo a base de insolencia (1993:134). 

12Pl. Phdr. (247.α.8-b.3): ὅταν δὲ δὴ πρὸς δαῖτα καὶ ἐπὶ θοίνην ἴωσιν, ἄκραν ἐπὶ τὴν ὑπουράνιον 

ἁψῖδα πορεύονται πρὸς ἄναντες, ᾗ δὴ τὰ μὲν θεῶν ὀχήματα ἰσορρόπως εὐήνια ὄντα ῥᾳδίως 

πορεύεται, τὰ δὲ ἄλλα μόγις·; (254.b.7-c.1): ἰδοῦσα δὲ ἔδεισέ τε καὶ σεφθεῖσα ἀνέπεσεν ὑπτία, 

καὶ ἅμα ἠναγκάσθη εἰς τοὐπίσω ἑλκύσαι τὰς ἡνίας οὕτω σφόδρα, ὥστ' ἐπὶ τὰ ἰσχία ἄμφω 

καθίσαι τὼ ἵππω, τὸν μὲν ἑκόντα διὰ τὸ μὴ ἀντιτείνειν, τὸν δὲ ὑβριστὴν μάλ' ἄκοντα. 



Ivana S. Chialva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 120 - 

δι' εὐαρμοστίαν τοῦ σώματος, εἴη δ' ἂν καὶ πελώριος καὶ τὸ 

εἶδος ἐν ὑπερβολῇ ἀνθρώπου. ἔστιν αὐτῷ καὶ ἄνθος αἵματος 

καὶ αἱ φλέβες οἷον ἐν ὠδῖνι θυμοῦ τινος ὑποδεδυκότος αὐτὰς 

ἔτι. τὸν δὲ Ἀνταῖον, ὦ παῖ, δέδιας οἶμαι· θηρίῳ γάρ [ἄν] τινι 

ἔοικεν ὀλίγον ἀποδέων ἴσος εἶναι τῷ μήκει καὶ τὸ εὖρος, καὶ 

ὁ αὐχὴν ἐπέζευκται τοῖς ὤμοις, ὧν τὸ πολὺ ἐπὶ τὸν αὐχένα 

ἥκει, περιῆκται δὲ καὶ ὁ βραχίων, ὅσα καὶ ὦμοι. στέρνα καὶ 

γαστὴρ ταυτὶ <σφυρήλατα> καὶ τὸ μὴ ὀρθὸν τῆς κνήμης, 

ἀλλὰ ἀνελεύθερον ἰσχυρὸν μὲν τὸν Ἀνταῖον οἶδε, 

ξυνδεδεμένον μὴν καὶ οὐκ εἴσω τέχνης. ἔτι καὶ μέλας 

Ἀνταῖος κεχωρηκότος αὐτῷ τοῦ ἡλίου ἐς βαφήν13
. (II.21,3,1- 

4.10) 

 

 La metáfora animal del freno (ἡνία) que contiene a Heracles en el pasaje anterior 

se opone aquí a la bestia salvaje (θηρίῳ) que simula el aspecto de Anteo. La constitución 

corporal de Heracles es hiperbólica pero proporcionada, igual a la de alguien educado en la 

palestra (εἰ πάλης τῷ Ἡρακλεῖ ἔμελεν, οὐκ ἄλλως ἐπεφύκει ἢ ὡς γέγραπται), 

sus miembros están trabajados por una técnica (καὶ τέχνης ἔμπλεως) y el mismo 

θυμός (ímpetu, carácter) que lo moviliza a pelear aquí hincha sus venas (αἱ φλέβες οἷον 

ἐν ὠδῖνι θυμοῦ τινος ὑποδεδυκότος αὐτὰς ἔτι). Anteo, en cambio, aunque es fuerte, 

tiene pantorrillas torcidas (καὶ τὸ μὴ ὀρθὸν τῆς κνήμης), su cuerpo revela una 

violencia ruda, o quizás servil, si nos atenemos al sentido más literal de la frase 

ἀνελεύθερον ἰσχυρὸν, y sus músculos no fueron moldeados por la técnica (καὶ οὐκ 

...τέχνης). 

 En este cotexto de asociaciones culturales, filosóficas e incluso políticas, la 

descripción de la muerte de Anteo a manos de Heracles, quien previamente fue 

caracterizado según una expresión homérica (καὶ οὐδὲ <γόνυ> φασὶ <κάμψας> … y 

como dicen no dobla la rodilla, remite a Il. VII.118), cobra una fuerte connotación 

espectacular de resonancias épicas:  

ἀπορῶν οὖν ὁ Ἡρακλῆς ὅ τι χρήσαιτο τῇ Γῇ συνείληφε τὸν 

Ἀνταῖον μέσον ἄνω κενεῶνος, ἔνθα αἱ πλευραί, καὶ κατὰ 

                                                 
13Si Heracles se hubiera dedicado al deporte de la palestra, su constitución no hubiese diferido de la que 

aquí aparece representada: se muestra fuerte y, a la vez, de estructura ágil y flexible, diríase un gigante, 

mayor que cualquier otro hombre; es un individuo sanguíneo, con las venas tensas, como animadas por 

algún tipo de pasión. En cuanto a Anteo, niño, seguro que te da miedo: parece una bestia salvaje, casi más 

ancho que largo, con un cuello tan desmesurado que le llega a los hombros, por cierto no más gruesos que 

los brazos; ese pecho y ese vientre, forjados a martillo, y esa torcida y burda pantorrilla revelan que Anteo 

es fuerte, sí, pero de músculos agarrotados y falto de destreza (1993:134); 



FILÓSTRATO Y LA VIOLENCIA EN SUS IMÁGENES,  ¿PRÁCTICAS IMPERIALISTAS DE UN SOFISTA EN EL 
MEDITERRÁNEO ANTIGUO? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 121 - 

τοῦ μηροῦ ὀρθὸν ἀναθέμενος, ἔτι καὶ τὼ χεῖρε ξυμβαλών, 

τὸν πῆχυν λαγαρᾷ τε καὶ ἀσθμαινούσῃ τῇ γαστρὶ ὑποσχὼν 

ἐκθλίβει τὸ πνεῦμα καὶ ἀποσφάττει τὸν Ἀνταῖον ὀξείαις 

ταῖς πλευραῖς ἐπιστραφείσαις εἰς τὸ ἧπαρ. ὁρᾷς δέ που τὸν 

μὲν οἰμώζοντα καὶ βλέποντα ἐς τὴν Γῆν οὐδὲν αὐτῷ 

ἐπαρκοῦσαν, τὸν δ' Ἡρακλέα ἰσχύοντα καὶ μειδιῶντα τῷ 

ἔργῳ14
. (II.21,5,5-14) 

 

 La precisión de los movimientos del héroe y de cómo se afectan los órganos del 

cuerpo del contrincante es precisamente la ejecución de esa τέχνη que hace superior a 

Heracles, de allí que el horror esté mediado por la admiración de su fuerza precisa. Por 

esta razón, los dioses, complacidos, observan y aprueban la contienda (ἀλλ' ἐκεῖ ἐπ' 

αὐτῆς θεοὺς ὑπονόει περιωπὴν ἔχειν τοῦ ἀγῶνος·... II.21,6,2s) con un vocabulario 

que reenvía a los juegos en honor a Patroclo en el Canto XXIII de la Ilíada (ἧστο γὰρ 

ἐκτὸς ἀγῶνος ὑπέρτατος ἐν περιωπῇ·... XXIII.451), convertida ahora en un 

espectáculo de palestra (καὶ ὁ Ἑρμῆς οὑτοσὶ παρὰ τὸν Ἡρακλέα ἥκει στεφανώσων 

αὐτόν, ὅτι αὐτῷ καλῶς ὑποκρίνεται τὴν πάλην. II.21,6,5-7).  

 El trabajo sutil con las citas homéricas (incluyendo la cita de Teócrito, Idilios 

XXII.47... σφυρήλατα) y la valorización de la gimnasia atlética como una expresión de 

la paideia antigua posiciona a las imágenes filostrateas en un lugar diferente del de las 

imágenes escultóricas públicas de este período, incluso de las que tratan el mismo motivo, 

como la lucha de Heracles y Anteo. Esa distinción se clarifica si retomamos la primera y la 

tercera constantes propuestas por von den Hoff para su relación entre esculturas y 

ekfraseis: 1) la reiteración de temas de violencia y 3) la rivalidad entre las artes visuales y 

sofísticas en la representación del horror. La presencia de estas escenas estarían signadas, 

indiscutiblemente, por el gusto del público por el espectáculo y las escenas de intenso 

patetismo, como afirma el autor. Pero eso no significa que todas esas imágenes 

necesariamente ubiquen, en el mismo plano, la significación de la violencia descripta. 

Siguiendo la línea de interpretación propuesta, la verosimilitud icónica y la retórica 

epideíctica de estas grafai no tratarían principalmente de competir con la iconografía del 

                                                 
14De manera que Heracles, incapaz de anular a la Tierra, ha aferado con sus brazos a Anteo justo por 

encima del talle, allí donde se encuentral las costillas, y lo levanta sobre su muslo, haciendo fuerza con 

ambas manos; entonces aprieta con su brazo el estómago vulnerable y jadeante de Anteo, le corta la 

respiración y lo mata, hundiéndole las puntas de sus costillas en el hígado. Sin duda vez al moribundo 

gimiendo y mirando a la Tierra, que no puede ayudarlo, y al fuerte Heracles sonriendo ante su hazaña 

(1993:134). 



Ivana S. Chialva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 122 - 

horror promovida por el Imperio sino de conceptualizar a través de ésta una paideia (de 

inevitables connotaciones políticas en la figura de Heracles) de la fuerza y el poder regidos 

por el logismós.  

 La lectura modelizadora de la violencia en esta eikón filostratea no es una 

excepción. La recreación del combate mitológico como una competición gimnástica se 

repite en la ékfrasis impar anterior a Anteo (II.21): Forbante (II.19), también señalada por 

von den Hoff. El horror que aparece en este pieza contrasta, nuevamente, violencia salvaje 

vs. técnica atlética, con la variante de que el polo negativo de esta antimonia está 

representado por Forbante, rey de los flegias, que pertenece a un pueblo bárbaro que no 

habita en ciudades (βάρβαροι πόλεις οὔπω ὄντες … II.19,1,3). En esta oportunidad, la 

escena trata el enfrentamiento como si fuera una competencia de pugilato:  

οἱ δὲ πυκτεύοντες τόν τε οἶμαι Ἀπόλλωνα ὁρᾷς, ὁ δ' αὖ 

Φόρβας ἐστίν, ὃν ἐστήσαντο οἱ Φλεγύαι βασιλέα, ἐπειδὴ 

μέγας παρὰ πάντας οὗτος καὶ ὠμότατος τοῦ ἔθνους15. 
(II.19,1,3-6) 

 

 La reunión de atributos de Forbante (ser bárbaro, no vivir en ciudades y ser el más 

salvaje), representa en sí el contrapunto de la civilización helénica encarnada aquí en 

Apolo. La descripción de las cabezas de los contrincantes vencidos que Forbante cuelga de 

un roble está vinculada con el atributo anterior de omótatos, que también significa carne 

cruda, sin cocinar. El sofista crea la visión horrorífica con particular detalle, según la 

cualidad de la enargeia ekfrástica:  

τοῖς δὲ ἐρρωμενεστέροις ἀνταποδύεται καὶ τοὺς μὲν 

καταπαλαίει, τοὺς δὲ ὑπερτρέχει, τοὺς δὲ παγκρατίῳ αἱρεῖ 

καὶ ὑπερβολαῖς δίσκων κεφαλάς τε ἀποκόπτων ἀνάπτει τῆς 

δρυὸς καὶ ὑπὸ τούτῳ ζῇ τῷ λύθρῳ, αἱ δ' ἀπήρτηνται τῶν 

πτόρθων μυδῶσαι καὶ τὰς μὲν αὔους ὁρᾷς, τὰς δὲ 

προσφάτους, αἱ δὲ εἰς κρανία περιήκουσι, σεσήρασι δὲ καὶ 

ὀλολύζειν ἐοίκασιν εἰσπνέοντος αὐτὰς τοῦ ἀνέμου16. 
(II.19,2,7-15).  

 

  La línea dicotómica del salvajismo brutal frente a la fuerza inteligente es una 

                                                 
15De los pugilistas, sin duda ves que uno es Apolo, siendo el otro Forbante, al que los flegias tomaron como 

rey, por ser el más grande de todos ellos y el más salvaje de su raza (1993: 130). 

16...en cuanto a los cautivos más robustos, se enfrenta con ellos tras preparase para la competición, y a unos 

los derrota en la carrera, a otros en el pancracio y en el lanzamiento de disco, cortando luego sus cabezas y 

exponiéndolas en el roble, y su vida transcurre bajos estos sangrientos despojos. Las cabezas cuelgan de las 

ramas y allí se pudren: puedes ver cómo éstas están ya descarnadas, ésas aún frescas, aquéllas convertidas 

en meros cráneos, enseñan los dientes y parecen ulular cuando el viento sopla sobre ellas (1993:130). 



FILÓSTRATO Y LA VIOLENCIA EN SUS IMÁGENES,  ¿PRÁCTICAS IMPERIALISTAS DE UN SOFISTA EN EL 
MEDITERRÁNEO ANTIGUO? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 123 - 

constante que atraviesa estas piezas y define una coherencia significante e icónica dentro 

de la estructura de la grafé. El espectáculo de las cabezas como trofeos de los combates 

son las olimpíadas del bárbaro, dice irónicamente el sofista (φρονοῦντι δὲ αὐτῷ ταῖς 

Ὀλυμπιάσι ταύταις... II.19,3,1). En el momento del combate, Apolo sonríe con coraje, 

θυμός (καὶ μειδίαμα θυμῷ … II.19,3,6), al igual que Heracles frente a Anteo, como 

dos versiones de un mismo prototipo de la superioridad del atleta griego. Mientras que, en 

cambio, el cuerpo ya vencido de Forbante conserva una figura feroz: ha sido representado 

con una figura salvaje y voraz, como quien devora a los extranjeros y no sólo los mata 

(γέγραπται δὲ ὠμὸς καὶ συώδης τὸ εἶδος, οἷος σιτεῖσθαι μᾶλλον τοὺς ξένους ἢ 

κτείνειν. II.19,4,7s). En este pasaje, la reiteración del adjetivo omós cobra la plenitud 

polisémica de su significación que se prefiguraba al inicio de la ékfrasis: es salvaje porque 

se alimenta de carne cruda. 

 Ambas piezas, Anteo y Forbante, constituyen diversos combates violentos 

mitológicos con el mismo tratamiento moderador de la celebración de luchas gimnásticas. 

Anteriormente en el libro II, la temática explícita de los juegos olimpícos es tratada en la 

muerte de Arriquión (II. 6), atleta que alcanza la tercera victoria consecutiva en el 

pancracio
17

. La palestra, el pugilato y ahora el pancracio conforman un repertorio diverso 

de prácticas atléticas que puede ser leído, según sus correspondencias, como una secuencia 

relacionada. La escena comienza con una representación que recuerda la coronación final 

de Heracles por Hermes, ubicada ahora en el contexto histórico de los juegos en Olimpia:  

Ἐς αὐτὰ ἥκεις Ὀλύμπια καὶ τῶν ἐν Ὀλυμπίᾳ τὸ κάλλιστον· 

τουτὶ γὰρ δὴ ἀνδρῶν τὸ παγκράτιον. στεφανοῦται δὲ αὐτὸ 

Ἀρριχίων ἐπαποθανὼν τῇ νίκῃ καὶ στεφανοῖ αὐτὸν οὑτοσὶ 

Ἑλλανοδίκης18
. (II.6,1,1-4). 

 

 El mundo de competiciones atléticas y de destrezas físicas más hermosas al que nos 

reenvía el sofista es siempre el de los juegos en Grecia, modelo de enfrentamiento entre 

                                                 
17La preferencia de Filóstrato por Arriquión, al igual que por Heracles, se evidencia en el corpus 

Philostrateum. Este atleta paradigmático y su singular triunfo aparece mencionado también en el parágrafo 

21.1-22.1 del Gimnástico: Ἀρριχίωνα δὲ τὸν παγκρατιαστὴν δύο μὲν ἤδη Ὀλυμπιάδας νικῶντα, 

τρίτην δὲ ἐπ' ἐκείναις Ὀλυμπιάδα μαχόμενον περὶ τοῦ στεφάνου καὶ ἤδη ἀπαγορεύοντα 

Ἐρυξίας ὁ γυμναστὴς ἐς ἔρωτα θανάτου κατέστησεν ἀναβοήσας ἔξωθεν ὡς καλὸν ἐντάφιον 

τὸ ἐν Ὀλυμπίᾳ μὴ ἀπειπεῖν.  
18Has llegado a los mismísimos Juego Olímpicos y a la más bella de las competiciones que se celebran en 

Olimpia: el pancracio entre hombres. Arriquión está siendo coronado por su victoria, que le costó la vida, y 

quien lo corona es el Juez de los Juegos (1993: 102). 



Ivana S. Chialva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 124 - 

varones (ἄνδρες). La mirada de los espectadores y el goce del espectáculo del pancracio 

está tratado con minuciosidad
19

. La asimilación del universo del mito al código de las 

competencias gimnásticas aparece señalada en más de un fragmento. La hazaña de 

Heracles es denominada con el mismo término con el que aquí se menciona la victoria de 

Arriquión: τὸ ἔργον (... καὶ πολλὰ ἕτερα, τὸ δὲ ἔργον τοῦ Ἀρριχίωνος, πρὶν ἢ 

παύσασθαι αὐτό, σκοπῶμεν. II.6,2,1s
20

). Pero es hacia el final del segundo parágrafo 

cuando el tópico de la razón y de la sabiduría reaparece en el devenir del agón gimnástico:  

μεγάλου γὰρ δὴ αὐτῷ ὑπάρχοντος τοῦ δὶς ἤδη νικῆσαι τὰ 

Ὀλύμπια μεῖζον τοῦτο νυνί, ὅτε καὶ τῆς ψυχῆς αὐτὰ 

κτησάμενος εἰς τὸν τῶν ὀλβίων πέμπεται χῶρον αὐτῇ κόνει. 

μὴ δὲ συντυχία νοείσθω τοῦτο· σοφώτατα γὰρ προυνοήθη 

τῆς νίκης21
. (II.6,2,1-15) 

 

 Particularmente el adverbio superlativo σοφώτατα y el verbo προυνοήθη (con la 

raíz noeo que califica, en su forma nominal, la mirada de Heracles en Anteo) destacan el 

aspecto racional, previsor de la lucha. Y al igual que el héroe mitológico, Anteo cambia el 

curso de la lucha, justo antes de su muerte, gracias a su logismós (τῇ δὲ ἐπιτάσει τῶν 

σκελῶν ἀνειμένῃ χρησάμενος οὐκ ἔφθη τὸν λογισμὸν τοῦ Ἀρριχίωνος·... 

II.6,4,7-9).  

 Vemos, en consecuencia, que la serie de ekfraseis analizadas comparten elementos 

comunes en el tratamiento de la violencia: la capacidad de prever y razonar en el combate 

y el dominio del logismós, frente a la hybris o la brutalidad irracional de la lucha. Si 

atendemos entonces a este paradigma que permite una interpretación homogénea acerca 

del tópico de la crueldad y el espectáculo del horror, la segunda de las piezas de Heracles 

                                                 
19La visión y comprensión de las acciones en el combate, en esta pieza, es denominada con la misma 

expresión que en otras oportunidades el sofista ha usado para referir a la contemplación de las grafai: 

aísthesis. En dos momentos del texto se reitera esta expresión. La primera está referida a los espectadores 

internos y externos de la escena, se pregunta el sofista: ἢ τίς οὕτως ἀναίσθητος, ὡς μὴ ἀνακραγεῖν ἐπὶ 

τῷ ἀθλητῇ; (II.6,2,9s). Y luego al final, cuando el propio Arriquión, ya muerto, refleja en su rostro una 

sonrisa: καὶ γὰρ τὸ αἷμα ἐν τῷ ἄνθει καὶ ὁ ἱδρὼς ἀκραιφνὴς ἔτι, καὶ μειδιᾷ καθάπερ οἱ ζῶντες, 

ἐπειδὰν νίκης αἰσθάνωνται. (II.6,5,4-6). El uso de estos lexemas acerca ambas percepciones, artísticas y 

gimnásticas, que quedan así establecidas en un nivel sensible equiparable. Este tratamiento distinguido de los 

enfrentamientos en juegos es el mismo que se encuentra en el Gimnástico. 

20...dirijamos nuestra atención a otros asuntos, y en particular a la hazaña de Arriquión antes de su fatal 

desenlace (1993:103). 

21Ya ha conseguido la proeza de vencer por dos veces en los Juegos Olímpicos, y aquí aparece otra hazaña 

aún mayor: la de comprar el triunfo con su vida y ser enviado al coro de los bienaventurados cubierto aún 

con el polvo de la refriega. Pero que esto no se entienda como un golpe de la fortuna, pues Arriquión había 

planeado muy sagazmente su victoria (1993:103).  



FILÓSTRATO Y LA VIOLENCIA EN SUS IMÁGENES,  ¿PRÁCTICAS IMPERIALISTAS DE UN SOFISTA EN EL 
MEDITERRÁNEO ANTIGUO? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 125 - 

revela una constitución muy diferente. 

 Heracles enloquecido (II.23) es la antítesis del modelo griego de la fuerza como 

thumós que se observa en las imágenes anteriores. Y dicha antítesis aparece encarnada, 

paradójicamente, en el mayor exponente de ese ideal: Heracles. El patetismo de la escena 

comienza con el apóstrofe del sofista al niño sobreviviente que huye y la descripción de los 

cadáveres de los otros hijos de Heracles, que yacen asesinados en el altar de sacrificio 

sobre la piel de león
22

. Esa primera eikón tremenda impacta directamente contra el sentido 

cultual de Heracles como héroe de comunidad y de protección en las poblaciones itálicas, 

del cual habla Morgan. Su constitución física momumental, elogiada en Anteo, aquí reviste 

un carácter destructivo ingobernable. El héroe, poderoso, es comparado con un toro fuera 

de control: 

οἰστροῦντι δὲ τῷ Ἡρακλεῖ περίκειται πᾶς ὁ τῶν οἰκετῶν 

δῆμος οἷον βουκόλοι ταύρῳ ὑβρίζοντι, δῆσαί τις 

ἐπιβουλεύων καὶ κατασχεῖν τις ἀγῶνα ποιούμενος καὶ 

κεκραγὼς ἕτερος, ὁ δ' ἤρτηται τῶν χειρῶν, ὁ δὲ ὑποσκελίζει, 

οἱ δὲ ἐνάλλονται· τῷ δὲ αἴσθησις μὲν αὐτῶν οὐδεμία, 

ἀναρριπτεῖ δὲ τοὺς προσιόντας καὶ συμπατεῖ, πολὺ μὲν τοῦ 

ἀφροῦ διαπτύων, μειδιῶν δὲ βλοσυρὸν καὶ ξένον καὶ τοῖς 

ὀφθαλμοῖς ἀτενίζων εἰς αὐτά, ἃ δρᾷ, τὴν δὲ τοῦ βλέμματος 

ἔννοιαν ἀπάγων εἰς ἃ ἐξηπάτηται23. (II.23,3,1-11) 

 

 La caracterización animal de Heracles asume para sí el exceso que en la ékfrasis 21 

era propio de Anteo: la hybris. También son negadas las virtudes de la percepción, la 

mirada y el conocimiento que distinguen a Heracles en el cuadro anterior: el héroe no 

percibe, en el sentido intelectivo del término (τῷ δὲ αἴσθησις μὲν αὐτῶν οὐδεμία) y la 

comprensión de su mirada está engañada (τὴν δὲ τοῦ βλέμματος ἔννοιαν ἀπάγων 

εἰς ἃ ἐξηπάτηται). En el parágrafo siguiente (II.23,4) la metáfora animal continúa: su 

                                                 
22Phil. Im. (II.23,2,5-11): καὶ ὁ μὲν ταῦρος ἕστηκεν, ἱερεῖα δὲ προσέρριπται τῷ βωμῷ βρέφη 

εὐγενῆ καὶ τῇ λεοντῇ πατρός· βέβληται δ' ὁ μὲν κατὰ τοῦ λαιμοῦ καὶ δι' ἁπαλῆς γε τῆς 

φάρυγγος ἐκδεδράμηκεν οἰστός, ὁ δὲ εἰς αὐτὸ διατέταται τὸ στέρνον καὶ ὄγκοι τοῦ βέλους 

μέσων διεκπεπαίκασι τῶν σπονδύλων ὡς δῆλα εἰς πλευρὰν ἐρριμμένου. El toro del sacrificio 

sigue ahí en pie, mientras que sobre el altar se encuentran como víctimas unos niños de noble linaje, junto a 

la piel de león de su padre. Uno ya ha sido alcanzado en el cuello, y la flecha ha atravesado su tierna 

garganta, mientras que el otro yace tendido sobre su pecho, y los ganchos de la saeta le han traspasado las 

vértebras, al haberle penetrado el arma, como puede verse, por un costado (1993: 139). 

23Rodean al enloquecido Heracles todos sus sirvientes, como vaqueros en torno a un toro que se desmanda; 

éste intenta atarlo, ése pugna por contenerlo, aquél grita, uno se cuelga de sus manos, otro le pone la 

zancadilla y ésos se lanzan sobre él. Heracles, por su parte, se diría que no los ve, limitándose a rechazar a 

los que se le acercan y a pisotearlos, mientras hecha abundantes espumarajos por la boca y sonríe de forma 

terrorífica y ausente; y aunque tiene los ojos fijos en lo que está haciendo, su mente permanece lejos de allí, 

absorta en su locura (1993: 139). 



Ivana S. Chialva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 126 - 

garganta ruge (βρυχᾶται δὲ ἡ φάρυγξ),  verbo que agudiza la asociación del héroe con 

el león, y las venas que antes eran inflamadas por el thumós, en esta grafé conducen 

violentamente la enfermedad a la cabeza del héroe (αἱ περὶ αὐτὸν φλέβες, δι' ὧν ἐς τὰ 

καίρια τῆς κεφαλῆς ἀναρρεῖ πᾶσα χορηγία τῆς νόσου). La escena final propone al 

lector, a través de un nuevo intertexto, un mecanismo poético de introspección en el páthos 

del hijo de Zeus que lo perturba y niebla su logismós: 

τὴν Ἐρινὺν δέ, ἣ ταῦτα ἴσχυσεν, ἐπὶ μὲν σκηνῆς εἶδες 

πολλάκις, ἐνταῦθα δὲ οὐκ ἂν ἴδοις· εἰς αὐτὸν γὰρ εἰσῳκίσατο 

τὸν Ἡρακλέα καὶ διὰ τοῦ στέρνου χορεύει μέσῳ αὐτῷ εἴσω 

σκιρτῶσα καὶ τὸν λογισμὸν θολοῦσα24
. (II.23,4,4-8) 

 

 La violencia de Heracles, celebrada cuando es signo de logismós y de destreza 

gimnástica, aquí es pura furia destructiva, tanto más salvaje y temida cuanto mayor ha sido 

la exacerbación de las victorias por su fuerza descomunal: Heracles no tiene rivales que 

puedan detenerlo. La pasividad del héroe, su incapacidad para gobernar la enfermedad 

(νόσος) y dominarse a sí mismo, está representada con diversas estrategias discursivas que 

resultan mecanismos clave para la enargeia ekfrástica, no sólo de los personajes sino, más 

sorprendentemente, del estado interior de la locura: εἰς αὐτὸν γὰρ εἰσῳκίσατο τὸν 

Ἡρακλέα καὶ διὰ τοῦ στέρνου χορεύει μέσῳ αὐτῷ... En primer lugar, el héroe ocupa 

en el sintagma la posición lógica del objeto sobre el cual recae la acción: esto es evidente 

con el caso acusativo del verbo primero y con las contrucciones con el pronombre αὐτός 

que hacen del cuerpo de Heracles el espacio, o incluso el escenario, donde se expande y se 

agita la fuerza que lo perturba. En segundo lugar, los dos verbos εἰσῳκίσατο y χορεύει 

que tienen por sujeto a la Erinia, refuerzan esta idea de espacialización del interior del 

héroe según una compleja transposición pictórica del mundo del teatro, que explicaremos a 

continuación.  

 El verbo εἰς-οἰκῖζω expresa, literalmente, el movimiento hacia el interior de un 

lugar para habitarlo o para poseerlo: la voz media pasiva del verbo transitivo refuerza la 

intencionalidad del sujeto, en este caso la Erinia, sobre la posesión del objeto, que es, como 

                                                 
24En cuanto a la Erinis responsable de este desvío, has tenido ocasión de verla muchas veces en escena, 

pero aquí no la puedes ver: se ha introducido en el propio Heracles y alborota saltando dentro de su pecho y 

haciendo que su mente desvaríe (1993:139). 



FILÓSTRATO Y LA VIOLENCIA EN SUS IMÁGENES,  ¿PRÁCTICAS IMPERIALISTAS DE UN SOFISTA EN EL 
MEDITERRÁNEO ANTIGUO? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 127 - 

ya señalamos, Heracles
25

. La intencionalidad del sujeto sintáctico, la Erinia, de habitar u 

ocupar al héroe puede ser interpretada como una alusión al discurso explícito de Λύσσα 

(Locura) en la tragedia Heracles de Eurípides. Allí la divinidad-personaje que perturba al 

héroe no es la Erinia sino Lisa, la cual afirma en un parlamento (v. 861-863): οὔτε 

πόντος οὕτω κύμασι στένων λάβρος / οὔτε γῆς σεισμὸς κεραυνοῦ τ' οἶστρος 

ὠδῖνας πνέων / οἷ' ἐγὼ στάδια δραμοῦμαι στέρνον εἰς Ἡρακλέους· Ni el mar 

embravecido que gime con sus olas, ni los terremotos ni el aguijón lacerante del rayo 

igualarán los estadios que yo recorreré en el pecho de Heracles (1980: 55). La referencia 

al drama euripídeo se constata no sólo en esa idea de espacialidad a ser ocupada y 

recorrida, sino, más concretamente, a continuación de la ékfrasis con la mención de la 

parte del cuerpo donde se instalará la divinidad, que coincide en ambos textos: τὸ 

στέρνον. Siguiendo con esta línea de interpretación, la presencia del siguiente verbo, 

χορεύει, carga de significación metapoética el pasaje filostrateo: la Erinia χορεύει en el 

pecho de Heracles como un personaje del teatro, advirtiendo al lector avezado de su 

alusión al pasaje en la tragedia de Eurípides. 

 El uso del término σκηνή al inicio del pasaje anticipa, de algún modo, la 

introducción del imaginario del teatro en la representación pictórica. Lo que resulta, sin 

duda, novedoso es este desplazamiento de la locura de Heracles de personaje exterior, en la 

obra euripídea, a fuerza interior no visible en la supuesta grafé (ἐνταῦθα δὲ οὐκ ἂν 

ἴδοις). Sin embargo, en la ékfrasis, el mecanismo de asimilación de la paideia brinda un 

artilugio inusitado de enargeia retórica, ya que el lector ve a la locura en la figura de un 

personaje teatral que danza en el pecho del héroe. Como en otros casos, la apropiación 

creativa de la palabra heredada de la cultura clásica le brinda al sofista un lenguaje 

legitimado para crear escenas de alto impacto visual, como es aquí la reproducción en 

eikones dramáticas de una emoción violenta.     

 Este Heracles dominado, habitado por la furia, sin voluntad de sí mismo, es quizás 

una de las eikones más contundentes de toda la serie en torno al personaje. Al igual que en 

la interpretación de Heiden del himno en la Eneida, en las Imágenes filostrateas parece 

proyectarse una visión crítica sobre el héroe, que afecta su moralidad y el valor político 

                                                 
25Sobre la significación de los verbos transitivos en voz media, en particular aquellos que pueden integrarse 

al grupo semántico de una persona o cosa que entra en posesión del sujeto, consultar Adrados (1992: 578s).  



Ivana S. Chialva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 128 - 

que representa. La locura de Heracles desestabiliza la figura positiva del héroe que domina 

en el discurso filosófico, religioso y  político de Roma y desata, en direcciones opuestas, 

valores y disvalores asociados a su fuerza. Heracles enloquecido refleja el estado de 

fortaleza y de poder cuando éstos exceden los parámetros de la sofía, cuando el héroe deja 

el preciado trofeo de la piel de león para comportarse como uno de ellos. En esta única 

pieza, Heracles es todo aquello que niega el orden, el autocontrol y el raciocinio, 

cualidades que distinguen al thumós griego, y se convierte en el poder más devastador: 

aquel que toma por víctimas a los suyos, a su descendencia. El sofista no justifica la 

crueldad del Heracles ni la matiza con interpretaciones didácticas, sólo la representa en su 

cara más terrible y brutal.   

 No obstante en la ékfrasis siguiente, Exequias de Abdero (II.25), el sofista 

reconduce toda esa violencia dramática, la asimila nuevamente a bárbaros y fieras 

(βάρβαροι ταῖς χαίταις καὶ ἐς ὁπλὴν λάσιοι καὶ ἄλλως θηρία·... II.25,1,5s) y nos 

muestra a Heracles, enamorado, rescatando el cuerpo devorado de Abdero: 

τὸν γὰρ δὴ Ἄβδηρον ὁ Ἡρακλῆς ἡμίβρωτον φέρει 

ἀποσπάσας τῶν ἵππων, ἐδαίσαντο δὲ αὐτὸν ἁπαλὸν ἔτι καὶ 

πρὸ Ἰφίτου νέον, τουτὶ δὲ ἔστι καὶ τοῖς λειψάνοις 

συμβαλέσθαι· καλὰ γὰρ δὴ ἔτι ἐν τῇ λεοντῇ κεῖται26. 
(II.25,1,3-7)  

 

 En esta última grafé, el héroe reaparece en su faceta civilizadora: funda una ciudad 

e instaura juegos atléticos en honor al joven muerto. El Heracles final en la serie filostratea 

no es el filicida sino el héroe que acaba con el desorden, con la barbarie y que fomenta la 

sofía gimnástica. El amor de Heracles por Abdero completa el panorama de la educación 

gimnástica y las amistades pederastas que eran propias de estos círculos en la concepción 

griega clásica: 

ὁ δ' οὐχ ὅπερ οἱ πολλοὶ πόλιν τε τῷ Ἀβδήρῳ ἀνίστησιν, ἣν 

ἀπ' αὐτοῦ καλοῦμεν, καὶ ἀγὼν τῷ Ἀβδήρῳ κείσεται, 

ἀγωνιεῖται δ' ἐπ' αὐτῷ πυγμὴν καὶ παγκράτιον καὶ πάλην 

καὶ τὰ ἐναγώνια πάντα πλὴν ἵππων27. (II.25,2,5-9) 

 

                                                 
26Heracles, en efecto, transporta el semicomido cuerpo de Abdero, que acaba de arrebatar a las yeguas; 

éstas lo han devorado cuando era un tierno joven, más aún que Ífito, a juzgar por los restos que han 

quedado y que muestran aún su belleza sobre la piel de león (1993:141).  

27Pero Heracles no se limita a las honras acostumbradas, sino que funda en honor de Abdero una ciudad 

que toma de él su nombre, e instituye allí juegos en su memoria, con competiciones de pugilato, pancracio, 

lucha y todo tipo de pruebas, excluidas las hípicas (1993:141). 



FILÓSTRATO Y LA VIOLENCIA EN SUS IMÁGENES,  ¿PRÁCTICAS IMPERIALISTAS DE UN SOFISTA EN EL 
MEDITERRÁNEO ANTIGUO? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 129 - 

 El final de la ékfrasis cierra toda la serie anterior, ya que aquí se incluye el pugilato, 

el pancracio, la palestra, presentes en las piezas anteriores, y se suman ahora las 

competencias hípicas, aludiendo en sentido metafórico al dominio de las yeguas de 

Diomedes. Vemos, entonces, que las piezas del furor en la serie heraclea no pueden ser 

leídas al margen de la paideia griega ya que, representada por los juegos gimnásticos, es la 

sofía que garantiza el uso civilizador de la fuerza y ése es el mensaje didáctico en el que 

convergen el impacto visual y la erudición del sofista. La dinámica propia de la secuencia 

provoca experiencias antagónicas en el lector que problematizan, lejos de la simplificación 

de la propaganda, el sentido de la violencia.   

 La interpretación de von den Hoff, que propone un interesante acercamiento entre 

imagénes visuales y ekfrásticas, no traslada el mismo criterio de lectura a unas y otras. Si a 

los grupos escultóricos los contempla en su composición dinámica, en el recorrido de la 

mirada para captar la imagen total y comprometer al espectador, en las ekfraseis, en 

cambio, sólo elige fragmentos aislados, extraidos del texto sofístico íntegro que, al igual la 

retórica epidíctica escultórica, también plantea un desplazamiento de la mirada, una 

progresión del horror brutal hacia formas controladas o civilizadoras de la violencia. 

 En conclusión, la representación del horror no constituye, en la galería de 

Filóstrato, un cambio de la cultura visual romana más allá de la paideia de la cultura 

clásica griega, sino precisamente distinguido por ella. La interpretación del pepaideumenos 

modeliza la imagen del furor según una distinción entre varones educados en la téchne y 

fieras salvajes. Ahora bien, esa paideia en la sofía gimnástica helénica (de fundamento 

sofístico-filosófico) que representa las formas elogiables y reprochables de la violencia de 

los héroes griegos difícilmente puede ser asimilada, sin más, a la violencia de las arenas de 

los circos en las ciudades romanas como entretenimiento. Y la diferencia radica, 

precisamente, en la apertura de las grafai filostrateas a interpretaciones contrapuestas. Las 

energías significantes de esta serie no fijan una forma única, culminada, de la figura de 

Heracles sino que mobilizan una visión u otra, según la predisposición interpretativa del 

observador. La mirada que se centra en el patetismo icónico de las Imágenes y en los 

combates entre la superioridad romana vencedora (asociada a la figura de Heracles) frente 

a la brutalidad de los pueblos salvajes puede concebirlas como la versión culta de la misma 

iconografía del furor que se condice con la propaganda imperial; no obstante, la mirada 

que focaliza en la conceptualización del horror en las Imágenes, puede precisamente 

interpretar que la violencia atlética y racional de los héroes (Heracles) se distingue de la 



Ivana S. Chialva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 130 - 

violencia magnánima como puro furor (Heracles), exhibiendo a esta última como fuerza 

excenta de logismós. La presencia reiterada en las tres ekfraseis de la piel de león 

concentra ese doble matiz sofístico del coraje racional (thumós) y de la desmesura 

irracional (hybris) de la fuerza, significación dinámica que varía según el kairós, concepto 

nodular en el pensamiento sofístico. Atendiendo a este criterio, la figura del héroe griego, 

prototipo del poder imperial, se carga de una significación ideológica ambigua, 

contradictoria, aprobadora y reprobadora a la vez, que contiene en sí la civilización y la 

destrucción, y que muestra a ese poder en sus diversas imágenes posibles. 

 

 



FILÓSTRATO Y LA VIOLENCIA EN SUS IMÁGENES,  ¿PRÁCTICAS IMPERIALISTAS DE UN SOFISTA EN EL 
MEDITERRÁNEO ANTIGUO? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 131 - 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

EURÍPIDES. Heracles. Trad. M. C. Griffero. Buenos Aires, 1980. 

FILÓSTRATO EL VIEJO, FILÓSTRATO EL JOVEN, CALÍSTRATO. Imágenes. 

Descripciones. Trad. de Cuenca L.A. y Elvira, M.A.. Madrid, 1993. 

FILÓSTRATO EL VIEJO, FILÓSTRATO EL JOVEN, CALÍSTRATO. Heroico, 

Gimnástico. Descripciones de cuadros. Descripciones. Trad. F. Mestre. Madrid, 1996. 

FLAVII PHILOSTRATI.  Opera. Vol. II. Ed. Kayser, C.L. Leipzig, 1964. 

PLATÓN. Apología de Sócrates. Banquete. Fedro. Trad. J. Calonge Ruiz; M. Martínez 

Hernández; E. Lledó Íñigo. Barcelona, 1995.  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ADRADOS, F. Nueva sintaxis del griego antiguo. Madrid, 1992. 

BLANCHARD, M. Problemes du texte et du tableau: les limites de l´ imitation á l´ époque 

hellénistique et sous l´ Empire. In: CASSIN, B. Le plaisir de parler. París, 1986. Pg. 131- 

154.  

Borg, B. (Ed.) Paideia: The World of the Second Sophistic. Berlín, New York, 2004. 

BOWIE, E.; ELSNER, J. (Ed.) Philostratus. New York, 2009. 

BRYSON, N. Philostratus and the Imaginary Museum. In: GODHILL, Osborne, 1994. Pg. 

255- 283. 

GOLDHILL, S.; OSBORNE, R. (Ed) Art and text in ancient Greek culture. Cambridge, 

1994. 

HEIDEN, B. Laudes Herculeae: Suppressed savagery in the Hymn to Hercules, Virg. A. 

8.285-305. The American Journal of Philology, Vol. 108, No. 4, (Winter, 1987), pg. 661-

671. 

MORGAN, L. A yoke connecting baskets: Odes 3.14, Hercules and Italian unity. Classical 

Quarterly 55. 1, 2005. pp. 190- 203.  

NEWBY, Z.  Absorption and erudition in Philostratus' Imagines. In: BOWIE, E.; ELSNER, 

J. (Ed.) Philostratus. New York, 2009. pp. 322- 342. 

VON DEN HOFF, R. “Horror and amazement: Colossal mythological statue groups and 

the new rhetoric of images in late second and early third century Rome” In: BORG, 2004. 

Pg. 105- 129. 

 



 

 

UMA IMAGEM DO IMPERATOR TEODÓSIO I 

Mestranda Janira Feliciano Pohlmann
1
 

 

Este trabalho é fruto de reflexões levadas a cabo durante as aulas da Disciplina 

História, Imagens e Narrativa, ministrada pela Professora Dra. Rosane Kaminski no 

programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Paraná, no segundo 

semestre de 2010. Na pesquisa que desenvolvo em meu Mestrado procuro compreender de 

que maneira e com que intuito determinados autores tardo-antigos elaboraram imagens (em 

documentos escritos) de seus imperatores. Entre os autores que estudo, destaco o pagão 

Quinto Aurélio Símaco e o cristão Sulpício Severo. Já entre os governantes, Valentiniano I, 

Teodósio I e Magno Máximo, este último tido pelo contexto de Teodósio como um 

usurpador. 

A partir das leituras sugeridas pela orientadora desta disciplina História, Imagens e 

Narrativa, neste trabalho aventurei-me a incorporar em meus estudos outro tipo de imagem 

– uma “escultura” de Teodósio I – e analisar algumas articulações ocorridas entre esta obra 

e a sociedade de seu tempo. Elucido que em minhas considerações não tratarei a imagem 

pelos seus aspectos artísticos e sim como meio de informação, ou seja, pelo viés 

iconográfico, que privilegia o estudo dos “temas” ou “assuntos” representados nas 

imagens, conforme salienta (KERN, 1996: 100). Afinal, não me proponho a ser uma 

historiadora da arte. Lido com o material artístico como documento histórico, elemento de 

trabalho do historiador. 

 

- À volta de Teodósio I 

Como forma de esclarecimento, adoto o conceito de imagem por duas vias: aos 

moldes d’Arte poética de Aristóteles, imagem como mimese, ou seja, forma de 

conhecimento e experiência estética que desperta prazer ao se verificar a semelhança e o 

que ela representa; e imagem como “presença de uma ausência” (BELTING, 2005: 65), 

em sua função de evocar e substituir algo – ou alguém – que não está presente. 

Para que o texto a seguir faça sentido, proponho uma visita ao Anexo 1 deste 

trabalho antes do prosseguimento da leitura. 

                                                 
1
 Mestranda do Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Paraná, na linha de 

pesquisa “Cultura e Poder”, sob orientação do Prof. Dr. Renan Frighetto. Bolsista CAPES. Membro discente 

do Núcleo de Estudos Mediterrânicos (NEMED). Pesquisa atual: A propagação da humanitas romana pela 

figura imperial através das orationes de Quinto Aurélio Símaco Eusébio (século IV d.C.). 



Janira Feliciano Pohlmann 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 134 - 

Comecemos nossa análise. Assim como advertia Baxandal (2006: 31), não me 

proponho a explicar esta escultura, mas a tecer observações a respeito dela. Notas que me 

auxiliam na compreensão do contexto na qual foi forjada. 

A escultura não nos apresenta vestígios de cores. Somente relevos entalhados em 

granito rosa. Os personagens ocupam todo o plano de maneira bastante simétrica. Notamos 

um equilíbrio em toda a obra dividida horizontal e verticalmente. A faixa horizontal separa 

nitidamente indivíduos detalhadamente esculpidos (na parte superior da cena) de outras 

pessoas aglomeradas na parte inferior da obra. Podemos dizer, ainda, que uma linha 

vertical é demarcada por uma figura central: um homem mais alto que os demais e com 

características pictográficas também diferenciadas. Além estar no primeiro plano da obra, 

este indivíduo ocupa um lugar de destaque dentro da própria escultura, margeando por 

colunas, e foi representado com uma estatura mais alta do que a dos demais personagens.  

No centro do documento aqui analisado, observamos um indivíduo que parece estar 

em um camarote destinado a ele e seus “escolhidos”, provavelmente familiares. As colunas 

o destacam e separam do restante dos espectadores. Além de estar no centro da cena, está 

na linha da frente mesmo sendo o mais alto personagem ali representado.  

Outro realce em sua figura é a coroa de louros que carrega em sua mão direita. 

Premiação inspirada na mitologia grega e destinada aos vencedores de batalhas e jogos. 

Lembremos que a prerrogativa de laurear o vitorioso era do imperator romanorum. Logo, 

já temos pistas sobre a importância deste cidadão. 

Ao lado deste governante, porém fora da área do camarote, vemos pessoas vestidas 

com túnicas elaboradas, aspectos também sobressalentes nas vestimentas do imperator e 

daqueles que o acompanham. Notamos os detalhes das pregas nas roupas.  

Na parte inferior desta cena – uma suposta arquibancada – observamos um número 

maior de pessoas. Estas, representadas sem muitos detalhes. Mal conseguimos visualizar 

seus corpos; parecem uma grande massa de espectadores amontoados. Não há muitos 

pormenores nas esculturas dos indivíduos. Entretanto, percebemos alguns instrumentos 

musicais nas mãos das pessoas localizadas nas extremidades. Posicionadas na primeira fila, 

há grupos de pessoas em posições similares, o que nos remete a dançarinos executando 

coreografias no decorrer da cerimônia. 

Toda a cena está esculpida em pedra, mais exatamente em granito rosa, e faz parte 

de uma obra maior, um obelisco originalmente modelado no Egito para Thumose III, que 

 



UMA IMAGEM DO IMPERATOR TEODÓSIO I 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 135 - 

governou entre 1479 e 1425 a.C. O obelisco está muito bem conservado e preserva seu 

antigo lugar na cidade, não mais Constantinopla, é claro, mas Istambul.  

Erguido sob ordens de Teodósio em 390
2
, este era o monumento mais antigo de 

Constantinopla (como é, atualmente, o monumento mais antigo de Istambul). Fazia parte 

das esculturas centrais do Hipódromo e se localizava à frente do assento imperial 

(kathisma). 

Abaixo da cena descrita anteriormente, há uma inscrição, originalmente latina: 

Certamente era difícil de me conquistar, mas fui obrigado a obedecer a 

mestres serenos e portar suas palmas, uma vez que tiranos foram 

subjugados. Tudo cede a Teodósio e sua descendência eterna. Assim, 

conquistou e fui domado em dez dias, três vezes. Quando Próculo foi juiz, 

fui alçado para a cimeira dos ventos.
3
     (A imagem da inscrição pode ser 

observada no Anexo 2) 

 

Para a sorte de nossos estudos – ou conforme o acaso de Georges Duby –, o 

“depoimento do próprio” obelisco nos forneceu o nome do governante em destaque na 

cena estudada: Teodósio. Mas qual deles? Continuemos a leitura do documento. Segundo 

este registro, Teodósio havia controlado os conflitos tirânicos que pululavam aquele 

contexto. O universo romano dos séculos III e IV foi marcado por constantes usurpações 

do poder imperial romano. As diversas conjunturas de “crises” nas esferas política, 

econômica e cultural, bem como a constante pressão externa que ameaçava a ciuilitas 

(grosseiramente traduzida como “civilidade”) romana, fizeram com que os imperatores se 

sucedessem continuamente, vítimas de golpes que expunham a fragilidade da própria 

figura imperial e, consequentemente, da pretensa hegemonia romana (SILVA, 2006: 201). 

Entre 284 e 395 estabeleceu-se no imperium romanorum vinte e dois movimentos de 

“usurpadores”, ou seja, de indivíduos que se contrapuseram aos “legítimos” imperatores 

(SILVA, 1996: 91). Em grande parte dos documentos oficiais, os usurpadores eram 

revestidos por vícios, pois tentavam lesar o legítimo representante do imperium e a própria 

ordem dos romanos. Logo, não estranhemos por eles carregarem a alcunha de tiranos.  

                                                 
2
 As datas apresentadas neste projeto referem-se à época posterior ao nascimento de Jesus Cristo, por isso, 

não lançarei mão continuamente da expressão "d.C.". Quando se fizer necessário destacar algum 

acontecimento anterior a Cristo, enfatizarei com o enunciado "a.C.". 

3
 A versão trazida no corpo do texto foi traduzida por mim. Segue a inscrição latina: 

DIFFICILIS QVONDAM DOMINIS PARERE SERENIS 

IVSSVS ET EXTINCTIS PALMEM PORTAR TYRANNIS 

OMNIA THEODOSIO CEDVNT SOBOLIQVE PERENNI 

TER DENIS SIC VICTVS EGO DOMITVSQVE DIEBVS 

IVDICE SVB PROCLO SVPERAS ELATVS AD AVRAS 



Janira Feliciano Pohlmann 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 136 - 

O registro escrito ainda traz outra informação essencial: “fui domado em dez dias, 

três vezes. Quando Próculo foi juiz, fui alçado para a cimeira dos ventos.” Portanto, o 

obelisco foi erguido por um Teodósio que tinha Próculo como um de seus juízes. A partir 

destas palavras, finalmente, conseguimos identificar com certeza a pessoa de Teodósio I. 

Conforme a mensagem grafada em baixo relevo no obelisco, Teodósio fora capaz 

de solucionar os problemas com os tiranos, afinal, “tudo [cedia] a Teodósio”, mais que 

isso, tudo cederia aos seus descendentes. O que representava, então, a grandiosidade de um 

antigo obelisco submetido ao imperador? Algumas respostas para esta questão deverão ser 

estudadas por mim em trabalhos posteriores. Mas este não é o momento. Voltemos a 

primeira imagem mencionada neste texto. 

 

- Teodósio entre símbolos e poder 

De origem hispana, em 390 (ano em que o obelisco foi erguido em Constantinopla), 

Teodósio governava quase toda a parte ocidental do imperium romanorum, após a vitória 

sobre o usurpador Magno Máximo ocorrida na Batalha de Aquileia em 388. Toda a parte 

oriental do imperium estava também sob seu domínio e de seu filho Arcadio (proclamado 

Augusto em 383).  

O objeto de análise selecionado neste trabalho, narra por meio de figuras, que tem 

como foco determinado imperator, uma comemoração. Para ser mais exata, uma 

premiação a mais um vencedor dos jogos realizados no Hipódromo de Constantinopla. 

Cabia ao imperator laurear o vitorioso. Por isso, Teodósio I tem em sua mão direita uma 

coroa de louros. A localização do obelisco – Hipódromo de Constantinolpa – nos permite 

afirmar a respeito do evento narrado na imagem.  

A cena possui caráter perfomático, carregado de artificialidade. Foi escolhido um 

instante para ser representado e fabricar determinada imagem imperial. Esta, por sua vez, 

somente seria aceita, ou seja, compreendida socialmente, quando estivesse em 

conformidade com a linguagem daquela sociedade. Em uma “pose” feita para ser admirada 

pelos olhos do observador, o governante – em primeiro plano – exibe o grande símbolo da 

vitória de um competidor: a coroa de louros. Era prerrogativa imperial a coroação do 

vencedor. Neste momento, o poder imperial era visto e ritualmente sentido em toda sua 

pompa. 

Podemos fazer um paralelo entre grandes símbolos arquitetônicos do Império 

Bizantino: enquanto Santa Sofia era o coração da vida religiosa de Constantinopla, no 



UMA IMAGEM DO IMPERATOR TEODÓSIO I 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 137 - 

Hipódromo pulsavam as atividades civis da Capital do Império. As corridas de bigas eram 

jogos muito populares desde o período helenístico. Herdadas pelos romanos e bizantinos, 

essas corridas eram eventos que congregavam vários grupos sociais em um mesmo espaço 

físico. Embora, este “grande espaço” fosse construído de maneira a segregar cada um 

destes grupos. Todos estão representados de frente, na mesma proporção, com um padrão 

que se repete e não indica características individuais. Estas são reservadas à figura do 

imperator. Como bem notamos na imagem analisada neste trabalho: as arquibancadas 

inferiores são destinadas aos músicos, dançarinos e outros espectadores; enquanto na parte 

superior da escultura vemos o imperator e alguns escolhidos desfrutar de um camarote 

exclusivo – um lugar extremamente privilegiado em meio às arquibancadas superiores que 

já eram um recanto especial. 

O aspecto religioso (e cristão) era marcante no Império Romano Oriental. Os 

bizantinos viam a eles próprios como protetores da cristandade. Talvez por este motivo, os 

imperadores de Bizâncio preferissem as carreiras de bigas aos jogos gladiatórios, tão 

menosprezados pela maior parte dos cristãos, embora as próprias carreiras também fossem 

motivos de discórdias dentro da cristandade. Do ponto de vista de alguns cristãos estes 

jogos provocavam despesas e embates desnecessários que prejudicavam o correto governo. 

O conjunto de idéias de origem romana que diziam respeito ao poder imperial 

mesclou-se com correntes cristãs e helenísticas, o que produziu uma ideologia bizantina. O 

governante, tido como o escolhido para representar Deus na terra, propagava seu poder 

com as grandes construções e com o embelezamento da Capital. As mais elaboradas 

cerimônias necessitavam contar com a presença do imperator e de seu séquito (algumas 

vezes esta presença era física, outras, por meio de imagens). Estas ocasiões propiciavam 

uma verdadeira projeção do poder. Eram repletas de verdades inquestionáveis da soberania 

imperial e de eternos gestos simbólicos – como a coroação do vencedor das corridas de 

bigas. Estes pomposos rituais transmitiam mensagens de poder sobre a sociedade e, ao 

mesmo tempo, reforçavam a capacidade de governar do imperator.  

As imagens do governante se faziam presente em todos os locais onde se exercia a 

autoridade pública. Portanto, percebemos estas imagens como a “presença de uma 

ausência” (BELTING, 2005: 65), neste caso não relacionado com a morte, conforme 

aponta Hans Belting, mas com alguém que não pode ser visto a todo momento, afinal, nos 

referimos ao governante do Império Romano, o homem mais importante do mundo 

romano. Contudo, este indivíduo deve ser lembrado e respeitado por todos, a todo instante.  



Janira Feliciano Pohlmann 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 138 - 

Os jogos do Hipódromo fascinavam o homem bizantino e o centro deste evento, 

como percebemos na escultura do Obelisco de Teodósio era o governante. Além de ser um 

entretenimento, eram uma das poucas oportunidades dos romanos orientais verem o 

imperator – quer fosse via imagem pictórica, quer fosse a figura física do governante. 

Fundamentados neste documento visual, conseguimos identificar a figura imperial a 

partir de seu ethos próprio observado em suas vestimentas, posicionamento da cena (seja 

seu enquadramento ou pela sobreposição dos planos) e outros símbolos de poder daquele 

contexto. Lembremos que, naquele momento, não havia uma identidade associada a um 

indivíduo. Os traços individuais se diluíam perante os gestos, as vestimentas e os signos 

que notificavam o grupo. Um exemplo disso são as moedas, nas quais as faces de todos os 

imperatores são parecidas. Portanto, para reconhecermos este governante como sendo 

Teodósio I, contamos com a análise de outro documento: uma inscrição latina. A 

representação formal, então, nos permite identificar Teodósio. Neste caso, os 

“esquematismos” da obra ganham ênfase em detrimento do naturalismo. A analogia era 

produzida artificialmente, com fins simbólicos, sempre associada à linguagem. Idéia que 

nos remete as noções de Aumont. Para ele, a imagem é utilizada e compreendida em 

virtude de convenções sociais, baseadas na existência da linguagem. A analogia, portanto, 

refere-se ao visual, à realidade visível, às aparências, em detrimento do realismo, vinculado 

a informação ligada à imagem, ou seja, à compreensão (AUMONT, 1993: 206 – 207). 

Em um contexto em que características precisas separavam cada grupo dos outros, 

as formas eram mais importantes do que os conteúdos, ou seja, não importava tanto “o que 

era”, mas como se apresentava: um imperator. Por isso, podemos afirmar que a cena é 

representativa da cultura do período tardo-antigo. E nos auxilia a compreender os valores 

daquele período, pois a estrutura da imagem os expressa, ao mesmo tempo em que também 

ajudava a gerá-los e perpetuá-los. Um processo histórico no qual a pompa e o brilho se 

destacavam na construção de símbolos identitários e aproximavam saber e poder. 

A escultura do Obelisco desempenhava o papel de fundamentar a comunicação e a 

propaganda imperial. Logo, era um verdadeiro instrumento de poder. Não, apenas, um 

documento que retratava uma determinada realidade política, social e cultural. Era um 

instrumento de construção e consolidação de um modelo político-ideológico que fortalecia 

o poder do imperator.  

 

- Conclusões parciais 



UMA IMAGEM DO IMPERATOR TEODÓSIO I 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 139 - 

Se não tivéssemos nenhum outro registro para identificar este homem como o 

imperator Teodósio I, certamente teríamos todas as condições de caracterizá-lo como um 

imperator romanorum, devido aos elementos apresentados na imagem pictórica. A 

vestimenta, a coroa de louros na mão, sua localização na cena são alguns traços que 

prevalecem em nossa lembrança visual – é possível supor que fosse um esquema presente 

na lembrança das pessoas daquela época. Estes signos remetem a uma figural diferenciada: 

o governante. Portanto, a imagem é “totalmente” construída quando há o encontro da 

imagem pictórica (ou meio) com a percepção do observador. 

Como estudiosa da Antiguidade Tardia, tenho algum conhecimento a respeito do 

período no qual a escultura foi talhada, sobre Teodósio I e o poder imperial. Estes saberes 

prévios auxiliaram-se demasiadamente nas observações levadas a cabo neste trabalho. 

Entretanto, confesso que este tipo de análise (de uma imagem visual) proporcionou-me um 

outro olhar sobre este governante. Os documentos escritos com os quais costumo trabalhar 

trazem a luz um imperator envolto em situações econômicas, militares e administrativas. 

No trabalho aqui iniciado, consegui perceber outra face da demonstração do poder 

imperial. 

Em uma sociedade composta em sua maioria por analfabetos, na cena aqui 

analisada, Teodósio fez questão de exaltar seu poder e sua presença pela via do 

entretenimento, das ações que podemos considerar “civis”. Afinal, quanto maior sua base 

de apoio, mais fácil seria resistir perante os constantes questionamentos de poder 

empreendidos pelos usurpadores e as demais ameaças à figura imperial. O instante 

representado na cena, codificado através de convenções, códigos e simbolismos, fabricou 

perfeitamente uma imagem na qual o imperator se integrava a sociedade a qual liderava, 

mas também com a qual convivia e se relacionava a fim de manter seu poder e destacar sua 

figura dos demais homens daquele contexto.  

Neste ínterim, percebemos que a escultura analisada relaciona arte e técnica. A 

técnica, mesclada com informações sociais e políticas, impulsionava a arte a ser vista como 

parte das relações do homem com seu cotidiano, com sua vida. Por isso, a cena com 

Teodósio é representativa da arte do período tardo-antigo. Uma arte que não se destinava 

ao âmbito estático, contemplativo. Ao contrário, fazia parte das práticas diárias, como 

elemento essencialmente integrante e fomentador de uma cultura que construía imagens de 

seus governantes através de diferentes suportes. Imagens que, mesmo idealizadas, 



Janira Feliciano Pohlmann 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 140 - 

respondiam às demandas do momento e “cabiam” corretamente naquela sociedade que 

constantemente clamava por elas. 

 

 

 



UMA IMAGEM DO IMPERATOR TEODÓSIO I 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 141 - 

DOCUMENTAÇÃO IMAGÉTICA 

Obelisco de Teodósio: 

1ª Imagem 1.  Disponível em: < http://www.livius.org/a/turkey/istanbul/istanbul_ 

hippodrome_spina_obelisk_pedestal_se1.JPG>    Acesso em: 02/11/10 

2ª Imagem. Disponível em: <http://www.livius.org/a/turkey/istanbul/istanbul_ 

hippodrome_spina_obelisk_pedestal_se9.JPG >   Acesso em: 02/11/10. 

 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

ARISTÓTELES. Arte Poética. In: Arte Retórica e Arte Poética. Rio de Janeiro: Ediouro, 

s/d. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

AUMONT, Jacques. A parte da imagem. In: A imagem. Campinas-SP: Papirus Editora, 

1993, pp. 197 – 258. 

BAXANDAL, Michel. Padrões de intenção: a explicação histórica dos quadros. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

BELTING, Hans. Por uma antropologia da imagem. In: Concinnitas, Rio de Janeiro: 

UERJ, vol. 1, n. 8, 2005, pp. 64 – 78. 

BRAVO, Gonzalo. Historia del mundo antiguo: una introducción crítica. Madri: Alianza 

Editorial, S.A., 2005. 

KERN, Maria Lúcia Bastos. In: A imagem visual na nova história e história da arte. Porto 

Alegre: Porto Arte. v. 7, n. 13, nov. 1996, pp. 97 – 109. 

McCORMICK, M. O imperador. In: CAVALLO, G. (org.). O Homem Bizantino. Tradução 

portuguesa: Maria Bragança, Editorial Presença, Lisboa, 1998, pp. 219-239. 

VRYONIS, Speros. Bizâncio e Europa. Lisboa: Editorial Verbo, s/d. 

 



Janira Feliciano Pohlmann 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 142 - 

ANEXO 1 

 

 

Obelisco de Teodósio – Imagem a sudeste: Kathisma e inscrição latina. 

 

 

 



UMA IMAGEM DO IMPERATOR TEODÓSIO I 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 143 - 

ANEXO 2 

 

 

Obelisco de Teodósio – Imagem a sudeste: Kathisma e inscrição latina.  

Disponível em: <http://www.livius.org/a/turkey/istanbul/istanbul_hippodrome 

_spina_obelisk_pedestal_se9.JPG>   Acesso em: 02/11/10 



IMPERIALISMO E DIVERSIDADE CULTURAL: UM OLHAR SOBRE A 

EXPERIÊNCIA IMPERIALISTA ROMANA NA JUDÉIA 

Prof. Mestrando Junio Cesar Rodrigues Lima 

 

Pela primeira vez, a história e a cultura do imperialismo podem 

agora ser estudadas não de maneira monolítica, 

descompartimentalizada, sem separações ou distinções 

reducionistas (SAID, 1999, p. 22). 

 

Apesar do longo processo de centralização política e conquista militar, o Império 

Romano não tinha como característica a homogeneidade cultural. O Império era 

formado por sociedades distintas, com interesses e tradições culturais particulares que 

exigiam de Roma um tratamento diferenciado e eficiente para cada região. 

A ocupação da Judéia por Pompeu em 63 a.C. e a legislação de Cesar em 44 a.C. 

inauguraram uma série de medidas que, através das relações de poder estabelecidas 

entre os romanos e a sociedade judaica, serve como fundamento para uma perspectiva 

sobre a prática imperialista no mundo antigo que dê conta também da diversidade 

social, política e cultural dos povos conquistados. Este tipo de abordagem foi 

gradativamente construído através da historiografia. 

Com o surgimento dos Estados nacionais, o Império Romano, apesar de sua 

diversidade social, política e cultural, foi interpretado a partir da necessidade de se 

justificar  a missão civilizadora do colonizador europeu, 

 

“O Império Romano, antes emulado pela diversidade de povos, línguas e 

costumes, passou a ser tomado como um protótipo do nascente Estado 

nacional, como um projeto político em torno da unidade cultural, no plano 

interno, com uma missão civilizadora, em relação aos povos e grupos 

humanos externos. Estes poderiam ser subjugados, mas, também, até certo 

ponto, absorvidos” (FUNARI, 2010). 

 

Assim, o conceito de imperialismo neste período foi diretamente influenciado 

pelas concepções positivistas da História, ou seja, abordar a prática imperialista romana, 

segundo a historiografia dos séculos XVIII e XIX, significava trabalhar em termos de 

assimilação e de aculturação, da passagem da barbárie para a civilidade. Cabia a 

sociedade conquistada se submeter passivamente ao conquistador/benfeitor e a sua 

cultura. Mas, conforme afirma Edward Said, “o contato imperial nunca consistiu na 

relação entre um ativo intruso ocidental contra um nativo não ocidental inerte ou 



Junio Cesar Rodrigues Lima 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 146 - 

passivo; sempre houve algum tipo de resistência ativa e, na maioria esmagadora dos 

casos, essa resistência acabou preponderando” (SAID, 1999, P. 12). 

Embora Said se refira as práticas imperialistas modernas, a ideia de resistência 

ativa nos permite observar que a história dos judeus durante o domínio romano também 

apresenta indícios de resistência devido a uma preocupação ideológica com a identidade 

judaica que, por sua vez, estava entrelaçada com os interesses dos diversos segmentos 

sociais, políticos e religiosos da comunidade judaica. 

Ao analisar a historiografia do século XIX, Mendes entende que, neste período, 

foi construída uma definição de império como “a política expansionista e 

incorporadora, empreendida por Estados, que passavam a exercer por conquista a 

soberania sobre ampla extensão territorial”. Segundo ela, esta definição remete a 

noção de impérios como fenômenos eminentemente políticos. Em contrapartida, ela se 

propõe a definir império como “uma categoria analítica, estabelecendo-se hipóteses e 

generalizações explicativas que permitam observar a diversidade, a pluralidade e a 

singularidade dos processos ou das práticas imperiais (...)” (MENDES, 2005, P.19).  

Norberto Luiz Guarinello, ao dissertar sobre este assunto, afirma que o processo 

de formação do imperialismo romano não pode ser comparado com os imperialismos 

modernos, nem tampouco entendido nos mesmos termos dos Estados nacionais. 

Em primeiro lugar, a própria definição de Império e imperialismo, segundo ele, 

se refere a termos distintos. Imperialismo se trata de uma ação, política ou econômica, 

de expansão ou dominação de um Estado sobre outros. Já, “Império é um Estado, por 

vezes o resultado da ação imperialista, mas que não se confunde com esta” 

(VENTURA, 2006, P. 14).  

Mendes, concorda com Guarinello e entende que o conceito de imperialismo 

está diretamente relacionado a ação de pensar, colonizar, controlar terras, que não são as 

suas, são distantes, habitadas e pertencentes a outros povos: 

 

“É a prática, a teoria e as atitudes de um centro metropolitano dominante, 

governando um território distante. Pode ser alcançado pela força, pela 

colaboração politica, por dependência econômica, social e cultural. É a 

criação dinâmica específica da dependência, que sobrevive em determinadas 

práticas econômicas, políticas, sociais e ideológicas, ou seja, em uma esfera 

cultural geral” (MENDES, 2005, P. 21). 

 

Em segundo lugar, o Império Romano, apesar de ser uma unidade política de 

grande complexidade, conforme afirma Guarinello, nunca se constituiu como um Estado 



IMPERIALISMO E DIVERSIDADE CULTURAL: UM OLHAR SOBRE A EXPERIÊNCIA IMPERIALISTA ROMANA 
NA JUDÉIA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 147 - 

nacional segundo o conceito moderno. Norberto aponta como principal diferença, entre 

as duas concepções, a heterogeneidade das relações de poder devido a profunda 

diversidade social, política e cultural do Império Romano; o que resultou na ausência de 

uma sociedade civil claramente identificada, onde o poder não se repartia 

homogeneamente sobre o território que, por sua vez, agrupava sociedades distintas. 

  

“O Império estendia-se por dezenas de povos e comunidades que 

preservavam suas tradições culturais, alimentares, familiares, suas roupas e 

suas moradias, seus modos de enterrar os mortos, suas crenças religiosas, 

em suma, suas culturas particulares” (VENTURA, 2006, P. 16). 

 

Neste universo marcado pela diversidade social, política e cultural entre 

dominadores/dominados e dominados/dominados, se situava a comunidade judaica, 

oriunda de uma sociedade com sérias restrições quanto a alimentação, as práticas 

religiosas e a associação com outros povos; situação esta que resultou em conflitos de 

interesse, afetou as relações de poder entre romanos e judeus, contribuiu para duas 

guerras entre eles e nos permite um olhar alternativo sobre a prática imperialista no 

mundo antigo, sem desconsiderar o fato de que, conforme aponta Said, devido ao 

imperialismo, todas as sociedades do Império Romano estavam mutualmente 

imbricadas; todas eram híbridas, heterogêneas, extremamente diferenciadas e sem 

qualquer monolitismo (SAID, 1999, P. 28). 

Parafraseando E. H. Carr, Lynn Avery Hunt afirma que “quanto mais culturais 

se tornarem os estudos históricos, e quanto mais históricos se tornarem os estudos 

culturais, tanto melhor para ambos” (HUNT, 1992, p. 29). Hunt entende que, assim 

como a história, nas décadas de 1950 e 1960, gradativamente avançou para o social, 

dialogando com a sociologia; nas décadas de 1970 e 1980 os historiadores marxistas e 

dos Annales direcionaram seus interesses para as práticas culturais, aproximando-se da 

antropologia e da teoria da literatura. Para Lynn Hunt, a obra de Thompson sobre a 

classe operária inglesa, onde ele se dedica ao estudo das “mediações culturais e 

morais”, bem como, o interesse dos marxistas pela linguagem, principalmente pela 

tradição ideológica do discurso fortalecem a ideia de aproximação dos historiadores 

marxistas do estudo das práticas culturais. 

Quanto aos historiadores dos Annales, analisando conceitos de Roger Chartier e 

Jacques Revel, Hunt diz que 

 



Junio Cesar Rodrigues Lima 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 148 - 

“as relações econômicas e sociais não são anteriores às culturais, nem as 

determinam; elas próprias são campos de prática cultural e produção 

cultural – o que não pode ser dedutivamente explicado por referência a uma 

dimensão extracultural da experiência” (HUNT, 1992,  P. 9). 

 

Assim, ao se debruçar sobre sua documentação, o historiador precisa levar em 

conta que os documentos que descrevem ações simbólicas do passado possuem caráter 

intencional e estratégico. Por isso, os historiadores da cultura devem criar suas próprias 

estratégias para lê-los (HUNT, 1992, 18). Analisando Michel de Certeau, Robert 

Chartier ainda afirma que todo texto é o produto de uma leitura, uma construção do seu 

leitor; 

“este não toma nem o lugar do autor nem um lugar de autor. Inventa nos 

textos uma coisa diferente daquilo que era a intenção deles. Separa-os da 

sua origem (perdida ou acessória). Combina os seus fragmentos e cria o 

desconhecido no espaço organizado pela capacidade que eles possuem de 

permitir uma pluralidade indefinida de significações” (CHARTIER, 2002, p. 

61).  

 

A necessidade, apontada por Certeau/Chartier, de se criar estratégias de leitura, 

nos remete a afirmação de Eni Orlandi de que todo dizer é ideologicamente marcado – 

“não há discurso sem sujeito e não há sujeito sem ideologia: o indivíduo é interpelado 

em sujeito pela ideologia e é assim que a língua faz sentido”. É na língua que a 

ideologia
1
 se materializa, por isso, “o discurso trata-se de um objeto sócio-histórico em 

que o lingüístico intervém como pressuposto” (ORLANDI, 2003, p. 17). Assim, o lugar 

a partir do qual o sujeito fala é constitutivo do que ele diz, pois o sujeito discursivo 

funciona pelo inconsciente e pela ideologia. E é neste ponto que a história política e a 

cultura começam a demonstrar interesses em comum. 

Nos últimos 20 anos, os novos historiadores políticos se concentraram tanto na 

natureza do sistema político, enquanto expressão das relações de poder, quanto na 

cultura e ideias políticas” (CANNADINE, , P. 67), contrariando um tipo de abordagem 

que se alinhava com as concepções positivistas da história. Uma história política 

adequada, diz Susan Pedersen, em seu ensaio “Que é a História Política Hoje”, precisa 

abordar a liderança política - seja ela exercida por partidos ou indivíduos, a estrutura e o 

alcance coercivo do Estado e a natureza e sustentáculos das afirmações de legitimidade. 

 

                                                 
1 Menners entende que o sistema ideológico ou ideologia de qualquer sociedade consiste em todas as suas 

crenças, filosofias, valores e conhecimento científico. Segundo ele, essa ideologia não está confinada a 

nehuma instituição particular ou à principal ordem institucional dessa sociedade (MENNERS, 1975, 

p.137). 



IMPERIALISMO E DIVERSIDADE CULTURAL: UM OLHAR SOBRE A EXPERIÊNCIA IMPERIALISTA ROMANA 
NA JUDÉIA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 149 - 

“Os processos e desenvolvimento políticos, e o modo como 

esses desenvolvimentos influenciam e constrangem os homens e 

mulheres individuais, só poderão ser inteiramente 

compreendidos se tomarmos em consideração, além da 

liderança e ideias políticas, as estruturas institucionais e 

estatais” (CANADINNE, , P. 72-73). 

 

Este tipo de abordagem deve incluir também o estudo da estrutura, alcance e 

práticas do Estado, considerando, ainda, um contexto global. Pedersen entende que a 

análise da rede de relações políticas e econômicas globais que envolvem todas as nações 

ajudam a compreender melhor a natureza e funcionamento das instituições e práticas 

politicas e a corrigir algumas distorções e defeitos que afetam tanto a história da “alta 

política” como a “nova” história política. 

Gil Pujol, em seu ensaio “La historia política de la Edad Moderna europea, hoy: 

Progresos y minimalismo”, afirma que a história política é também social e cultural, ou 

seja, a nova história política deve insistir no fator pessoal dentro e fora das instituições. 

Com isso, ao abordar   politicamente as práticas imperialistas no mundo antigo, no 

nosso caso, entre o Império Romano e a Judéia, o historiador deve se ocupar, por 

exemplo, com as relações de patronato e clientela – tanto do ponto de vista do patrão 

quanto do cliente, os intermediários, escravos, libertos, grupos de elite, as redes de 

influência e todo um mundo de mediações e interesses pessoais entre governantes e 

governados, capital e territórios. A presença dos organismos oficiais, segundo ele, pode 

ser detectada através destes múltiplos âmbitos políticos e sociais (BARROS, 1995, 

P.196-208). 

Partindo das informações acima elencadas, do direcionamento da história para a 

cultura e, principalmente, objetivando a construção de uma grade de leitura das relações 

políticas entre o Império Romano e a sociedade judaica no século I d.C. através da 

análise das diversas culturas políticas, nas suas perspectivas míticas e imaginárias, na 

sua tradição doutrinária e ideológica, na sua relação com memória, os símbolos, os ritos 

e as liturgias políticas, somos levados aos seguintes questionamentos: Quais foram os 

interesses de Roma na Judéia? Ao efetivar a ocupação, os romanos obtiveram alguma 

vantagem comercial ou econômica que caracterizasse a ação na região como uma 

prática imperialista? Existem indícios de interação social, política e cultural entre o 

Império Romano e a sociedade judaica do século I d.C.? 

A Palestina tem forma de um trapézio, cujas bases medem 50 e 100Km, para 

uma altura 220Km. A oeste é limitada pelo Mediterrâneo e a leste pelo Vale do Jordão. 



Junio Cesar Rodrigues Lima 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 150 - 

As chuvas caem praticamente entre novembro e março, e em pequena quantidade em 

outubro e abril. O verão é totalmente seco. Embora o solo seja pobre em argila, o 

trabalho de irrigação pode aclimatar a região. 

A base da alimentação era o trigo, cultivado por toda parte, principalmente na 

Galiléia que produzia muito mais do que consumia e armazenava grandes quantidades 

do produto, precavendo-se contra a fome e abastecendo a Judéia. A cevada substituía o 

trigo em caso de escassez. As figueiras também eram consideradas essenciais para a 

alimentação. A produção de figos era tão consistente que se exportava para Roma. 

Exportava-se ainda óleo para o Egito e para a Síria. Grande era a quantidade de oliveiras 

na região. Por toda parte poderia ser encontrada a vinha. O vinho era indispensável nas 

festas religiosas judaicas e para o cotidiano dos judeus, além de ser muito apreciado 

pelos romanos. 

Entre as mais variadas frutas, verduras ou legumes estavam o alface, lentilhas, 

ervilhas, agrião, maças, tâmaras, romãs, nozes, dentre outros produtos que foram 

utilizados para abastecer Roma. A pecuária estava associada às ovelhas e carneiros e 

objetivavam mais o abastecimento do templo de Jerusalém que o consumo popular. A 

pesca era intensa no Mar Mediterrâneo, Rio Jordão e no Lago de Tiberíades. O sal, 

indispensável para a conservação dos alimentos, poderia ser extraído do Mar Morto. A 

tecelagem estava dividida entre a Judéia, grande produtora de lã, e a Galiléia que, por 

causa da sua posição estratégica atravessada por uma das rotas da índia, especializou-se 

na seda chinesa e no linho. Cobertores, tapetes e outros produtos eram exportados para 

Roma. 

Os judeus também tinham excelentes relações comerciais com o Egito, Líbano, 

Arábia e a Síria, servindo como rota comercial terrestre entre essas regiões. Dominar a 

Palestina significaria, então, ter a possibilidade de aumentar consideravelmente os 

ganhos através da aplicação de tributos, pois, se tratava de uma região de passagem por 

onde circulavam soldados, comerciantes, mensageiros, diplomatas, dentre outras figuras 

importantes para as interações sociais, políticas e culturais das sociedades 

mediterrâneas. 

Além das vias terrestres, na região também havia portos importantes que 

facilitavam a comunicação e o transporte de mercadorias e pessoas. Nas grandes cidades 



IMPERIALISMO E DIVERSIDADE CULTURAL: UM OLHAR SOBRE A EXPERIÊNCIA IMPERIALISTA ROMANA 
NA JUDÉIA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 151 - 

ainda existiam profissionais ligados a carpintaria, fiação e tecelagem, padaria, barbearia, 

carregadores de água, dentre outros especialistas
2
. 

A Palestina, quer seja por motivos econômicos, políticos ou estratégicos foi 

objeto de desejo de vários impérios da antiguidade. Foi dominada pelos assírios (733 

a.C.), babilônios (588 a.C.), persas (539 a.C.), ptolomeus (323 a.C.) e selêucidas (198 

a.C.). Passou por um breve momento de independência política sob a dinastia asmonéia 

até a ocupação romana na região. 

No século I a. C., Roma atingiu quase a totalidade de seu território e foi marcada 

por uma explosão demográfica. Norbert Rouland registra que a cidade estava 

superlotada, cerca de 71.500 habitantes por quilômetro quadrado. Problemas de 

moradia, locomoção, abastecimento, se tornaram comuns na vida da Urbs (ROLAND, 

1997, P. 245). 

A cidade estava tão cheia que a aristocracia começou a sair para as chamadas 

vilas localizadas na periferia, que a princípio eram utilizadas esporadicamente. Com o 

aumento da Plebe aumentaram também as possibilidades de lucro através da 

especulação imobiliária e laços de clientela. 

Uma tirania do dinheiro surgiu. Através da guerra, a aristocracia aumentava seus 

ganhos e fortalecia seu poder. Rouland, fala sobre a “clientelização da conquista”, todo 

território conquistado era um cliente em potencial. Segundo ele, “Pompeu, após a 

conquista da Judéia, orgulhava-se de haver depositado 480 milhões de sestércios nas 

burras estatais e elevado os impostos arrecadados por Roma de 200 para 540 milhões 

se sestércios” (ROLAND, 1997, P. 246). O trabalho servil, que também poderia ser 

utilizado como moeda,  crescia a passos largos. Entretanto, lutas políticas internas e 

alguns inimigos externos como o Império Parto ainda ameaçavam o poder da República. 

Os romanos, desde seus primórdios, conforme aponta Roland, nunca foram 

muito ligados a produção agrícola. Sua atividade sempre esteve associada a pecuária e 

posteriormente, sob influência dos Etruscos, ao comércio. Roma costumava importar 

produtos agrícolas de outras regiões. Assim, a alimentação da cidade dependia de suas 

relações com outros Estados. Dominar o comércio do Mediterrâneo significava obter 

produtos com baixo custo e lucrar com a comercialização. Daí surgem algumas 

hipóteses quanto aos interesses romanos na Judéia: a terra, o abastecimento, o comércio, 

as relações de clientela e a tributação. 

                                                 
2 SILVA, Andréa Cristina Frazão da. A Palestina do século I d.C. Disponível em: 

<http://www.ifcs.ufrj.br/~frazao/palestina.htm>. Acessado em: 23/04/2011. 



Junio Cesar Rodrigues Lima 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 152 - 

Ao ocupar a Judéia, Roma impediria o avanço do Império Parto para o 

Mediterrâneo, protegendo assim, a Síria e a Ásia Menor, exímias produtoras de metais, 

cereais, grão, seda, dentre outros produtos de extrema necessidade para a Urbs e de 

grande valor comercial nas regiões mediterrâneas. Como, em 63 a. C., o Egito ainda não 

tinha sido anexado, apesar da existência de relações comerciais antigas entre romanos e  

egípcios, a ocupação da Judéia proporcionaria aos romanos uma farta produção de 

vinho, trigo, seda, legumes e outros produtos  consumidos pela aristocracia romana. Ao 

fim e ao cabo, a ocupação favoreceria os romanos em diversos aspectos: Roma teria um 

aumento na arrecadação tributária; a plebe teria pão; a aristocracia, acesso aos produtos 

que representavam status; terras seriam distribuídas; os patrícios teriam mais clientes; o 

Império Parto seria contido e o Mediterrâneo preservado; e Roma estaria ainda mais 

perto do Egito. Considerando o momento social, político e econômico que Roma estava 

atravessando, a ocupação parecia ser inevitável. Pompeu simplesmente utilizou a 

fragilidade política que envolvia a disputa entre Hircano e Aristóbulo para assumir o 

controle de um território que já devia estar nos planos de Roma.  

Segundo Moses Finley, um Estado pode ser considerado como imperialista se 

exerceu em algum momento a autoridade sobre outros Estados, comunidades ou povos, 

objetivando qualquer benefício ou vantagem, independentemente de serem elas oriundas 

de motivações econômicas (FINLEY, 1978, P. 56). Assim, pode-se dizer que a 

ocupação da Judéia pelos romanos tem como elemento desencadeador um tipo de 

prática imperialista característico da Antiguidade. 

A ocupação da Judéia em 63 a.C., se tratou do marco de início oficial da 

administração política romana na região; entretanto, os romanos tinham o costume de 

utilizar as lideranças locais para governar os territórios ocupados. No caso da Judéia, 

Pompeu e, posteriormente, Júlio Cesar, conduziram Hircano ao poder acumulando 

função política e religiosa através do sumo-sacerdócio. Mas, seguindo a política de 

fragmentação do poder, logo Cesar nomeou Herodes como rei da Judéia e seu 

procurador. Herodes governou a Judéia de 37 a 4 a.C., entretanto, após sua morte, a 

região passou a ser governada por seus filhos: Herodes Arquelau que governou a Judéia, 

Samaria e Induméia; e Herodes Antipas, que administrou a Galiléia e a Peréia. 

A partir de 6 d.C., a região outrora governada por Arquelau foi entregue a 

administração direta dos procuradores romanos. Entretanto, as questões internas da 

comunidade judaica, mesmo neste período, continuaram sendo resolvidas pelo Sinédrio. 



IMPERIALISMO E DIVERSIDADE CULTURAL: UM OLHAR SOBRE A EXPERIÊNCIA IMPERIALISTA ROMANA 
NA JUDÉIA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 153 - 

As relações de poder entre romanos e judeus, após a ocupação, mesmo com a política de 

fragmentação do poder romana, sempre foram tensas e muito delicadas, principalmente, 

por causa da religião e da imposição tributária. O censo de Quirino em 6 d.C. aumentou 

a taxa tributária sobre a população da Judéia e gerou descontentamento e resultou na 

revolta dos zelotes e dos sicários. Entretanto, para os judeus, nenhuma situação gerava 

tanta repúdio quanto o desrespeito a religião judaica. 

O início da ocupação relatado por Flávio Josefo no Livro XIV de Antiguidades 

Judaicas aponta para uma política romana voltada para a interação social e cultural entre  

romanos e judeus. Esta política já fazia parte do contexto sócio-cultural da Urbs, 

conforme afirma Beltrão: 

“(...) Roma estava longe de ser uma comunidade isolada, 

desenvolvendo suas próprias tradições. Os romanos mantinham estreitos 

contatos com os outros povos que, indubitavelmente, influenciaram seu 

desenvolvimento cultural” (ROSA, 2001, p.2). 

 

Nas Antiguidades Judaicas, Flávio Josefo nos oferece várias disposições 

tomadas pelos romanos favorecendo a interação social e cultural entre romanos e 

judeus. Entretanto, diferentemente do caso romano, vários textos judaicos antigos 

evidenciam que a possibilidade de interação cultural com outros povos foi 

gradativamente sendo construída e encontrou focos de resistência em diversos 

segmentos sociais e em períodos diferenciados da história da sociedade judaica. 

Há indícios de que, segundo a tradição javista, quando a interação cultural e 

religiosa não era por si mesma proibida: 

 

“(...) Eis como deveis tratá-los: demolir seus altares, despedaçar suas 

estelas, cortar seus postes sagrados e queimar seus ídolos. Pois tu és um 

povo consagrado a Iahweh teu Deus; foi a ti que Iahweh teu Deus escolheu 

para que pertenças a ele como seu povo próprio, dentre todos os povos que 

existem sobre a face da terra” (DEUTERONÔMIO, Capítulo VII, 

Versículos V-VI) 

 

deveria ser evitada: 

“(...) Abstém-te de fazer aliança com os moradores da terra para onde vais; 

para que não te seja uma cilada. Ao contrário, derrubareis os seus altares, 

quebrareis as suas colunas e os seus postes sagrados: Não adorarás outro 

deus. Pois Iahweh tem por nome Zeloso: é um Deus zeloso. Não faças 

aliança com os moradores da terra. Não suceda que, em se prostituindo com 

os deuses deles e lhes sacrificando, alguém te convide e comas dos seus 

sacrifícios, e tomes mulheres das suas filhas para os teus filhos, e suas filhas, 

prostituindo-se com seus deuses, façam com que também os seus filhos se 

prostituam com os seus deuses” (ÊXODO, Capítulo XXXIV, Versículos XII-

XVI). 



Junio Cesar Rodrigues Lima 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 154 - 

 

ou estabelecida apenas em casos excepcionais, quando os interesses estivessem 

diretamente ligados a preservação do povo e de sua liberdade: 

 

“Assim diz Iahweh ao seu ungido, a Ciro que tomei pela destra, a fim de 

subjugar a ele nações e desarmar reis, a fim de abrir portas diante dele, a 

fim de que os portões não sejam fechados. Eu mesmo irei a tua frente e 

aplainarei lugares montanhosos, arrebentarei as portas de bronze, 

despedaçarei as barras de ferro e dar-te-ei tesouros ocultos e riquezas 

escondidas, a fim de que saibas que sou Iahweh, aquele que te chama pelo 

teu nome, o Deus de Israel. Foi por causa de Israel, o meu escolhido, que eu 

te chamei pelo teu nome, e te dei um nome ilustre, embora não me 

conhecesses” (ISAÍAS, Capítulo XLV, Versículos I-IV). 

 

De certa forma, a localização geográfica da Judéia, o contato com os povos 

cananeus, os sucessivos domínios da região por outros povos como os assírios, 

babilônios, persas, macedônios, egípcios, sírios, além do imperialismo asmoneu e a 

posterior administração romana parecem fortalecer a ideia de interação social, política e 

cultural entre a sociedade judaica e os demais povos mediterrâneos. No século I d.C., já 

havia uma comunidade judaica em Roma e muitos romanos residindo na Judéia. Tito, 

por exemplo, deportou vários judeus após a conquista e destruição de Jerusalém em 70 

d.C. 

Alguns achados arqueológicos como o templo romano em Zippora e o próprio 

Arco de Tito apontam para a interação social, política e cultural entre o Império 

Romano e a sociedade judaica. Flávio Josefo, sacerdote, judeu, liberto, adotado pelos 

Flávios se apresenta na história como um modelo de hibridismo e imbricamento 

cultural. Assim sendo, um olhar alternativo sobre o imperialismo romano na Judéia 

deve dar conta da diversidade cultural que trazia consigo singularidade e pluralidade, 

identidade e diferença, dominadores e dominados. Este olhar, certamente, nos fará 

reavaliar conceitos como imperialismo e romanização, pois, conforme aponta Martin 

Goodman no século I d.C. um judeu poderia se tornar romano, mas, um romano 

também poderia se tornar em um judeu e, esta relação, por si só já nos permite um outro 

olhar, uma nova abordagem. 

 



IMPERIALISMO E DIVERSIDADE CULTURAL: UM OLHAR SOBRE A EXPERIÊNCIA IMPERIALISTA ROMANA 
NA JUDÉIA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 155 - 

BIBLIOGRAFIA 

BRAUNDEL, Fernand. Memórias do Mediterrâneo. Rio de Janeiro: Multinova, 2001. 

BRIGHT, John. História de Israel. São Paulo: Edições Paulinas, 1980. 

BURKE, Peter. O que é história cultural? Rio de Janeiro: Zahar, 2008. 

CANDIDO, M.R. Memórias do Mediterrâneo Antigo: interações culturais no 

Mediterrâneo Antigo. Rio de Janeiro: NEA/UERJ, 2010. 

CHARTIER, Roger. A história cultural – entre práticas e representações. Alges: 

DIFEL, 2002. 

CHEVITARESE, A. L.; Cornelli, G. Judaísmo, cristianismo, helenismo: ensaio sobre 

interações culturais no Mediterrâneo antigo. São Paulo: Annablume, 2007. 

GIARDINA, Andréa. O homem romano. Lisboa: Editorial Presença. 1992. 

GOODMAN, Martin. A classe dirigente da Judéia: as origens da revolta judaica 

contra Roma, 66-70 d.C. Rio de Janeiro: Imago, 1994. 

GRICOLETTO, Evandra. Do lugar social ao lugar discursivo: o imbricamento de 

diferentes posições-sujeito. Disponível em: 

http://www.discurso.ufrgs.br/sead2/doc/sujeito/evandra.pdf. acessado em 1 de setembro 

de 2009. 

GUARINELLO, Norberto Luiz. Imperialismo greco-romano. São Paulo: Editora Ática, 

1987. 

JONES, Peter; SIDWELL, Keith. The world of Rome: a introduction to Roman culture. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1997. 

JOSEPHUS, Flavius. Jewish Antiquies. Cambridge: Harvard University Press, 1954 

(Loeb Classical Library, book 14). 

LIMA, J.C.R. Entre o sacro e o profano: Yossef Ben Matitiahu ha-Cohen e a presença 

gentílica no templo de Jerusalém. Rio de Janeiro: ENEA, 2010. 

LIMA, J.C.R. O lugar social de Flávio Josefo (Monografia). Rio de Janeiro: sn, 2009. 

LOBIANCO, Luís Eduardo. O outono da Judéia (séculos I a.C. – I d.C.): resistência e 

guerras judaicas sob domínio romano – Flávio Josefo e sua narrativa (Dissertação de 

mestrado). Niterói: sn, 1999. 

MENDES, Norma & Ventura, Gilvan (Org.). Repensando o Império Romano: 

perspectiva socioeconômica, política e cultural. Rio de Janeiro: MAUD, 2006. 

ORLANDI, Eni Puccinelli. Análise do discurso: princípios e procedimentos. Campinas: 

Fontes, 2003. 

OTZEN, Benedikt. O judaísmo na Antigüidade. São Paulo: Edições Paulinas, 2003. 



Junio Cesar Rodrigues Lima 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 156 - 

SAID, Edward W. Cultura e imperialismo. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

SAULNIER, Christiane; ROULAND, Bernard. A Palestina no tempo de Jesus. São 

Paulo: Paulus, 1983. 

SCOTT, James C. Domination and the Arts of Resistence. Hidden Transcripts. New 

Haven/ London: Yale University Press, 1990.  



AS CARTAS DE AMARNA E AS RELAÇÕES INTERNACIONAIS NO EGITO DO 

FINAL DA XVIII DINASTIA 

Doutoranda Liliane Cristina Coelho
1
 

 

- Introdução 

 Os egípcios sempre mantiveram contato com as populações de seu entorno, mas 

durante o Reino Novo (c. 1550-1070 a.C.)
2
, período de maior expansão territorial e que 

ficou conhecido como Império Egípcio, tais relações são melhor documentadas. No final 

da XVIII Dinastia, entre os últimos anos do reinado de Amenhotep III (c. 1391-1353 a.C.) 

e o início do período de Tutankhamon (c. 1335-1323 a.C.), a troca de correspondências 

entre os reis egípcios e governantes dos Estados aliados foi bastante abundante e algumas 

destas cartas foram localizadas na cidade de Akhetaton, capital do Egito durante o reinado 

de Amenhotep IV/Akhenaton (c. 1553-1335 a.C.). 

O sítio de Akhetaton é conhecido desde o início do século XVIII. A primeira 

referência moderna à cidade é encontrada na obra do jesuíta francês Claude Sicard, que 

visitou o Egito em 1714, e o primeiro mapa detalhado do assentamento urbano foi 

publicado por Napoleão Bonaparte na Description de l´Égypte, obra que resultou de sua 

expedição ao país iniciada em 1798. Entre os primeiros egiptólogos a visitarem o sítio 

estão John Gardner Wilkinson, James Burton, Jean-François Champollion, Robert Hay, 

Nestor l’Hôte e Karl Richard Lepsius (PEET & WOOLLEY, 1923: v). 

A descoberta, em 1887, de um grupo de cartas atualmente conhecidas como Cartas 

de Amarna, por uma camponesa que vasculhava as ruínas da cidade em busca de materiais 

que pudessem ser utilizados como fertilizantes no campo (sebak, em árabe), levou às 

primeiras escavações na cidade principal, na temporada de 1891-92, sob a direção de 

William Matthew Flinders Petrie. Os locais explorados pelo arqueólogo foram o templo 

dedicado ao Aton, o Palácio Real e algumas casas privadas (PEET & WOOLLEY, 1923: 

v). Os resultados desta primeira temporada foram publicados na obra chamada Tell el-

Amarna (PETRIE, 1893), até hoje uma importante referência sobre o sítio. 

                                                 
1
 Mestre e doutoranda em História Antiga pela Universidade Federal Fluminense, sob orientação do professor 

doutor Ciro Flamarion Cardoso. Atualmente desenvolve a pesquisa “Mudanças e Permanências no Uso do 

Espaço: a cidade de Tell el-Amarna e a questão do urbanismo no Egito antigo”, com auxílio do CNPq. 

Professora do Curso de Especialização em História Antiga e Medieval das Faculdades Itecne – Curitiba – PR. 

E-mail: lilianemeryt@hotmail.com 
2
 As datas seguem a cronologia proposta por BAINES, J. & MÁLEK, J. O mundo egípcio: deuses, templos e 

faraós. Madri: Ediciones del Prado, 1996. v.1. p.36. 



Liliane Cristina Coelho 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 158 - 

A correspondência localizada pela camponesa, que corresponde a tabletes escritos 

em cuneiforme, na realidade é parte das cartas trocadas entre o faraó e reis de Estados da 

Síria-Palestina. Atualmente são conhecidos 382 tabletes, dos quais 350 são cartas ou listas 

que deveriam estar anexadas às cartas e os demais constam de contos ou relatos 

mitológicos (MORAN, 2004: 17). A escrita utilizada é a cuneiforme, a “língua franca” do 

século XIV a.C. Do conjunto, apenas nove cartas foram “escritas” pelo faraó, sendo todas 

as outras correspondências recebidas pelos reis egípcios (HUEHNERGARD & IZRE’EL, 

2003: 238). 

Para este artigo, analisamos as cartas que foram enviadas ou recebidas dos Grandes 

Reis de Babilônia, Assíria, Mitanni, Hatti, Arsawa (Anatólia) e Alashiya (Chipre) 

(HUEHNERGARD& IZRE’EL, 2003, p. 238), e que ajudam a esclarecer como eram as 

relações do Egito com outros Estados do Antigo Oriente Próximo no período corresponde 

ao final da XVIII Dinastia. 

  

- As relações internacionais por meio das Cartas de Amarna 

As Cartas de Amarna, junto com documentos contemporâneos ugaríticos e hititas e 

outras fontes egípcias, são documentos valiosos para a história da Síria e da Palestina 

durante parte do século XIV a.C. (HUEHNERGARD& IZRE’EL, 2003: 237-238). A 

correspondência cobre cerca de 25 a 30 anos, entre os últimos anos de reinado de 

Amenhotep III e o primeiro ano de governo de Tutankhamon, sendo mais abundante 

durante o reinado de Akhenaton. Segundo nos informa o assiriólogo americano William 

Moran, que é autor da tradução mais recente dos documentos, apesar de escritas em 

acadiano, as cartas são fontes valiosas sobre o cananita, que tem no hebraico bíblico um de 

seus dialetos (HUEHNERGARD& IZRE’EL, 2003: 223). 

Em 1896 Hugo Winckler, um orientalista alemão, realizou a primeira transliteração 

e tradução dos textos contidos nos tabletes até então conhecidos (MORAN, 2004: 15). Em 

1907, após novas descobertas que aumentaram o número de tabletes para 358 e quando os 

estudos amarnianos atingiram seu auge, o assiriólogo norueguês Jorgen Alexander 

Knudtzon publicou o primeiro volume de sua obra Die El-Amarna Tafeln, que até hoje é 

uma referência importante sobre as cartas e que estabeleceu a numeração ainda utilizada 

para sua organização (MORAN, 2004: 15), que consta das letras EA seguidas pelo número 

correspondente. Foi Knudtzon também quem estabeleceu, em função de diferenças nas 

formas de tratamento e de linguagem, a divisão das cartas em dois grandes grupos: no 



AS CARTAS DE AMARNA E AS RELAÇÕES INTERNACIONAIS NO EGITO DO FINAL DA XVIII DINASTIA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 159 - 

primeiro está a correspondência trocada com os Estados aliados (um grupo pequeno de 

cerca de 40 cartas) e no segundo estão as missivas enviadas ou recebidas de “vassalos” ou 

Estados subordinados. Os Estados aliados a que aqui nos referimos são Babilônia (EA 1-

14), Assíria (EA 15-16), Mitanni (EA 17; 19-30), Hatti (EA 41-44), Alashiya (Chipre – EA 

33-40) e Arzawa (Anatólia – EA 31-32). Já dentre os “vassalos” podemos contar pequenos 

reinos da Síria-Palestina que estavam sob domínio egípcio (MORAM, 2004, p. 18-19). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 1 – Desenhos de linha, elaborados por Petrie, que mostram duas das Cartas de Amarna localizadas 

por sua equipe durante as escavações de 1891-92. Referência: PETRIE, W. M. F.. Tell el Amarna. London: 

Methuen & Co., 1894. PL XXXI. 

 

Algumas das cartas enviadas por governantes de Estados “vassalos” referem-se a 

pedidos de ajuda ao faraó, especialmente no que se refere a tropas para evitar invasões ou 

expulsar invasores. Para este trabalho, no entanto, nos interessam especificamente as cartas 

trocadas entre o rei do Egito e governantes de Estados aliados. Os assuntos tratados são os 

mais diversos, mas o cabeçalho das cartas tem uma forma geral: “Diga a X. Assim disse Y.” 

(MORAN, 2004: 28). A forma de tratamento mais comumente utilizada é “meu irmão”, e 

há saudações que remetem à família e aos bens do governante em questão, conforme 

podemos apreender a partir da saudação da carta EA 1 transcrita abaixo: 

Diga a Kadashman-Enlil, rei de Kardunishe, meu irmão: Assim (disse) 

Nibmuarea
3
, grande rei, rei do Egito, teu irmão. Para mim, tudo está bem. Para 

                                                 
3
 Nibmuarea (Nebmaatra, “o Senhor da Verdade é Ra”) é o prenome de Amenhotep III.  



Liliane Cristina Coelho 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 160 - 

ti, que tudo esteja bem. Para tua casa, para tuas mulheres, para teus filhos, teus 

Grandes, teus cavalos, teus carros, para o teu país, que tudo esteja muito bem. 

Para mim, tudo está bem. Para minha casa, para minhas mulheres, para meus 

filhos, meus Grandes, meus cavalos, meus carros, (e) as numerosas tropas, tudo 

está bem, e no meu país tudo está bem (MORAN, 2004: 59). 

 

Os assuntos mais recorrentes nas missivas são as declarações de amizade, ou a 

manutenção de relações diplomáticas provenientes de reinados anteriores; a discussão das 

listas de presentes relacionadas a tal amizade; os pedidos de casamento, ou os casamentos 

diplomáticos; e os presentes trocados no momento da união (MORAN, 2004: 33). Com 

menos frequência há pedidos de ouro ao rei egípcio e também cartas cujo objetivo é 

informar a vitória sobre um inimigo comum.  

Durante o reinado de Amenhotep III (c. 1391-1353 a.C.) o controle egípcio sobre a 

Síria-Palestina estava dividido em três áreas: a região que inclui os modernos Israel, 

Palestina, Jordânia e a costa libanesa até Beirute, conhecida como “Canaã”, que era 

controlada pelo governador de Gaza; a região do atual Líbano, que tinha como responsável 

o governador de Kumidu; e a região de Simurru (na Síria), área também conhecida como 

Amurru e que corresponde às terras ao norte de Ugarit, cujo responsável era o governador 

de Simurru (SILVERMAN, WEGNER & WEGNER, 2006: 153). Durante o Período de 

Amarna, no entanto, a hegemonia egípcia na região da Síria-Palestina foi quebrada. O 

crescimento militar de Estados aliados como a Assíria e o Hatti foi negligenciado pelos 

últimos faraós da XVIII Dinastia (HUEHNERGARD& IZRE’EL, 2003: 223-224). Tal 

afirmativa pode ser confirmada ao analisarmos a missiva EA 41, na qual fica clara a 

insatisfação do rei do Hatti com o novo governo egípcio: 

[Assim (diz) o Sol], Shuppiluliuma, g[rande] rei, [rei do Hatti]. Diga a Hurey[a
4
, 

o rei do Eg]ito, meu irmão: (...) Agora, meu irmão, [t]u estás no trono de teu pai, 

e, assim como teu pai e eu estávamos interessados na paz entre nós, assim agora 

tu e eu deveríamos ter amizade um pelo outro. O desejo <que> eu expressei a teu 

pai, eu expresso a meu irmão também. Ajudemo-nos um ao outro (MORAN, 

2004: 210-211). 

 

Já na carta EA 17 há uma menção a uma vitória de Mitanni sobre os hititas, o que 

comprova o crescimento do Estado aliado: 

[O mais tardar n]o ano seguinte, no entanto, ... de meu irmão toda a terra do 

Hatti. Quando o inimigo se aproximava do [meu] país, Tesshup, meu Senhor, 

deu-lhe em meu poder, e eu venci. Não há um que retor[nou] ao seu próprio país 

(MORAN, 2004: 110-111). 

 

                                                 
4
 Hureya é um apelido “carinhoso” de Akhenaton ou de Tutankhamon. 



AS CARTAS DE AMARNA E AS RELAÇÕES INTERNACIONAIS NO EGITO DO FINAL DA XVIII DINASTIA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 161 - 

Tais cartas confirmam a importância do Egito como um grande Estado no cenário 

do Antigo Oriente Próximo durante o século XIV a.C. ao mesmo tempo em que mostram a 

insatisfação dos governantes dos Estado aliados com o governo de Amenhotep IV/ 

Akhenaton ou de Tutankhamon, que pareciam não se importar com a manutenção das 

alianças estabelecidas por seus antecessores, se levarmos em consideração principalmente 

a missiva EA 41, parcialmente transcrita acima. Em alguns casos, como por exemplo no do 

Hatti, a relação que se rompeu durante este período só foi restabelecida cerca de um século 

depois, por meio de um casamento diplomático entre o faraó Ramsés II e uma princesa 

hitita. 

Os casamentos diplomáticos, não obstante, são um dos outros assuntos bastante 

recorrentes nas cartas. Significativo neste sentido é conjunto de correspondências trocadas 

entre o faraó Amenhotep III e o rei babilônico Kadashman-Enlil. Em cinco missivas os 

governantes discutem a questão do casamento, que é colocado de diferentes maneiras pelos 

governantes. Na primeira carta (EA 1), enviada pelo faraó ao rei babilônico, Amenhotep III 

responde a Kadashman-Enlil uma questão colocada em uma correspondência anterior, 

infelizmente não localizada: 

Diga  a Kadashman-Enlil, rei de Kardunishe, meu irmão: Assim (fala) 

Nibmuarea, grande rei, rei do Egito, seu irmão. (...) “Você me pede agora a 

minha filha em casamento, mas minha irmã que meu pai lhe deu está lá, com 

você, e ninguém a viu (de maneira a saber) se ela atualmente está viva ou se ela 

está morta.” Essas são tuas palavras que tu me escreveste sobre o tablete. Mas tu 

já enviaste aqui um homem importante que conheça a tua irmã, que poderia falar 

com ela e identificá-la? (MORAN, 2004: 59). 

 

 Enquanto o rei babilônico reclama não ter notícias de sua irmã, o faraó se defende 

dizendo que ele deveria mandar então alguém que a conhecesse e que pudesse identificá-la, 

pois apenas dessa maneira poderia confirmar que ela continuava viva. A reclamação de 

Kadashman-Enlil, no entanto, é bem fundamentada, pois se uma irmã sua já havia sido 

dada em casamento ao faraó, por que ele haveria de querer também uma filha sua para o 

mesmo fim? A relação entre os governantes, no entanto, é mantida e em outra carta (EA 3) 

vemos que, apesar da desconfiança inicial, o rei babilônico deu sua filha em casamento a 

Amenhotep III: 

Quanto à moça, minha filha, sobre a qual você escreveu para mim para um 

casamento, ela se tornou uma mulher; está pronta para casar. Simplesmente 

envia uma delegação para buscá-la. Anteriormente, meu pai te mandou um 

mensageiro, e tu não o mantiveste por um longo tempo. Tu o mandaste embora 

rapidamente, e tu também enviaste aqui, ao meu pai, um presente em sua 

homenagem. (MORAN, 2004: 66). 

  



Liliane Cristina Coelho 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 162 - 

Os casamentos diplomáticos incluíam também a troca de presentes, aqui chamados 

de “presente em sua homenagem”. Entre as cartas há várias listas que tratam 

especificamente deste assunto, como a que encontramos em EA 14, que trata do envio de 

“presentes” em homenagem ao rei babilônico Burna-Buriyash, quando este o enviou sua 

filha em casamento. Trata-se de uma longa lista, na qual aparecem itens como peças de 

ouro, de cobre, de bronze, estatuetas femininas, e recipientes dos mais variados tipos. 

 Em outra carta (EA 4), Kadashman-Enlil questiona Amenhotep III sobre uma 

resposta dada a ele a respeito de seu pedido para se casar com uma das filhas do faraó. 

Segundo o rei babilônico, um rei pode fazer o que quiser, sem que ninguém possa falar 

nada sobre suas decisões: 

Além disso, meu irmão, quando te escrevi a propósito de meu casamento com 

tua filha, de acordo com teu hábito de não dar (uma filha), tu me escreveste 

nestes termos: "Historicamente, nenhuma filha de um rei do Eg[ito] é dada a 

quem quer que seja." Por que n[ão]? Tu és é um rei, tu fazes o que gosta. Se tu 

deres uma menina, quem teria qualquer coisa a dizer? (MORAN, 2004: 68). 

 

 O questionamento de Kadashman-Enlil é pertinente, já que o faraó não explica os 

motivos que o levam a não dar uma filha em casamento, conforme o rei babilônico deixa 

claro em sua missiva. Amenhotep III diz apenas que se trata de um costume egípcio, o que 

leva o governante estrangeiro a afirmar, em outro momento na mesma carta, que se o faraó 

mandasse qualquer moça bonita dizendo ser sua filha todos acreditariam e ele não 

precisaria dar explicação alguma. 

Para Samuel A. Méier, especialista em temas relacionados ao Antigo Testamento 

bíblico, os casamentos diplomáticos eram importantes para a manutenção das alianças 

entre Estados (MEIER, 2000: 170), o que leva a uma discussão sobre quais as 

consequências de um rei egípcio não enviar sua filha para se casar com um rei estrangeiro. 

O autor afirma que, talvez, a troca de princesas não tivesse necessariamente o mesmo 

significado para todos os atores internacionais, e por isso tal fato não levava a quebras nas 

relações entre o Egito e os outros Estados da Síria-Palestina. A troca de princesas por 

presentes, por exemplo, poderia ser uma alternativa para este impasse. 

 Menções a casamentos anteriores de princesas estrangeiras com reis egípcios 

também são encontradas nas cartas. Em EA 29, por exemplo, uma princesa do Mitanni é 

citada na troca de correspondências entre Amenhotep IV e Tushratta: 



AS CARTAS DE AMARNA E AS RELAÇÕES INTERNACIONAIS NO EGITO DO FINAL DA XVIII DINASTIA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 163 - 

[Diga Naphurereya
5
, rei do Egito, m]eu irmão, meu filho, [eu] amo e que me 

a[ma: Mensagem de Tushratta], grande [rei], re[i de Mitann]i, teu irmão, teu 

padrasto, que o ama. (...) Para Tadu-Heba, minha filha, que tudo esteja bem 

(MORAN, 2004: 179). 

  

 Em outro trecho desta missiva o rei babilônico procura confirmar os laços de 

amizade estabelecidos desde o reinado de seu avô, Artatama, com os governantes egípcios. 

Ele se refere, quando menciona a correspondência constante entre ele e Amenhotep III, à 

rainha Tye, esposa de Amenhotep III e mãe de Akhenaton, que ele diz saber muito bem da 

situação a que ele faz referência. Tushratta menciona o fato de Tye ser a esposa principal e 

preferida de Amenhotep III, e por isso conhecedora da política externa praticada por seu 

marido, o que faz da rainha uma mulher muito importante naquele contexto. Como não há 

uma resposta de Akhenaton que possa ser analisada, ficamos na dúvida sobre ser esta uma 

declaração unilateral ou recíproca de amizade. 

 Por fim, resta-nos falar justamente sobre as declarações recíprocas de amizade. Este 

é o tema da carta EA 9, com certeza direcionada a Tutankhamon pelo rei babilônico Burna-

Buriyash: 

Diga a um Nibhurrereya
6
, o rei do Eg[ito], meu [irmão]: Assim (diz) Burra-

Buriyas rei de Karaduniyas teu irmão: Para mim está tudo bem. Para ti, para tua 

casa, tuas mulheres, teus filhos, teu país, teus Grandes, teus cavalos, teus carros, 

que todos estejam muito bem. 

A partir do momento (em que) meus ancestrais e teus ancestrais fizeram uma 

declaração de amizade mútua, eles têm enviado belos presentes como 

homenagem e nunca recusaram um pedido de qualquer coisa de belo. Meu irmão 

frequentemente enviava duas minas de ouro como presente de homenagem. 

Agora, se o ouro é abundante, envie-me tanto quanto os teus antepassados, mas 

se é raro, envie-me metade do que teus antepassados enviavam (MORAN, 2004: 

80-81). 

 

 Vemos, assim, que a manutenção das relações de amizade entre o Egito e os 

Estados aliados passava não apenas pelos casamentos diplomáticos, tal como discutido 

anteriormente, mas também pela troca de presentes. Na carta EA 9, parcialmente transcrita 

acima, o pedido é por uma quantidade de ouro semelhante àquela que era enviada pelos 

                                                 
5
 Naphurereya (Neferkheperura, “Belo em suas formas é Ra”) é o prenome de Amenhotep IV. 

6
 Nibhurrereya (Nebkheperura, “o Senhor das transformações é Ra”) é o prenome de Tutankhamon. 

“Espaço: a cidade de Tell el-Amarna e a questão do urbanismo no Egito antigo”, com auxílio do CNPq. 

Professora do Curso de Especialização em História Antiga e Medieval das Faculdades Itecne – Curitiba – PR. 

E-mail: lilianemeryt@hotmail.com 
6
 As datas seguem a cronologia proposta por BAINES, J. & MÁLEK, J. O mundo egípcio: deuses, templos e 

faraós. Madri: Ediciones del Prado, 1996. v.1. p.36. 
6
 Nibmuarea (Nebmaatra, “o Senhor da Verdade é Ra”) é o prenome de Amenhotep III.  

6
 Hureya é um apelido “carinhoso” de Akhenaton ou de Tutankhamon. 

6
 Naphurereya (Neferkheperura, “Belo em suas formas é Ra”) é o prenome de Amenhotep IV. 

6
 Nibhurrereya (Nebkheperura, “o Senhor das transformações é Ra”) é o prenome de Tutankhamon. 



Liliane Cristina Coelho 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 164 - 

governantes anteriores. Em outros casos, como em EA 3, cujo tema principal é o 

casamento, o ouro é também o desejo do rei estrangeiro, mas este não usa como argumento 

a manutenção da amizade, como em EA 9: o ouro é necessário para que ele possa terminar 

de construir seu novo palácio. De uma maneira ou de outra, no entanto, a manutenção das 

relações internacionais passa pelos presentes, que são também dados em troca das 

princesas estrangeiras. 

 

- Considerações finais 

Embora formem um corpus pequeno de documentação sobre a situação política da 

região da Síria-Palestina durante o final da XVIII Dinastia, as Cartas de Amarna auxiliam 

para a compreensão de como o Estado egípcio mantinha seus domínios em sua época de 

maior expansão territorial. Não sabemos ao certo a quantidade de tabletes que se perdeu, 

dada sua fragilidade e a maneira como foram descobertos – segundo alguns relatos por 

uma camponesa que vasculhava as ruínas em busca de fertilizante agrícola –, mas os 

documentos existentes mostram que tal hegemonia se conservava por meio de diferentes 

fatores, como os casamentos diplomáticos e a troca de presentes. 

Fica claro, por meio de tais documentos, que a diplomacia era essencial para manter 

os territórios e os aliados conquistados por meio de guerras e, consequentemente, para 

manter o Império Egípcio. A instabilidade do final da XVIII Dinastia, época a que se 

referem os documentos aqui analisados, resultou na perda de alguns dos territórios aliados 

e subordinados que aparecem nas Cartas. Verifica-se, então, que durante os primeiros 

reinados da XIX Dinastia há um grande esforço, por parte do governo egípcio, para 

restabelecer tais contatos diplomáticos, o que se consegue, em alguns casos, bastante 

tardiamente na mesma dinastia. 

A manutenção das relações diplomáticas egípcias passava também pela linguagem. 

Vemos pelas formas de tratamento utilizadas por aliados que eles se consideravam – e 

eram considerados pelo faraó – como iguais. Mesmo na língua original dos tabletes, o 

acadiano, a palavra utilizada para “rei” é a mesma quando falamos do faraó ou de um dos 

Grandes Reis do período. Já os “vassalos” tratavam ao faraó como um superior, e este se 

sentia assim em relação a eles. 

A linguagem comercial – não tratada diretamente neste artigo – difere de um 

governante para outro. Os reis de Chipre e Ugarit, por exemplo, usam um vocabulário 

muito mais comercial que aquele utilizado pelos faraós, o que pode ser afirmado pela 



AS CARTAS DE AMARNA E AS RELAÇÕES INTERNACIONAIS NO EGITO DO FINAL DA XVIII DINASTIA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 165 - 

análise de outras fontes do período, que dizem mais respeito ao tema e que não foram 

mencionadas neste trabalho. 

 Por meio das Cartas de Amarna, então, é possível compreender o que estava 

ocorrendo no Egito e em seu entorno em uma época na qual o que chama mais a atenção 

dos estudiosos é a revolução religiosa que Akhenaton tentou levar a cabo no país dos 

faraós. Se levarmos em consideração as cartas encontradas, no entanto, não é verdadeiro 

afirmar que este faraó não estava preocupado com as relações internacionais. Primeiro, 

porque os tabletes foram encontrados na cidade que Akhenaton mandou erigir para ser a 

sua nova capital – Akhetaton, e em segundo lugar porque a maioria dos tabletes 

localizados na chamada “Sala de Correspondência do Faraó” data justamente de seu 

reinado.  

 

 



Liliane Cristina Coelho 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 166 - 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

MORAN, W. L. Les Lettres d’el-Amarna. Paris: Les Éditions du Cerf, 2004. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BAINES, J. & MÁLEK, J. O mundo egípcio: deuses, templos e faraós. Madri: Ediciones 

del Prado, 1996. v.1. 

HUEHNERGARD, J. & IZRE’EL, S. (ed.) Amarna Studies: collected writings. Winona 

Lake (Indiana): Eisenbrauns, 2003. 

MEIER, S. A. Diplomacy and internacional marriages. In: COHEN, R. & WESTBROOK, 

R. (ed.) Amarna Diplomacy: the beginnings of internacional relations. Baltimore: The John 

Hopkins University Press, 2000. 

PEET, T. E. & WOOLLEY, C. L. The City of Akhenaten I. Excavations of 1921-22 at el-

Amarneh. London: The Egypt Exploration Society, 1923. 

PETRIE, W. M. F.. Tell el Amarna. London: Methuen & Co., 1894. 

SILVERMAN, D. P.; WEGNER, J. W. & WEGNER, J. H. Akhenaten and Tutankhamon: 

revolution and restoration. Philadelphia: University of Pennsylvania Museum of 

Archaeology and Antropology, 2006. 

 

 

 



A HÉLADE NO PERÍODO CLÁSSICO, ENTRE O IMPERIALISMO ATENIENSE 

E A HEGEMONIA ESPARTANA – UM ESTUDO CONCEITUAL 

Prof. Luis Filipe Bantim de Assumpção (NEA/UERJ)
1
 

 

Ao longo do tempo, a Grécia/Hélade
2
 nos foi apresentada como um local mágico e 

fantástico, devido as suas histórias sobre deuses, monstros e heróis. Parece que este 

território – tão vasto, diga-se de passagem – foi apenas o palco de embates entre seres e 

guerreiros magníficos que, para nós ocidentais do século XXI, poderiam ser considerados 

como elementos lendários de uma cultura
3
. Ledo engano. A Hélade e suas narrativas, além 

de majestosas e incomparáveis, nos fornecem indícios sobre o modo de vida de homens 

simples que lutavam por sua existência em meio a um ambiente hostil, e pensar a “Grécia” 

como um local de contos e mitos seria minimizar o seu valor sócio-político-cultural na vida 

dos povos do Ocidente. Imersos em uma perspectiva de análise mais ampla, objetivamos 

investigar a maneira como duas das póleis
4
 helênicas de acentuado poder e com áreas de 

influência no Mar Mediterrâneo – entre os séculos VI e IV a.C. – se enfrentaram (Atenas e 

Esparta), resultando na modificação das práticas sócio-culturais dos indivíduos de então.  

Como nos foi evidenciado através da documentação textual do período Clássico, as 

sociedades helênicas do século V a.C. sofreram grandes modificações sociais, políticas e 

culturais devido ao contexto social de duas guerras que envolveram diversas póleis da 

Hélade. A primeira delas - narrada por Heródoto de Halicarnassos em suas “Histórias” - 

                                                 

1
 O professor Luis Filipe Bantim de Assumpção é pesquisador do Núcleo de Estudos da Antiguidade, na 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro. O mesmo integra a linha de pesquisa no CNPq intitulada 

“Discursos, Narrativas e Representação”. Email: lbantim@yahoo.com.br 
2
 O termo Hélade corresponde à transliteração da palavra grega Hellás (Έλλάς), que era utilizada na 

Antiguidade para se remeter aos territórios que detinham uma matriz cultural semelhante, o que possibilitava 

aos seus povos que se identificassem enquanto helenos – ou seja, os descendentes de Helen.  
3
 Podemos aqui citar os épicos da Ilíada e da Odisséia – cuja autoria foi atribuída a Homero - nas quais a 

interação entre homens e deuses ocorre a todo instante, representando a relação do divino com o mortal. De 

forma semelhante à indústria cinematográfica constrói histórias míticas sobre a maneira como os helenos a 

todo o momento recorriam ao sagrado para que tivessem sucesso em seus atos, tal como ocorre nos filmes 

Tróia (de 2004 e dirigido por Wolfgang Petersen), 300 (dirigido por Zack Snyder, em 2007) e Fúria de Titãs 

(regravado em 2010 e dirigido por Louis Leterrier). 
4
 Mediante os apontamentos dos especialistas em Antiguidade, Mogens Herman Hansen, André Leonardo 

Chevitarese e Marta Mega de Andrade, podemos conceber o conceito de polis (πόλις) através do espaço 

físico, que envolve a área urbana (asty - ἄστυ) e a rural (khora - χώρα) ocupado por uma dita sociedade e 

pela interação de caráter político, econômico, cultural, religioso e militar que esses indivíduos 

desempenhavam nesse meio social (HANSEN, 2006: 56-66; CHEVITARESE, 2004: 64; ANDRADE, 2002: 

13-23). O termo póleis (πόλεις) corresponde ao plural de pólis. 



Luis Filipe Bantim de Assumpção 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 168 - 

seria as Guerras Greco-Pérsicas na qual os helenos, sob a hegemonia
5
 de Esparta, se 

uniram para impedir a invasão e a dominação dos exércitos persas liderados pelo “Grande 

Rei” Xerxes. Por sua vez, o ateniense Tucídides, na obra “História das Guerras do 

Peloponeso”, nos descreveu a segunda série de conflitos que envolveram os povos 

helênicos. No referido livro, Tucídides pontua a maneira como atenienses e espartanos, 

somando-se aos seus respectivos aliados, passaram a combater em prol de seus interesses, 

sobretudo de características políticas e econômicas. 

Ao refletirmos os escritos de Heródoto e Tucídides, notamos que nesse ínterim, que 

corresponde ao fim das Greco-Pérsicas e o início das Guerras do Peloponeso, a pólis de 

Atenas teria implementado uma política de dominação militar, e de arrecadação tributária, 

a qual a historiografia denominou enquanto “Imperialismo Ateniense”, ou “Império de 

Atenas”
6
. No que tange a Esparta podemos observar que no campo historiográfico, um 

grupo de especialistas não emprega essa conceituação em suas pesquisas sobre a pólis dos 

lacedemônios. Mediante os escritos da documentação textual associados aos argumentos 

produzidos pelos referidos historiadores, evidenciamos que Esparta – entre os séculos VI e 

V a.C. – teria desempenhado um conjunto de práticas que foram denominadas enquanto 

Hegemonia Espartana
7
. Todavia, no período que corresponde ao final das Guerras do 

Peloponeso (final do V e início do IV século a.C.), tais autores pontuam que os 

lacedemônios se apropriaram das ações desempenhadas por Atenas e, mediante a tais 

fatores, desenvolveram um Imperialismo Espartano
8
. 

Todavia, como nos apontou o especialista Derek Gregory o termo “Império” seria 

derivado do latim “imperium” que, por sua vez, significaria “autoridade soberana”. 

                                                 

5
 Segundo o intelectual Herfreid Münkler a hegemonia pode ser definida como a supremacia de um território 

sobre outros que, por sua vez, detém igualdade de participação política (MÜNKLER, 2007: 06). 
6
 Como uma forma de exemplificarmos tal assertiva citamos o nome de alguns especialistas que se valeram 

dessa conceituação no que concerne a sociedade de Atenas no século V a.C., tais como Anton Powell (Athens 

and Sparta, 2001), Peter Jones (O Mundo de Atenas, 1997), Stephen Todd (Athens and Sparta, 2000), Moses 

Finley (The Fifth-Century Athenian Empire, 2006). 
7
 Podemos evidenciar a utilização deste conceito já no discurso de Heródoto e Tucídides, em suas respectivas 

obras. Todavia, pesquisadores como Anton Powell (Athens and Sparta, 2001), Stephen Todd (Athens and 

Sparta, 2000), Paul Cartledge (The Origins and Organisation of the Peloponnesian League, 2002) e Michael 

Doyle (Empires, 1986) se valem do conceito de hegemonia político-militar para abordarem as relações que a 

pólis de Esparta manteve com os territórios situados na península do Peloponeso, a partir do século VI a.C..  
8
 Dentre os textos que se utilizam do conceito de Imperialismo, ou Império, para a pólis de Esparta – no IV 

século a.C. - podemos citar: H.W. Parke (The Development of the Second Spartan Empire, 1930), R.E. Smith 

(Lysander and the Spartan Empire, 1948), William George Grieve Forrest (A History of Sparta, 1971), Paul 

Cartledge (Agesilaos and the Crisis of Sparta, 1987), Edmond Lévy (Sparte, 2003), Anthony Andrewes 

(Spartan Imperialism?, 2006). 



A HÉLADE NO PERÍODO CLÁSSICO, ENTRE O IMPERIALISMO ATENIENSE E A HEGEMONIA ESPARTANA – UM 
ESTUDO CONCEITUAL 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 169 - 

Gregory enfatiza que o conceito de Império esteve diretamente atrelado a prática 

imperialista, que ocorreu no século XIX, entre as potências européias (GREGORY, 2009: 

189-190). Ao interagirmos o ponto de vista de Gregory, com os do pesquisador de relações 

internacionais Michael W. Doyle, o “Imperialismo” seria o processo desempenhado por 

uma dita sociedade no intuito de estabelecer, ou manter, um Império (DOYLE, 1986: 45). 

Dialogando os estudos de Derek Gregory e Michael Doyle com os pensamentos do 

professor Sergio Pistone, este nos indica que a expressão “Imperialismo” teria sido 

utilizada pela primeira vez na década de 1870, para se referir à política de Benjamin 

Disraeli
9
, na Inglaterra do período Vitoriano. Segundo Pistone, as medidas de Disraeli 

pretendiam fortalecer a unidade dos territórios autônomos do Império britânico. Contudo, 

os estudos sobre o “Imperialismo” se tornaram evidentes no XIX, devido às ações 

colonialistas da Inglaterra e da França (PISTONE, 1998: 611). Dessa maneira, ao 

relacionarmos as afirmações dos referidos cientistas sociais e as propostas da historiografia 

- tais quais foram citadas - com as informações presentes nos discursos
10

 de Heródoto e 

Tucídides, nós levantamos o seguinte questionamento, a saber: seria adequado que 

utilizássemos o conceito de “Imperialismo” para o estudo das sociedades helênicas do 

período Clássico? 

 Como argumentou o estudioso Christy Constantakopoulou, na obra “The Dance of 

the Islands – Insularity, Networks, the Athenian Empire and the Aegean World”, no século 

V a.C., o período após a guerra com os persas foi marcado pelo crescimento do poder 

político de Atenas, e pela transformação do modo de vida dos habitantes das ilhas do Egeu. 

Como enfatizou Constantakopoulou, a região do Mar Egeu – no referido contexto político-

social – se viu dominada por uma autoridade única, ou seja, a pólis de Atenas 

(CONSTANTAKOPOULOU, 2007: 61-62). Para que pudéssemos endossar tais 

afirmações recorremos aos discursos de Heródoto e Tucídides, em suas respectivas obras.  

Embora, a noção de “Imperialismo Ateniense” tenha se desenvolvido a partir das pesquisas 

realizadas sobre as póleis da Hélade no decorrer das Guerras do Peloponeso, o autor de 

Halicarnassos, nas “Histórias”, nos fornece informações pertinentes quanto à ampliação do 

                                                 

9
 Benjamin Disraeli foi primeiro ministro britânico no ano de 1868 e de 1874 a 1880, sendo um dos maiores 

apoiadores da política de ampliação e preservação do Império Britânico no Oriente Médio e na Ásia Central. 

Informações retiradas de: www.number10.gov.uk/history-and-tour/prime-ministers-in-

history/benjamin_disraeli Acessado em 04 de janeiro de 2012. 
10

 O discurso é composto por um amplo sistema de linguagem, o qual está diretamente vinculado a um 

determinado contexto social (MARTIN; RINGHAM, 2000: 51). 



Luis Filipe Bantim de Assumpção 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 170 - 

poderio político-econômico de Atenas. No discurso de Heródoto, os helenos, após a bem 

sucedida investida em Mícale
11

, se dirigiram para Sestos
12

, no intuito de alcançarem a 

região do Quersonesos
13

. Chegando ao referido território os guerreiros peloponésios – sob 

o comando do rei
14

 lacedemônio Leutychides
15

 - optaram por regressar a Hélade. Todavia, 

os atenienses sob a liderança de Xântipos
16

 opinaram por continuar com a campanha, e 

atacarem o Quersonesos (HERÓDOTO, IX, 114). Logo, na visão do pensador de 

Halicarnassos, a autoridade de Atenas teria se desenvolvido mediante a recusa dos 

espartanos de se manterem na Ásia Menor, distantes de suas propriedades e de sua pólis.  

 Na perspectiva de Tucídides, no entanto, a ampliação do poder político-econômico 

dos atenienses foi fruto das ações desmedidas do comandante lacedemônio Pausânias 

(TUCÍDIDES, I, 95.1). Nos dizeres do estratego
17

 (strategós - στρατηγός) e escritor ático, 

os povos jônicos que haviam se emancipado dos domínios persas teriam solicitado que os 

guerreiros de Atenas se tornassem os líderes (hegemónas - ήγεμόνας) dos helenos, devido 

aos seus laços étnicos ou por não concordarem com a violência dos atos de Pausânias 

(TUCÍDIDES, I, 95.1-2). Nesse ínterim, Tucídides pontuou que os espartanos, com o 

propósito de se verem “livres” da guerra contra os persas, consideraram que os atenienses 

eram competentes para assumir o comando dos exércitos helênicos (TUCÍDIDES, I, 95.7). 

Todavia, segundo Tucídides, os atenienses ao assumirem o comando (hegemonían – 

ήγεμονίαν) sobre os aliados (symmáchon - ξυμμάχων) teriam estipulado a contribuição de 

pecúnia (krémata - χρήματα) para que fosse possível dar continuidade a guerra contra os 

bárbaros
18

 (bárbaron - βάρβαρον) da Pérsia (TUCÍDIDES, I, 96.1). Através do que nos foi 

exposto por Tucídides, percebemos que suas afirmações são capazes de corroborar com os 

pensamentos de Heródoto, pois ambos – de formas distintas – declararam que a ampliação 

                                                 

11
 Mícale seria um promontório situado na Ásia Menor (KURY, 1988: 576). 

12
 Nas palavras do historiador Anton Powell, a região de Sestos se encontrava ao Norte de Dardanelles e era 

um local controlado pela autoridade dos persas (POWELL, 2001: 01). 
13

 Nas palavras da especialista Louisa Loukopoulou o Quersoneso é uma região ao Norte do Helesponto, 

sendo considerada uma Península relativamente baixa, com uma altitude máxima de 300 metros 

(LOUKOPOULOU, 2004: 900). 
14

 O termo em grego equivalente a rei seria basileos-βασιλέως (PEREIRA, 1998: 102). 
15

 Geralmente, as traduções para o português transliteram o nome de Leutychides (Λευτυχίδην) para 

Leotiquídas. Todavia, nós optamos por nos valer da tradução proposta pela Universidade de Harvard – 

Coleção Loeb. 
16

 Segundo Tucídides (I, 127), Xântipos era pai do estadista ateniense Péricles. 
17

 O equivalente moderno para o termo estratego seria general (PEREIRA, 1998: 531). 
18

 Como evidenciou o dicionário grego-português Isidro Pereira, entre os helenos o termo bárbaro seria 

utilizado para designar os povos estrangeiros, contudo, esses eram considerados rústicos e incivilizados 

(PEREIRA, 1998:101).  



A HÉLADE NO PERÍODO CLÁSSICO, ENTRE O IMPERIALISMO ATENIENSE E A HEGEMONIA ESPARTANA – UM 
ESTUDO CONCEITUAL 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 171 - 

do poder sócio-político-econômico de Atenas sobre os aliados das ilhas do Mar Egeu teria 

sido fruto das ações e das medidas empreendidas por Esparta, nos últimos anos das 

Guerras Greco-Pérsicas. 

Imersos nesse contexto político-social específico, que envolve as Guerras do 

Peloponeso e a autoridade da pólis dos atenienses, o teórico político Herfreid Münkler 

expôs que a supremacia de Atenas, junto às ilhas do Mar Egeu, veio a se tornar uma prática 

de dominação, ou seja, a sua hegemonia (ήγεμονία) se transformou em uma arkhé
19

 (ἀρχή) 

(MÜNKLER, 2007: 07). Podemos verificar o ponto de vista exposto por Münkler no 

discurso construído por Tucídides. Como citamos anteriormente, quando os atenienses 

assumiram a liderança dos guerreiros helênicos, na Ásia Menor, aqueles não tardaram em 

estipular as contribuições que cada um dos aliados deveria efetuar, para que assim o 

confronto com os persas pudesse ser mantido (TUCÍDIDES, I, 96.1). Através dessa aliança 

(symmachias - ξυμμαχίας) que Atenas passou a manter com as ilhas do Egeu foi 

denominada enquanto Liga de Delos
20

, na qual os territórios confederados se tornaram – 

nas palavras de Tucídides – aliados tributários (symmáchous phórou hypoteleis - 

ξυμμάχους φόρου ύποτελεἵς) dos atenienses (TUCÍDIDES, I, 56.2). Como podemos 

evidenciar na historiografia citada, existe um grupo que defende a idéia de que a Liga de 

Delos viria a se tornar o Império de Atenas
21

.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

19
 A tradução do texto de Tucídides, a qual recorremos, trata o termo arkhé como um equivalente da palavra 

império. No entanto, nós não compartilhamos dessa perspectiva.  
20

 O historiador Anton Powell afirma que Liga de Delos foi o nome adotado pelos estudiosos do XIX para se 

remeterem a aliança naval efetuada entre Atenas e os habitantes das ilhas do Egeu (POWELL, 2001: 02). 
21

 Ver nota 03. 



Luis Filipe Bantim de Assumpção 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 172 - 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hélade durante as Guerras do Peloponeso (século V e IV a.C.)
22

 

 

Retomando as palavras de Tucídides, o referido autor clássico ao apresentar um 

discurso proferido pelos atenienses pontuou que a dominação de Atenas era uma medida 

legal, que fora tomada no intuito de permitir que a autoridade político-militar da Ática 

fosse mantida, junto aos seus aliados. Na citação que se segue uma embaixada (πρεσβέια - 

presbéia) da Ática discursa, diante das autoridades espartanas, como uma forma de 

justificarem as ações de ordem sócio-político-econômicas que haviam sido desenvolvidas 

de acordo com o contexto social em que viviam: 

Assim como vocês, Lacedemônios, que no exercício de sua liderança regularam 

a política das cidades do Peloponeso de acordo com a sua própria vantagem; e se 

na guerra contra os persas vós tivésseis mantido, até o fim, a sua hegemonia 

(ήγεμονία) e com isso tivessem se tornado impopulares em seu exercício, como 

nos aconteceu, certamente não teríeis se tornado menos odiosos aos aliados tais 

como somos, e também seriam compelidos a exercer sua autoridade de forma 

enérgica ou correrem o risco de perderem a sua autoridade. No entanto, não 

existe nada de extraordinário ou incompatível com a natureza humana no que 

fizemos, apenas por termos aceitado o poder (ἀρχήν) quando este nos foi 

oferecido, e então, cedendo aos mais fortes motivos – honra, medo e interesse 

próprio – não abrimos mão dele. Também não somos os primeiros a assumirem 

                                                 

22
 Este mapa foi retirado da obra: MCKAY, John (et. al.) Western Society – A Brief History. Boston; New 

York: Bedford/St. Martin’s, 2010. p.52.   



A HÉLADE NO PERÍODO CLÁSSICO, ENTRE O IMPERIALISMO ATENIENSE E A HEGEMONIA ESPARTANA – UM 
ESTUDO CONCEITUAL 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 173 - 

esse papel, pois sempre foi uma norma estabelecida que os mais fracos fossem 

submetidos pelos mais fortes
23

 (TUCÍDIDES, I, 76.1-2).  

 

Como podemos notar, através das palavras de Tucídides, os atenienses declaravam 

que sua autoridade era algo natural e inerente, pois os mais fortes poderiam exercer a sua 

autoridade sobre os mais fracos. Tendo em vista os pressupostos do cientista social 

Herfreid Münkler, e interagindo com os apontamentos de Tucídides, devido à realidade 

social da Hélade, em meados do século V a.C., a hegemonia de Atenas acabou se 

transformando em uma prática de dominação/intervenção político-territorial (MÜNKLER, 

2007: 07). Nessa perspectiva, o professor Michael Doyle defende a idéia de que Atenas 

teria desenvolvido um Império Informal, através da captação de tributos, das políticas de 

coerção efetuadas em relação aos aliados que tentavam se rebelar e pela captura de 

territórios (não-helênicos) para que viesse a suprir as necessidades do dêmos
24

 (δημος) 

ateniense (DOYLE, 1986: 55-56). Para que pudéssemos complementar a análise do 

especialista Doyle, recorremos aos estudos elaborados pelo historiador Stephen Todd. O 

professor Todd pontuou que a dominação ateniense foi mantida para que houvesse meios 

de se corresponder com os anseios da democracia, seja por riquezas, terras ou participação 

política (TODD, 2000: 23-26). Entretanto, a informalidade da autoridade ateniense, 

defendida por Michael Doyle, se fundamentava no fato dos aliados serem legalmente 

independentes, tendo que contribuir com tributos (DOYLE, 1986: 56). 

No que tange a pólis de Esparta, a documentação textual de Heródoto declarou que 

devido ao seu poderio e autoridade, esta passou a defender os interesses dos helenos frente 

à ameaça dos persas (HERÓDOTO, VII, 159)
25

.  Tucídides, por sua vez, nos permite 

corroborar as informações do autor das “Histórias”. O estratego ateniense expõe que 

durante a batalha travada entre helenos e bárbaros, os lacedemônios “[...] devido ao fato de 

                                                 

23
 Tradução livre efetuada pelo autor. Cuja versão em grego é: “[1] 

ὑμεῖς γοῦν, ὦ Λακεδαιμόνιοι, τὰς ἐν τῇ Πελοποννήσῳ πόλεις ἐπὶ τὸ ὑμῖνὠφέλιμον καταστησάμενοι ἐξηγεῖσθ

ε: καὶ εἰ τότε ὑπομείναντες διὰ παντὸςἀπήχθεσθε ἐν τῇ ἡγεμονίᾳ, ὥσπερ ἡμεῖς, εὖ ἴσμεν μὴ ἂν ἧσσον ὑμᾶς λ

υπηροὺςγενομένους τοῖς ξυμμάχοις καὶ ἀναγκασθέντας ἂν ἢ ἄρχειν ἐγκρατῶς ἢ αὐτοὺςκινδυνεύειν. [2] οὕτω

ς οὐδ᾽ ἡμεῖς θαυμαστὸν οὐδὲν πεποιήκαμεν οὐδ᾽ ἀπὸ τοῦἀνθρωπείου τρόπου, εἰ ἀρχήν τε διδομένην ἐδεξάμε

θα καὶ ταύτην μὴ ἀνεῖμεν ὑπὸ<τριῶν> τῶν μεγίστων νικηθέντες, τιμῆς καὶ δέους καὶ ὠφελίας, οὐδ᾽ αὖ πρῶτο

ιτοῦ τοιούτου ὑπάρξαντες, ἀλλ᾽ αἰεὶ καθεστῶτος τὸν ἥσσω ὑπὸ τοῦ δυνατωτέρουκατείργεσθαι, ἄξιοί τε ἅμα 

νομίζοντες εἶναι καὶ ὑμῖν δοκοῦντες μέχρι οὗ τὰξυμφέροντα λογιζόμενοι τῷ δικαίῳ λόγῳ νῦν χρῆσθε, ὃν οὐδ

είς πω παρατυχὸνἰσχύι τι κτήσασθαι προθεὶς τοῦ μὴ πλέον ἔχειν ἀπετράπετο” (TUCÍDIDES, I, 76. 1-2).  
24

 No grego a palavra demos (δημος) abarca diversos significados, dentre eles o de povo, povoação, gente do 

povo (PEREIRA, 1998: 126). 
25

 Ainda imersos no contexto deste parágrafo, Heródoto declara que os atenienses não se opunham a 

liderança dos lacedemônios, durante as guerras com os exércitos de Xerxes. Ver: HERÓDOTO, VII, 161. 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28mei%3Ds&la=greek&can=u%28mei%3Ds0
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=gou%3Dn&la=greek&can=gou%3Dn0&prior=u(mei=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%29%3D&la=greek&can=w%29%3D0&prior=gou=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*lakedaimo%2Fnioi&la=greek&can=*lakedaimo%2Fnioi0&prior=w)=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5Cs&la=greek&can=ta%5Cs0&prior=*lakedaimo/nioi
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n0&prior=ta/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%3D%7C&la=greek&can=th%3D%7C0&prior=e)n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*peloponnh%2Fsw%7C&la=greek&can=*peloponnh%2Fsw%7C0&prior=th=|
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=po%2Fleis&la=greek&can=po%2Fleis0&prior=*peloponnh/sw|
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29pi%5C&la=greek&can=e%29pi%5C0&prior=po/leis
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C0&prior=e)pi/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28mi%3Dn&la=greek&can=u%28mi%3Dn0&prior=to/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28mi%3Dn&la=greek&can=u%28mi%3Dn0&prior=to/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=katasthsa%2Fmenoi&la=greek&can=katasthsa%2Fmenoi0&prior=w)fe/limon
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29chgei%3Dsqe&la=greek&can=e%29chgei%3Dsqe0&prior=katasthsa/menoi
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29chgei%3Dsqe&la=greek&can=e%29chgei%3Dsqe0&prior=katasthsa/menoi
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=e)chgei=sqe
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29&la=greek&can=ei%290&prior=kai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%2Fte&la=greek&can=to%2Fte0&prior=ei)
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28pomei%2Fnantes&la=greek&can=u%28pomei%2Fnantes0&prior=to/te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dia%5C&la=greek&can=dia%5C0&prior=u(pomei/nantes
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=panto%5Cs&la=greek&can=panto%5Cs0&prior=dia/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=panto%5Cs&la=greek&can=panto%5Cs0&prior=dia/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n1&prior=a)ph/xqesqe
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%3D%7C&la=greek&can=th%3D%7C1&prior=e)n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%28gemoni%2Fa%7C&la=greek&can=h%28gemoni%2Fa%7C0&prior=th=|
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fsper&la=greek&can=w%28%2Fsper0&prior=h(gemoni/a|
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%28mei%3Ds&la=greek&can=h%28mei%3Ds0&prior=w(/sper
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=eu%29%3D&la=greek&can=eu%29%3D0&prior=h(mei=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29%2Fsmen&la=greek&can=i%29%2Fsmen0&prior=eu)=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%5C&la=greek&can=mh%5C0&prior=i)/smen
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%5Cn&la=greek&can=a%29%5Cn0&prior=mh/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%28%3Dsson&la=greek&can=h%28%3Dsson0&prior=a)/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28ma%3Ds&la=greek&can=u%28ma%3Ds0&prior=h(=sson
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=luphrou%5Cs&la=greek&can=luphrou%5Cs0&prior=u(ma=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=luphrou%5Cs&la=greek&can=luphrou%5Cs0&prior=u(ma=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=luphrou%5Cs&la=greek&can=luphrou%5Cs0&prior=u(ma=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%3Ds&la=greek&can=toi%3Ds0&prior=genome/nous
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=cumma%2Fxois&la=greek&can=cumma%2Fxois0&prior=toi=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C1&prior=cumma/xois
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nagkasqe%2Fntas&la=greek&can=a%29nagkasqe%2Fntas0&prior=kai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%5Cn&la=greek&can=a%29%5Cn1&prior=a)nagkasqe/ntas
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%5C&la=greek&can=h%29%5C0&prior=a)/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Frxein&la=greek&can=a%29%2Frxein0&prior=h)/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29gkratw%3Ds&la=greek&can=e%29gkratw%3Ds0&prior=a)/rxein
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%5C&la=greek&can=h%29%5C1&prior=e)gkratw=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29tou%5Cs&la=greek&can=au%29tou%5Cs0&prior=h)/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29tou%5Cs&la=greek&can=au%29tou%5Cs0&prior=h)/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=%5B&la=greek&can=%5B0&prior=kinduneu/ein
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=%5D&la=greek&can=%5D0&prior=%5b
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%28%2Ftws&la=greek&can=ou%28%2Ftws0&prior=%5d
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%28%2Ftws&la=greek&can=ou%28%2Ftws0&prior=%5d
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29d%27&la=greek&can=ou%29d%270&prior=ou(/tws
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%28mei%3Ds&la=greek&can=h%28mei%3Ds1&prior=ou)d'
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qaumasto%5Cn&la=greek&can=qaumasto%5Cn0&prior=h(mei=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29de%5Cn&la=greek&can=ou%29de%5Cn0&prior=qaumasto/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pepoih%2Fkamen&la=greek&can=pepoih%2Fkamen0&prior=ou)de/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29d%27&la=greek&can=ou%29d%271&prior=pepoih/kamen
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29po%5C&la=greek&can=a%29po%5C0&prior=ou)d'
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D0&prior=a)po/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D0&prior=a)po/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tro%2Fpou&la=greek&can=tro%2Fpou0&prior=a)nqrwpei/ou
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29&la=greek&can=ei%291&prior=tro/pou
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29rxh%2Fn&la=greek&can=a%29rxh%2Fn0&prior=ei)
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te0&prior=a)rxh/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=didome%2Fnhn&la=greek&can=didome%2Fnhn0&prior=te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29deca%2Fmeqa&la=greek&can=e%29deca%2Fmeqa0&prior=didome/nhn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29deca%2Fmeqa&la=greek&can=e%29deca%2Fmeqa0&prior=didome/nhn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C2&prior=e)deca/meqa
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tau%2Fthn&la=greek&can=tau%2Fthn0&prior=kai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%5C&la=greek&can=mh%5C1&prior=tau/thn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nei%3Dmen&la=greek&can=a%29nei%3Dmen0&prior=mh/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28po%5C&la=greek&can=u%28po%5C0&prior=a)nei=men
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=triw%3Dn&la=greek&can=triw%3Dn0&prior=u(po/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3Dn&la=greek&can=tw%3Dn0&prior=triw=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=megi%2Fstwn&la=greek&can=megi%2Fstwn0&prior=tw=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nikhqe%2Fntes&la=greek&can=nikhqe%2Fntes0&prior=megi/stwn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=timh%3Ds&la=greek&can=timh%3Ds0&prior=nikhqe/ntes
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C3&prior=timh=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%2Fous&la=greek&can=de%2Fous0&prior=kai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C4&prior=de/ous
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%29feli%2Fas&la=greek&can=w%29feli%2Fas0&prior=kai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29d%27&la=greek&can=ou%29d%272&prior=w)feli/as
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29%3D&la=greek&can=au%29%3D0&prior=ou)d'
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prw%3Dtoi&la=greek&can=prw%3Dtoi0&prior=au)=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prw%3Dtoi&la=greek&can=prw%3Dtoi0&prior=au)=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prw%3Dtoi&la=greek&can=prw%3Dtoi0&prior=au)=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toiou%2Ftou&la=greek&can=toiou%2Ftou0&prior=tou=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28pa%2Frcantes&la=greek&can=u%28pa%2Frcantes0&prior=toiou/tou
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29ll%27&la=greek&can=a%29ll%270&prior=u(pa/rcantes
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ai%29ei%5C&la=greek&can=ai%29ei%5C0&prior=a)ll'
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kaqestw%3Dtos&la=greek&can=kaqestw%3Dtos0&prior=ai)ei/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5Cn&la=greek&can=to%5Cn0&prior=kaqestw=tos
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%28%2Fssw&la=greek&can=h%28%2Fssw0&prior=to/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28po%5C&la=greek&can=u%28po%5C1&prior=h(/ssw
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D2&prior=u(po/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dunatwte%2Frou&la=greek&can=dunatwte%2Frou0&prior=tou=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dunatwte%2Frou&la=greek&can=dunatwte%2Frou0&prior=tou=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fcioi%2F&la=greek&can=a%29%2Fcioi%2F0&prior=katei/rgesqai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te1&prior=a)/cioi/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%28%2Fma&la=greek&can=a%28%2Fma0&prior=te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nomi%2Fzontes&la=greek&can=nomi%2Fzontes0&prior=a(/ma
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai0&prior=nomi/zontes
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C5&prior=ei)=nai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28mi%3Dn&la=greek&can=u%28mi%3Dn1&prior=kai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dokou%3Dntes&la=greek&can=dokou%3Dntes0&prior=u(mi=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%2Fxri&la=greek&can=me%2Fxri0&prior=dokou=ntes
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%28%3D&la=greek&can=ou%28%3D0&prior=me/xri
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C0&prior=ou(=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C0&prior=ou(=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=logizo%2Fmenoi&la=greek&can=logizo%2Fmenoi0&prior=cumfe/ronta
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3D%7C&la=greek&can=tw%3D%7C0&prior=logizo/menoi
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dikai%2Fw%7C&la=greek&can=dikai%2Fw%7C0&prior=tw=|
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=lo%2Fgw%7C&la=greek&can=lo%2Fgw%7C0&prior=dikai/w|
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nu%3Dn&la=greek&can=nu%3Dn0&prior=lo/gw|
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=xrh%3Dsqe&la=greek&can=xrh%3Dsqe0&prior=nu=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%5Cn&la=greek&can=o%28%5Cn0&prior=xrh=sqe
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29dei%2Fs&la=greek&can=ou%29dei%2Fs0&prior=o(/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29dei%2Fs&la=greek&can=ou%29dei%2Fs0&prior=o(/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pw&la=greek&can=pw0&prior=ou)dei/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=paratuxo%5Cn&la=greek&can=paratuxo%5Cn0&prior=pw
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=paratuxo%5Cn&la=greek&can=paratuxo%5Cn0&prior=pw
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ti&la=greek&can=ti0&prior=i)sxu/i
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kth%2Fsasqai&la=greek&can=kth%2Fsasqai0&prior=ti
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=proqei%5Cs&la=greek&can=proqei%5Cs0&prior=kth/sasqai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D3&prior=proqei/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%5C&la=greek&can=mh%5C2&prior=tou=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ple%2Fon&la=greek&can=ple%2Fon0&prior=mh/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fxein&la=greek&can=e%29%2Fxein0&prior=ple/on
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29petra%2Fpeto&la=greek&can=a%29petra%2Fpeto0&prior=e)/xein


Luis Filipe Bantim de Assumpção 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 174 - 

serem os mais poderosos, assumiram a liderança dos helenos reunidos para guerra” 

(TUCÍDIDES, I, 18.2). Entretanto, Tucídides diferencia as medidas tomadas por atenienses 

e espartanos quando da hegemonia dos exércitos da Hélade. Nos dizeres do relator das 

Guerras do Peloponeso, diferentemente de Atenas, os lacedemônios mantiveram o seu 

comando “[...] sem transformar os aliados em tributários, mas cuidando de que estes 

tivessem uma forma de governo oligárquico, de conformidade com os interesses de 

Esparta” (TUCÍDIDES, I, 19.1). Nesse ínterim, embora os autores clássicos tenham 

enfatizado a ampliação do poder político, econômico e militar dos atenienses – que 

passaram a sujeitar territórios de matriz helênica ao redor do Mar Egeu – a pólis dos 

lacedemônios foi considerada como a responsável por manter a liberdade da Hélade 

(TUCÍDIDES, I, 69.2; I, 72.4; II, 8.4), devido ao seu poderio militar e organização 

político-social (os espartanos defendiam os valores aristocráticos no âmbito de seu 

território). 

Ao cotejarmos o discurso dos autores clássicos com a historiografia, observamos 

que diversos pesquisadores argumentam que a pólis de Esparta – ao longo do V século a.C. 

-, devido à maneira como interagia com seus aliados, não teria desenvolvido uma prática 

de caráter Imperialista. Contudo, tais especialistas defendem que os lacedemônios teriam 

mantido uma política Imperialista, nos séculos VI e IV a.C. Para endossarmos nosso ponto 

de vista recorremos aos apontamentos do historiador Stephen Todd que, por sua vez, 

enfatizou que os lacedemônios teriam mantido ações de ordem Imperialista somente com a 

dominação da Messênia – no final do século VIII e meados do VII a.C., no qual as elegias 

de Tyrtaios (Τυρταῖος) 
26

 seriam uma das poucas evidências do período (TODD, 2000: 12). 

Por sua vez, o estudioso H.W. Parke, ao fazer menção a Heródoto (I, 65-68), nos 

apresentou uma perspectiva que se diferencia da proposta de Todd. Parke defende a idéia 

de que Esparta, no século VI a.C., teria tentado criar um Império no Peloponeso, sempre 

que a oportunidade lhes fora oferecida. No entanto, o método de dominação dos 

lacedemônios era simples, se comparado com aqueles desenvolvidos por Atenas no V 

século a.C. Segundo Parke, os lacedemônios conquistavam e anexavam pessoas e 

territórios as suas áreas de influência (PARKE,1930: 37). Contudo, Parke esclarece que 

após a sujeição da Tegea, Esparta teria modificado sua política de anexação pelo 

estabelecimento de alianças. Nesse bojo, os espartanos se tornaram detentores da 

                                                 

26
 Convencionalmente, em português, translitera-se o nome do referido poeta lírico enquanto Tirteu.   



A HÉLADE NO PERÍODO CLÁSSICO, ENTRE O IMPERIALISMO ATENIENSE E A HEGEMONIA ESPARTANA – UM 
ESTUDO CONCEITUAL 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 175 - 

hegemonia dentre as póleis do Peloponeso, tendo o direito de intervir na política externa de 

seus aliados em tempo de guerra, porém, todos os confederados eram relativamente 

autônomos e independentes (PARKE, 1930: 37).  

No intuito de complementarmos as assertivas de Parke, recorremos ao pensamento 

do helenista Anthony Andrewes. Este nos aponta que o Imperialismo espartano teria sido, 

em um primeiro momento, o reflexo de ambições individuais
27

 e, posteriormente, uma 

consequência das Guerras do Peloponeso (ANDREWES, 2006: 91-92). Imerso em uma 

lógica político-social, Andrewes defende que devido ao fato de deter um corpo diminuto de 

cidadãos e um número amplo de servos estatais prontos para se sublevar, a aristocracia 

lacedemônia não teria se interessado por manter uma prática de cunho Imperialista 

(ANDREWES, 2006: 101-102). Desse modo observamos que a pólis dos espartanos - 

ainda que tenha adquirido a supremacia militar junto às sociedades do Peloponeso e em 

algumas regiões do Egeu – não teria desenvolvido práticas Imperialistas. Entretanto, as 

ações de Esparta são geralmente analisadas em comparação com as atitudes tomadas por 

Atenas, no decorrer das Guerras do Peloponeso.     

Mediante o que foi exposto acima, notamos que um setor da historiografia se vale 

do conceito de “Império” – ou “Imperialismo” – para se referir as práticas desempenhadas 

por Atenas, em relação aos seus aliados, durante as Guerras do Peloponeso e a Esparta no 

início do IV século a.C. Entretanto, existem vozes dissonantes a aplicação do termo 

“Império” para as sociedades helênicas do período Clássico. Dentre esses autores podemos 

ressaltar o classicista Moses Finley, no ensaio The Fifth-Century Athenian Empire: a 

Balance-Sheet. O referido historiador nos informa que a concepção de “Império” utilizada 

por um número relativamente amplo de cientistas sociais parte do senso comum que, por 

sua vez, fragmenta o sentido deste conceito (FINLEY, 2006: 104). Dessa maneira, notamos 

que a crítica de Finley parece se fundamentar no modo pelo qual esta conceituação foi 

aplicada nos estudos sobre Antiguidade, sem que fossem respeitadas as especificidades de 

cada sociedade e período histórico. Por sua vez, a especialista Maria Regina Candido, no 

artigo Atenas Clássica: Imperialismo ou Liderança Unipolar?, sugere que os 

pesquisadores dialoguem com os cientistas políticos que analisam as relações 

interestatais
28

 desenvolvidas pelas sociedades da Antiguidade Clássica, e os aspectos 

                                                 

27
 Tais como as do rei Kleomenes, do regente Pausânias e do navarco Lysandro. 

28
 O conceito de relações interestatais foi desenvolvido na obra: LOW, Polly. Interstate Relations in 

Classical Greece. New York: Cambridge University Press, 2007, passim. 



Luis Filipe Bantim de Assumpção 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 176 - 

sócio-culturais vinculados aos elementos econômicos. Logo, a professora Candido 

apresenta o conceito de “Liderança Unipolar”
29

 - como uma alternativa ao termo 

“Imperialismo” - pois o mesmo seria capaz de englobar a maneira como Atenas teria 

estabelecido sua hegemonia política junto às áreas banhadas pelo Egeu, e as ações que 

lidavam com a captação de recursos necessários para a manutenção dos setores sociais 

emergentes da democracia (CANDIDO, 2010: 07). 

 Entretanto, como enfatizou o helenista Stephen Todd, termos como “Liga” e 

“Império” não são recorrentes na documentação textual do período Clássico da Hélade. 

Todd, por exemplo, comenta que Tucídides se vale da expressão “arkhé” ateniense, e que 

as inscrições do período se valem de afirmações como “lugares sob a autoridade 

ateniense” (TODD, 2000: 19). Logo, Stephen Todd declara que a terminologia mais 

plausível seria “os atenienses e seus aliados” (TODD, 2000: 19). De forma semelhante, os 

helenistas Stephen Todd e Paul Cartledge apontam que os textos do V século a.C. utilizam 

a terminologia “hegemon” para designar a autoridade de Esparta junto às póleis helênicas, 

durante as Guerras Greco-Pérsicas e as do Peloponeso (TODD, 2000: 12-14; 

CARTLEDGE, 2002: 223-225). Mediante as afirmações de Todd e Cartledge, optamos por 

analisar as ações atenienses no Mar Egeu e dos lacedemônios no Peloponeso, dentro de sua 

especificidade cultural, ao invés de adotarmos terminologias que não estão diretamente 

atreladas às práticas sociais dos helenos do período Clássico. 

 Sendo assim, para que pudéssemos corresponder a essa proposta, recorremos às 

pesquisas desenvolvidas pelo antropólogo Marshall Sahlins, na obra Ilhas de História. 

Sahlins afirma que as ações e os gestos de cada grupo social devem ser compreendidos 

dentro de seu contexto cultural – ou seja, de acordo com as suas especificidades 

(SAHLINS, 2003: 09). Interagindo os apontamentos de Sahlins, com os estudos do 

historiador italiano Carlo Ginzburg, este afirma que as análises propostas pelos 

historiadores devem respeitar as particularidades de cada período histórico, para que assim 

não venhamos a cometer anacronismos históricos (GINZBURG, 1991: 206-209). 

 Logo, através do ponto de vista exposto por cada um dos autores, no que tange as 

especificidades de cada sociedade, nós corroboramos com os pensamentos do helenista 

Stephen Todd (TODD, 2000: 15-22) e do teórico político Herfreid Münkler (MÜNKLER, 

                                                 

29
 A matriz deste conceito se encontra na obra: ECKSTEIN, Arthur. Mediterranean Anarchy, Interstate War, 

and the Rise of Rome. Berckley; LosAngeles; London: University of California Press, 2006, passim. 



A HÉLADE NO PERÍODO CLÁSSICO, ENTRE O IMPERIALISMO ATENIENSE E A HEGEMONIA ESPARTANA – UM 
ESTUDO CONCEITUAL 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 177 - 

2007: 06-09), quanto ao emprego do termo arkhé, para nos referirmos as ações de 

características econômicas, sociais, políticas e militares desempenhadas pela pólis de 

Atenas junto aos seus aliados confederados, durante as Guerras do Peloponeso
30

. 

Fundamentados no diálogo entre a historiografia e o discurso da documentação clássica, 

nós sugerimos a utilização do termo phóron arkhé
31

 (φόρων ἀρχή)
32

 para as práticas 

desempenhadas pela sociedade ateniense no V século a.C. Tendo em vista que o termo 

phóroi denota taxa, tributo e imposto (PEREIRA, 1998: 618), e arkhé designa poder, 

autoridade, reino (PEREIRA, 1998: 84), nós conjecturamos que a phóroi arkhé poderia ser 

definida enquanto o ato de subjugar os territórios, mantendo-os na condição de aliados, os 

quais devem pagar uma tributação periódica a pólis hegemônica.  

 Por sua vez, no que concerne à pólis de Esparta no período entre o VI e o V século 

a.C., tanto a documentação textual quanto a historiografia se valem do termo 

hegemon/hegemonia para se referirem à posição político-militar que os lacedemônios 

ocupavam frente às demais póleis do Peloponeso, durante as Guerras Greco-Pérsicas 

(TODD, 2000: 12-14; DOYLE, 1986: 58-60). Nos dizeres do helenista Paul Cartledge, 

todos os aliados confederados de Esparta eram relativamente autônomos e independentes, 

no entanto, em períodos de guerra, estes poderiam estar sujeitos a intervenções em suas 

políticas externas (CARTLEDGE, 2002: 226-229). Cotejando tal afirmação com os 

pressupostos do professor Doyle, este nos expõe que esse aspecto diferenciava, 

substancialmente, as ações de atenienses e lacedemônios no decorrer das Guerras do 

Peloponeso (DOYLE, 1986: 58-59).  O discurso de Tucídides endossa nossa assertiva, ao 

afirmar que “[...] os lacedemônios mantiveram sua hegemonia sem que seus aliados se 

tornassem tributários [...] os atenienses, por sua vez, fizeram com que as cidades aliadas 

[...] lhes entregassem suas naus [...] e impuseram a todos um tributo em espécie (krémata)” 

(TUCÍDIDES, I, 19.1). 

 Sendo assim, concluímos que o emprego de termos e conceitos como Império e 

Imperialismo para o estudo das sociedades helênicas do período Clássico não 

                                                 

30
 Embora este termo, e suas derivações, tenham uma ampla recorrência na obra de Tucídides, o mesmo 

parece adquirir uma grande expressão no trecho (I, 75.1), no qual os próprios atenienses evidenciam que 

detém o conhecimento de sua supremacia econômica, política e militar sobre as Ilhas do Egeu. 
31

 Tal conceituação foi proposta mediante o diálogo estabelecido junto a Prof.ª Dr.ª Carmen Soares, da área 

de Estudos Clássicos da Universidade de Coimbra. A referida pesquisadora atuou na supervisão do estágio de 

pesquisa e levantamento documental-historiográfico realizado no período de 09 a 20 de Janeiro de 2012. 
32

 Ver: LIDDELL, Henry; SCOTT, Robert. A Greek-English Lexicon. Oxford: Clarendon Press, 1996, p. 

1951. 



Luis Filipe Bantim de Assumpção 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 178 - 

correspondem à realidade sócio-político-cultural destes povos da Antiguidade. Tendo em 

vista o que foi exposto anteriormente, devemos respeitar a especificidade de cada grupo 

social e contexto histórico, e no que tange a Hélade do século V a.C., os autores de então 

nos fornecem as terminologias adequadas a sua lógica sócio-cultural. Dessa maneira, 

tomando por base os discursos de Heródoto e Tucídides e as especificidades das 

sociedades helênicas de então, sugerimos a utilização de conceitos como arkhé, ou phóron 

arkhé – para nos remetermos as práticas desempenhadas por Atenas, e hegemonia – no 

intuito de compreendermos a posição que os lacedemônios ocupavam frente às póleis da 

Hélade. Com isso, objetivamos respeitar as particularidades culturais de cada grupo social 

imerso nesse contexto, evitando possíveis anacronismos históricos.   

 



A HÉLADE NO PERÍODO CLÁSSICO, ENTRE O IMPERIALISMO ATENIENSE E A HEGEMONIA ESPARTANA – UM 
ESTUDO CONCEITUAL 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 179 - 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

HERODOTUS. The History of Herodotus. 4 Vols. Trad.: G.C. Macaulay. London: 

Macmillan, 1890. 

THUCYDIDES. History of the Peloponnesian War. 4 Vols. Trad.: Charles Forster Smith. 

Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1956. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ANDRADE, Marta Mega. A Vida Comum – Espaço, Cotidiano e Cidade na Atenas 

Clássica. Rio de Janeiro: DP&A, 2002. 

ANDREWES, Anthony. Spartan Imperialism? In: GARNSEY, P.; WHITTAKER, C. 

Imperialism in the Ancient World: the Cambridge University Research Seminar in Ancient 

History. Cambridge: Cambridge University Press, 2006. 

CANDIDO, Maria Regina. Atenas Clássica: Imperialismo ou Liderança Unipolar? In: 

Philía – informativo de História Antiga. 2010, NEA/UERJ - ISSN: 1519-6917. p.07. 

CARTLEDGE, Paul. The Origins and Organisation of the Peloponnesian League. In: 

WHITBY, Michael. Sparta. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2002. 

CHEVITARESE, André Leonardo. Fronteiras Internas Atenienses no Período Clássico. 

(Re)Definindo Conceitos e Propondo Instrumentais Teóricos de Análise. In: 

Phoînix/UFRJ. Laboratório de História Antiga, Ano X. Rio de Janeiro: Mauad Editora, 

2004, pp. 63-72. 

CONSTANTAKOPOULOU, Christy. The Dance of the Islands – Insularity, Networks, the 

Athenian Empire and the Aegean World. United State of America: Oxford University 

Press, 2007. 

DOYLE, Michael W. Empires. United States of America: Cornell University Press, 1986. 

ECKSTEIN, Arthur. Mediterranean Anarchy, Interstate War, and the Rise of Rome. 

Berckley; LosAngeles; London: University of California Press, 2006. 

FINLEY, Moses. The Fifth-Century Athenian Empire: A Balance Sheet. In: GARNSEY, 

P.; WHITTAKER, C. Imperialism in the Ancient World: the Cambridge University 

Research Seminar in Ancient History. Cambridge: Cambridge University Press, 2006. 

GINZBURG, Carlo; CASTELNUOVO, Enrico; PONI, Carlo. O Inquisidor como 

Antropólogo: uma analogia e suas implicações. In: A Micro História e Outros Ensaios. 

Trad.: Antonio Narino. Lisboa: Memória e Sociedade, 1991. 



Luis Filipe Bantim de Assumpção 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 180 - 

GREGORY, Derek (et. al.). The Dictionary of Human Geography. Oxford: Blackwell 

Publishing, 2009. 

HANSEN, Mogens Herman. Polis – An Introduction to the Ancient Greek City-State. 

Oxford: Oxford University Press, 2006. 

KURY, Mario da Gama. Índice Onomástico. In: HERODOTOS. História. Trad.: Mario da 

Gama Kury. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1988. 

LIDDELL, Henry; SCOTT, Robert. A Greek-English Lexicon. Oxford: Clarendon Press, 

1996. 

LOUKOPOULOU, Louisa. Thracian Chersonesos. In: HANSEN, Mogens Herman; 

NIELSEN, Thomas Heine. An Inventory of Archaic and Classical Poleis: An Investigation 

Conducted by the Copenhagen Polis Centre for the Danish National Research Foundation. 

Oxford: Oxford University Press, 2004. 

LOW, Polly. Interstate Relations in Classical Greece. New York: Cambridge University 

Press, 2007. 

MARTIN, Bronwen; RINGHAM, Felizitas. Dictionary of Semiotics. London: Cassell, 

2000. 

MCKAY, John (et. al.) Western Society – A Brief History. Boston; New York: Bedford/St. 

Martin’s, 2010. 

MÜNKLER, Herfried. Empires: the Logic of World Domination from Ancient Rome to the 

United States. Trad.: Patrick Camiller. Cambridge: Polity Press, 2007. 

PARKE, H.W. The Development of the Second Spartan Empire (405-371 b.C) In: The 

Journal of Hellenic Studies, Vol. 50, Part 01 (1930), pp. 37-79. 

PEREIRA, Isidro. Dicionário Grego-Portugês e Portugês-Grego. Braga: Livraria 

Apostolado da Imprensa, 1998. 

PISTONE, Sérgio. Imperialismo. In: BOBBIO, N.; MATTEUCCI, N.; PASQUINO, G. 

Dicionário de Política. 2 Vols. Trad.: Carmen Varriale. Brasília: Editora Universidade de 

Brasília, 1998.  

POWELL, A. Athens and Sparta – Constructing Greek Political and Social History from 

478 B.C. London: Routledge, 2001. 

SAHLINS, Marshall. Ilhas de História. Trad.: Barbara Sette. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 

Editor, 2003. 

TODD, Stephen C. Athens and Sparta. London: Bristol Classical Press, 2000.  



COMO PLUTARCO DESCREVE ALEXANDRE DA MACEDÔNIA? 

Mestrando Marcio Felipe Almeida da Silva
1
 

 

Talvez seja um tanto curioso para alguns, um medievalista se propor a pesquisar um tema 

referente à antiguidade, entretanto o personagem Alexandre nos intriga. Nos dias de hoje ele é 

conhecido, mesmo que erroneamente, dos mais cultos aos mais leigos. Porém, este fato não 

impediu que fossem produzidas diversas edições de periódicos com conceitos distorcidos ou mal 

interpretados sobre o rei da Macedônia. Por esta razão fui impelido a retornar a leitura dos 

clássicos, para saber como os autores antigos descreviam Alexandre. Durante minha pesquisa o 

professor do NEA
2
, José Roberto de Paiva Gomes, gentilmente me cedeu um exemplar da obra de 

Plutarco, onde o autor narra a vida de Alexandre, de seu nascimento até sua morte. A minha 

satisfação em ter contato com o texto gerou o presente trabalho.   

Sendo assim o objetivo deste artigo é analisar com cautela quem é o Alexandre que 

Plutarco narra em sua biografia, e qual a importância desta obra para os historiadores interessados 

na transição do período Clássico para o Helenístico. Sobre o rei da Macedônia, sabemos que foi 

um brilhante líder, e que expandiu as fronteiras de influência cultural helênica muito além do 

esperado na antiguidade, tornando-se objeto de almejo para todos os conquistadores da história.   

Todavia para iniciar esta abordagem precisamos conhecer melhor o célebre autor Plutarco. 

Nascido em Queronéia, por volta do ano 46 dC, se destacou por seus clássicos chamados Vidas 

Paralelas, ou Vidas Comparadas, narrativas que o levaram a ser considerado como o inventor do 

paralelismo. Embora não tivesse a intenção de ser historiador e sim biógrafo, seus escritos 

conquistaram um papel de destaque entre os historiógrafos modernos. Das obras de Plutarco 

destacamos além de Alexandre e César, que nos serve de fonte para o presente trabalho, Teseu e 

Rômulo, Demóstenes e Cícero, Temístocles e Camilo, Fócion e Catão, dentre outras que utilizam 

personagens ligados a grandeza. Como o autor publica suas obras durante um período em que a 

Grécia fora ofuscada pela expansão romana, nota-se que costuma a confrontar como objeto de 

pesquisa personagens gregos e romanos, chegando em determinadas análises a favorecer seus 

conterrâneos, de forma a sugerir que para cada brilhante latino haveria também um brilhante 

                                                           

1
 Mestrando em História Medieval pela Universidade Federal Fluminense.  

2
 Núcleo de Estudos da Antiguidade / UERJ. 



Marcio Felipe Almeida da Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 182 - 

heleno. E com Alexandre não foi diferente, uma vez que a narrativa procurou apresentar um rei de 

caráter, cercado pelas glórias e pelas lendas. “O fato é que apesar de se considerado, por seu 

estilo menos cuidado, um autor secundário na constelação dos grandes nomes da literatura 

grega, Plutarco ainda é mais lido do que muitos destes grandes, mais conhecido de nome que de 

leitura” (PLUTARCO apud KURY, n/d). 

No início de sua obra, Plutarco nos apresenta um Alexandre coberto pelos mitos antes 

mesmo de seu nascimento, exibe também a genealogia do grande conquistador, narrando uma 

suposta descendência de heróis como Hércules, fato comum entre as realezas gregas que 

buscavam entrelaçar suas famílias as origens dos míticos heróis fundadores das cidades. Ao ler 

esta produção intelectual temos a impressão desde as primeiras páginas que Alexandre estava 

destinado à grandeza.   

Filipe, que acabara de se apoderar de Potidéia, recebeu ao mesmo tempo três noticias 

felizes: a primeira, de que ele próprio havia ganho o prêmio na corrida de cavalos de 

sela, nos jogos olímpicos; a segunda, de que Parmenion havia derrotados os ilírios numa 

grande batalha, a terceira, de que Alexandre nascera. Seu regozijo – pode-se crer - , já 

grande por todas estas venturas, aumentou mais ainda pelas palavras dos advinhos. ‘Um 

filho’, asseguravam, ‘cujo nascimento coincidia com três vitórias, devia ser mesmo 

invencivel’(PLUTARCO, 2004: 14). 

 

Como bem destacou Cláudio Umpierre Carlan, doutor em história cultural pela Unicamp, 

é bem provável que estes acontecimentos tenham sido inventados posteriormente para dar ênfase 

ao nascimento do conquistador. Assim como a afirmação que Alexandre teria vindo ao mundo no 

mesmo dia do incêndio no templo de Diana em Éfeso, como se significasse um presságio. Ainda 

sobre a sua infância encontramos alusões que nos levam a pensar que Alexandre estava 

predestinado à glória, o arcaniano Lisimaco, seu pedagogo, costumava chamá-lo de Aquiles e a 

Filipe de Peleu. Uma fabulosa passagem conta como o macedônio havia dominado o indomável 

cavalo Bucéfalo, depois de todos os generais terem fracassado, fato que deixou escapar um 

singelo e eufórico presságio nas palavras de Filipe: “Meu filho!, disse. Procura um reino digno de 

ti! Para teu valor é pequena a Macedônia” (PLUTARCO, 2004: 22).  

Em sua fase adulta Alexandre continuará mantendo relações próximas com os mitos, nos 

escritos do biógrafo grego, encontramos personagens que devido a seu poder mítico exerciam 

reais influências sobre a sociedade antiga, e se tornaram característicos na predição do rei da 

Macedônia ao panteão olímpico, como os oráculos de Delfos e de Siwa. Sobre o primeiro 



COMO PLUTARCO DESCREVE ALEXANDRE DA MACEDÔNIA? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 183 - 

sabemos que era um dos locais mais venerados do mundo helênico. Conhecido como o umbigo do 

mundo devido a sua posição geográfica, o oráculo de Delfos, atraia visitantes de varias cidades 

com o objetivo de conseguir as enigmáticas orientações das pitonisas de Apolo. O rei da 

Macedônia almejando saber sobre sua expedição a Ásia foi ao encontro do oráculo, é neste ponto 

que Plutarco narra o uso da violência por parte de Alexandre para com a sacerdotisa depois das 

repetidas recusas em recebê-lo. As palavras professadas por ela atenderam aos anseios do 

soberano, além de servir de estímulo para fama de conquistador: “Oh, meu filho! Tu és 

invencível” (PLUTARCO, 2004: 39). Todavia o segundo relato ocorre no Egito depois de 

Alexandre cruzar o deserto de Siwa em busca do templo de Amon, onde foi saudado pelo 

sacerdote com o título de filho de Zeus. O próprio Plutarco afirma ser corrente entre os 

contemporâneos que “o profeta querendo dirigir-lhe  saudação de amizade - o paidion (“oh, meu 

caro filho”) -, enganou-se e colocou um s no lugar do n, o pai dios (“oh, filho de Júpiter!”) 

Ambas as narrativas teriam agradado o rei e serviram para construir as lendas de sua 

possível ligação com Júpiter. Entretanto Plutarco não se limitou em fazer alusões ao deus do 

trovão, na noite de núpcias de Filipe e Olímpia, a bela rainha teria sido atingida por um raio no 

ventre, sendo depois constatada sua gestação. Sabemos que os fenômenos de Apoteosis, a 

ascensão de heróis e estrategos a categoria divina, não foi algo raro na Grécia antiga. Como 

destacou Claude Mossé, acompanharam o desenvolvimento das cidades helenas a partir do século 

VIII aC, permanecendo durante o período clássico. Entretanto o que se faz importante é refletir 

sobre as dimensões que alcançou o episódio ocorrido no Egito. Entendemos que Alexandre no 

início de sua campanha desejava tornar-se maior do que seu pai mortal, Filipe, já que as 

comparações com seu genitor eram constantes, sendo assim, mesmo que estivesse difundido o 

vaticínio do oráculo é bem provável que os contemporâneos ainda tivessem uma visão de um 

Alexandre mais homem do que semi-deus, como podemos perceber nas palavras agressivas do 

general Clito durante uma discussão com Alexandre, levando a morte do primeiro. 

Clito levantou-se bruscamente e replicou: - Foi, contudo, essa covardia que te salvou a 

vida, quando embora filho dos deuses, já havias virado as costas à espada de Spitridates. 

Foi o sangue dos macedônios, foram suas feridas que te fizeram grande ao ponto de 

repudiando Filipe, quereres, com toda a sua alma, Amon como pai (PLUTARCO, 2004: 

118). 

 



Marcio Felipe Almeida da Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 184 - 

Buscando não prolongar as considerações acerca deste tópico, compreendemos que as 

respostas dos oráculos, principalmente de Siwa, agradaram Alexandre, uma vez que o soberano 

tinha como objetivo sua apoteosis. Em conseqüência, o sentido das palavras do sacerdote teriam 

sido alterado posteriormente, de acordo com os novos anseios do rei. Como bem destacou Claude 

Mossé: 

Foi só mais tarde, com a extensão da conquista, e talvez para justificar os projetos 

concebidos por Alexandre pouco antes de sua morte, que se deu esta resposta um sentido 

que ela não tinha no momento da consulta ao oráculo. Alexandre, além disso, interrogara 

o deus para saber se havia castigado com justiça os assassinos do pai. A resposta a essa 

segunda pergunta é que teria sido forjada tardiamente, no máximo quando em 324, ele 

exigiu dos gregos que lhe prestassem honras divinas. Desde a Antiguidade ela teria sido 

contesta, como atesta a observação de Plutarco sobre a confusão entre o s e o n (MOSSÉ, 

2004:  83) . 

 

Voltando a refletir sobre os escritos do biógrafo de Queronéia, identificamos nas suas 

páginas, o rei Alexandre como um personagem apaixonante, um homem que exalava um odor 

agradável do qual as túnicas se impregnavam com o perfume, um rei que não era tentado pelo 

luxo e pela cobiça, em diversas passagens teria ele se desfeito de riquezas em favor do exército, e 

ainda quando questionado por Pérdicas sobre o que guardaria para si, respondeu-lhe: “a 

esperança!”. Ainda abordando a questão da riqueza, Plutarco faz várias alusões sobre a 

magnificência da Pérsia, sempre utilizando termos referentes ao conceito de bárbaros, valendo-se 

assim do típico pensamento greco-romano, do asiático como vacilante, irracional e ganancioso. O 

autor faz questão de expor a extensão do império persa, afirmando segundo o relato de Dinon que 

para mostrar seu poder como os senhores do universos os reis persas buscavam água do Nilo e do 

Íster (ambos nos limites dos reinos) e as depositavam com suas riquezas, simbolizando a vastidão 

do império.  

Que a extensão e o luxo dos persas eram conhecidos no mundo antigo não temos dúvidas, 

afinal durante as guerras médicas gregos e aquemênidas mantiveram relações estreitas, entretanto 

o que nos parece mais plausível é que Plutarco tenha se preocupado em descrever o poderio persa 

com o intuito de valorizar ainda mais a conquista de Alexandre, que depois da derrota de Dario 

assume seu trono como senhor da Ásia e realiza uma façanha nunca vista antes. A própria 

narrativa do autor nos faz insistir nesta discussão, em certo ponto Demarato de Corinto teria aos 

prantos exclamado: “De que alegrias foste privado, gregos que perecestes em combates antes de 

ver Alexandre sentado no trono de Dario” (PLUTARCO, 2004: 94). Ainda nesta linha de 



COMO PLUTARCO DESCREVE ALEXANDRE DA MACEDÔNIA? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 185 - 

raciocínio o biógrafo discorreria sobre a inversão de poderes no trono aquemênida após a vitória 

em Gaugamela: “Depois desta vitória, não houve mais dúvidas de que o império dos persas 

estivesse destruído sem remédio. Alexandre, proclamado rei da Ásia, ofereceu aos deuses 

sacrifícios magníficos e presenteou os amigos com riquezas, casa e governo” (PLUTARCO, 

2004: 88). 

Na obra haveria também menções ao antigo rei Xerxes. Onde nos parece que a elite 

intelectual grega conservava um certo ressentimento pela incursões persas no seu território, de 

forma que a façanha de Alexandre serviria para devolver a superioridade dos gregos que fora 

ameaçada. Sendo assim Plutarco faz questão de mencionar que Alexandre vinga os gregos de sua 

moléstia, por consequência um ousado episódio deixa clara esta desforra e superioridade. Durante 

sua estada em Persépolis, Alexandre ofereceu um festim aos seus amigos, cedendo embriaguês a 

cortesã ateniense de nome Taís, que também era amante de Ptolomeu, incitou o incêndio da 

cidade proferindo um empolgante discurso: 

Eu me sinto recompensada, das privações padecidas vagando pela Ásia, pois tenho a 

satisfação de insultar hoje o orgulho dos reis da Pérsia. Mas, quanto minha alegria seria 

maior, se fosse concedido, para completar nossa festa, queimar a casa desse Xerxes que 

incendiou Atenas, e atear eu mesmo fogo, aqui, na presença do Rei! Diriam, então, pelo 

mundo, que as mulheres do acampamento de Alexandre vingaram melhor a Grécia dos 

males que lhe fizeram padecer os persas do que todos os generais que por ela 

combateram na terra e no mar (PLUTARCO, 2004: 94). 

 

Um das grandes qualidades da produção de Plutarco com certeza é a abordagem 

emocionante das batalhas, propositalmente ele transforma as cenas em dramas quase teatrais, 

descreve golpes, estratégias e baixas, faz com que o leitor vivencie o ápice dos combates, 

exaltando seus sentimentos e mexendo com suas emoções. Em Plutarco encontramos um 

Alexandre corajoso sempre a frente de suas tropas, correndo os mesmos riscos que os soldados, 

observamos dessa forma um rei que é ferido várias vezes no combate. O escritor faz questão de 

destacar a qualidade de Alexandre como estratego e sua coragem como guerreiro, tendo em vista 

que contra os persas sempre combatera em número inferior, fato no qual ele insiste em destacar 

antes da batalha de Gaugamela. “Alexandre, já senhor de todos os territórios situados ágüem do 

Eufrates, marchava contra Dario, que descia com um exército de um milhão de homens” 

(PLUTARCO, 2004: 79). Esse exagero numérico era uma prática normal entre os escritores 

gregos, mas o que surpreende são os números das baixas aquemênidas relatadas pelo autor, por 

exemplo: vinte sete mil em Granico e cento e dez mil em issus. Embora exagerada podemos 



Marcio Felipe Almeida da Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 186 - 

acreditar que a desvantagem numérica era verdadeira, pois o rei da Macedônia partira rumo ao 

oriente com um efetivo total de quase 40 mil homens entre infantes, cavaleiros e a poderosa 

falange,  levando Justino a afirmar que não sabe o que mais se deve admirar, se ter ele subjugado 

o mundo com esse punhado de homens, ou ousado atacá-lo. 

Neste ponto fazem-se necessárias às apresentações das contradições encontradas na fonte 

que propomos pesquisar. Observamos no decorrer da campanha na Ásia, que Plutarco descreve 

uma mudança no que diz respeito à personalidade de Alexandre, entretanto teria o autor feito 

estas alteraçoes propositalmente, ou o rei da Macedônia teria realmente mudado a medida que 

avançava em sua conquista? Talvez essa resposta nunca saberemos, mas o que podemos perceber 

é que o Alexandre do fim da campanha se torna um homem terrível, nas palavras do próprio 

Plutarco. O mesmo soberano que tolerava quando o afrontavam não mais consentia a indisciplina, 

punindo os revoltosos muitas vezes com as próprias mãos. Várias são as descrições de violência 

cometida pelo rei enfurecido. “Menandro, um dos seus cortesãos, por ele nomeado chefe de uma 

fortaleza, não quis ali ficar. Então o rei matou-o por suas próprias mãos; e fez também crivar de 

Flechas Arosdates, um dos bárbaros revoltados” (PLUTARCO, 2004: 128). Temos ciência que 

Alexandre matou também, com um golpe de dardo, um dos governadores que não lhe mandara as 

provisões encomendadas, ainda abordando esta questão, teria o rei ordenado crucificar o médico 

Glauco pela morte de Héféstion e apanhado Cassandro pelos cabelos batendo sua cabeça contra a 

muralha por gargalhar ao ver-lo sendo adorado pelos bárbaros. O que nos intriga é que este 

mesmo Alexandre anos antes havia tolerado, o desprezo com que o filósofo Diógenes o recebera, 

solicitando ao rei que se afastasse do sol em que se banhava. O soberano tratara também com 

respeito a família de Dario aprisionada em Issus, além de conceder liberdade a Timocleia, mulher 

capturada durante o cerco a Tebas, que teria matado soldados e assumido que era irmã de um dos 

opositores de Filipe.  

Entretanto a contradição que nos chama mais atenção diz respeito a uma das paixões do 

mundo helênico, o vinho. Na obra de Plutarco existem diversas alusões que mencionam a 

embriaguês e a participação de Alexandre em banquetes dedicados a Dionísio, são nestas 

passagens que ocorrem o assassinato de general Clito (cometido por Alexandre), o incêndio de 

Pérsépolis, e ainda segundo Aristóbulo uma noite e um dia inteiro dedicados à bebedeira teriam 

levado o rei ao óbito. Mas Plutarco no início de seus escritos faz questão de descrever o contrário, 



COMO PLUTARCO DESCREVE ALEXANDRE DA MACEDÔNIA? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 187 - 

em suas páginas concede ênfase a um relato apaixonante de como o rei era imune ao êxtase 

provocado pelas bebidas: 

Alexandre também deixava-se tentar pelo vinho muito menos do que se acreditou, teve 

esta fama porque tinha hábito de ficar muito tempo a mesa; mas era menos para beber 

do que para conversar. A cada copo, punha sempre em discussão algum assunto de vasta 

proporção; ademais; só prolongava as refeições quando tinha bastante tempo para lazer. 

Quando se tratava de negócios, jamais o retinham vinho, o sono, nem o amor, mesmo o 

mais legitimo, nem o mais belo espetáculo, ao contrário do que acontecia com outros 

comandantes (PLUTARCO, 2004: 60). 

   

Com o lançamento em 2004 do filme Alexandre de Oliver Stone, a sexualidade do rei da 

Macedônia tornou-se um assunto polêmico entre os historiadores e a sociedade. Deste ponto em 

diante tentaremos fazer uma construção historiográfica de forma a buscar como Plutarco expõem 

esta questão, isto é, se de fato ele realmente a expõe. Nos relatos do autor percebemos que 

Alexandre buscou ser controlado com suas paixões, talvez guiado pelos ensinamentos de 

Aristóteles, cujas teorias igualavam as mulheres a escravos e bárbaros. Todavia o rei da 

Macedônia tratava muito bem as mulheres, não permitindo que fossem desonradas pelos soldados 

durante a campanha.  

Plutarco, no que se refere às relações mais íntimas, concede destaque a diversos 

personagens que precisam ser analisados separadamente. Nestas abordagens percebemos que 

Alexandre não fora alheio ao charme feminino, embora julgasse que um rei deveria vencer à si 

mesmo antes de triunfar sobre seus inimigos. A primeira destas personagens é Timocléia, jovem 

tebana relatada anteriormente. Mesmo a moça tendo desafiado Alexandre, este maravilhado por 

seu porte e beleza deixou-a partir em liberdade sem sofrer nenhuma punição. Ainda dialogando 

sobre o efeito exercido pelo sexo feminino o autor narra a primeira relação sexual do soberano e 

descreve sua companheira com as seguintes palavras: “Nem conheceu, antes de seu casamento, 

outra mulher a não ser Barsina. Enviuvada pela morte de Cenon, Barsina fora presa em 

Damasco. Sendo ela instruída na literatura grega, de costumes amáveis e de nascimento ilustre, 

(...) Alexandre afeiçoou-se-lhe” (PLUTARCO, 2004: 57). Com esta descrição compreendemos 

que Plutarco, por enquanto, nos descreve relações de desejo e não de amor, por parte do rei para 

com o sexo oposto, teria ainda destacado o biógrafo que Alexandre da Macedônia se referia às 

mulheres da Ásia como um tormento aos olhos devido a sua exuberância, reservando para si o 

antigo costume persa dos haréns. Segundo Diodoro o rei teria concubinas em número não inferior 



Marcio Felipe Almeida da Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 188 - 

aos dias do ano e de grande beleza, selecionadas entre todas as mulheres da Ásia. Cada noite, elas 

desfilavam em torno do divã do rei para que ele pudesse selecionar aquela com quem iria ficar a 

noite. 

Sobre o amor, Plutarco descreve que Alexandre só o encontrou nos braços de Roxana, 

filha de um Sátrapa da Bactria (atual Afeganistão), fica claro que o rei se apaixonou por sua 

beleza e seus encantos, porém se faz necessário notar que o casamento com uma bárbara celebrou 

para os conquistados a união efetiva com os conquistadores, já que o rei preferiu se aproximar de 

uma mulher Asiática por um casamento legítimo e não por concubinato. Embora fosse esperado 

que  Roxana acentuasse as relações políticas, os macedônios não olharam com bons olhos uma 

ligação matrimonial entre gregos e bárbaros. Chegando a Susa, o soberano tomou outra esposa 

asiática, casou-se com Statira, filha de Dario, e casou também seus amigos com mulheres de 

posição elevada, o fato conhecido como bodas de Susa, foi celebrado com festas magníficas que 

deveriam reafirmar os laços entre os dois povos distintos. Esta união novamente não agradará os 

macedônios, entretanto não iniciaremos esta discussão. Diferente de Roxana, Plutarco não 

apresenta motivos amorosos para o casamento com Statira, nos levando a refletir que o 

matrimônio fora celebrado apenas por motivos políticos, já que se algum homem de poder 

tomasse Statira por esposa teria claramente o direito de reclamar o trono de Dário. 

Costuma-se a especular o envolvimento de Alexandre com personagens do mesmo sexo. 

Precisamos explicar neste ponto que o conceito de Homossexualismo característicos da atualidade 

não existia na Grécia antiga, e embora a edição de Fevereiro de 2011 da revista História Viva 

tente reproduzir uma Grécia utópica onde o bissexualismo era algo comum, nos concentraremos 

em afirmar que segundo as leituras de Plutarco não é possível encontrar fatos concretos que 

provem à participação de Alexandre em certas relações ditas homossexuais. Os defensores destas 

teorias insistem no relato do suposto beijo que o rei teria dado em Bagoas: 

Chegando ao passo dos reis, em Gedrósia, Alexandre mandou descansar novamente o 

exército, sempre em festa. Um dia, sob a ação do vinho – dizem-, assistiu a coros de 

danças nos quais Bagoas, de quem ele gostava, e que havia custeado as diversões, 

obteve o prêmio. O vencedor, depois de ter recebido a coroa, atravessou o teatro e foi 

sentar-se ao lado de Alexandre. Os macedônios que assistiam, bateram palmas e 

convidaram o rei, com gritos, a dar-lhe um beijo. Alexandre cingiu-o nos braços e 

beijou-o (PLUTARCO, 2004: 146). 

 



COMO PLUTARCO DESCREVE ALEXANDRE DA MACEDÔNIA? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 189 - 

Nota-se na frieza da descrição que o beijo não parece espantar o autor, ele faz um relato 

simples e não expõe opinião sobre o ocorrido, reservando apenas algumas linhas. Lembramos 

também que Plutarco não especifica ou impõe intensidade ao beijo, contentando apenas em dizer: 

“Cingiu-o nos braços e o beijou”. Logo este fato não é suficiente para confirmar hipóteses sobe 

um possível homossexualismo, tendo em vista que um beijo entre homens em determinadas 

culturas, não representa exatamente um desvio na conduta sexual.  

A documentação sobre o monarca menciona certa relação afetiva entre o rei e seu amigo 

Heféstion, mas diferente da suposição de hollywood. Plutarco relata que Heféstion era o detentor 

da amizade do rei, e que Alexandre costumava ler as cartas de sua mãe na presença do general, 

não permitindo esta honra a ninguém além dele. O autor não esconde que a morte do general em 

Ecbatana (atual Irã) afetou profundamente Alexandre, que procurou na guerra uma forma de 

esquecer-se de sua dor, fazendo passar a fio de espada o povo dos cosseanos, inclusive mulheres e 

crianças. “Essa horrível carnificina foi chamada de o sacrifico fúnebre de Heféstion” 

(PLUTARCO, 2004: 154). 

Mesmo que alguns ainda insistam em uma relação pederasta entre um erômeno 

(adolescente) e um erasta (homem feito), que tinha um caráter de iniciação e não implicava 

escolha definitiva da sexualidade, não encontramos evidências destas relações nos escritos de 

Plutarco, embora fosse prática comum na antiguidade grega. Também não constam na fonte 

pesquisada os possíveis afetos que tanto se especulou, não havendo menções sobre práticas 

sexuais ou carícias íntimas entre Alexandre e outros homens. Claude Mossé em seu livro, 

Alexandre o Grande, afirma ter o romancista Klaus Mann, autor de Alexander: Roman der Utopie 

(1929), projetado suas opções sexuais no conquistador macedônico, uma vez que sua bibliografia 

manifesta desde o início uma amizade amorosa entre Alexandre, Clito e Heféstion. Esta má 

interpretação do pseudo-calistenes teria então provocado as distorções na imagem do rei da 

Macedônia que fora empregada no filme em 2004. 

Na leitura de Plutarco podemos observar também que Alexandre rejeita ofertas de jovens 

mancebos, Filoxeno, comandante das províncias marítimas, escreveu ao rei oferecendo dois 

jovens de grande beleza, indignado Alexandre teria murmurado por diversas vezes: “Que ação 

vergonhosa já me viu praticar, Filoxeno, para me propor semelhantes infâmias?” (PLUTARCO, 

2004: 57). 



Marcio Felipe Almeida da Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 190 - 

Concluindo este trabalho, notamos que no fim de sua obra, Plutarco dedica as últimas páginas 

a descrever a morte do rei. Acreditando que fora acometido por uma febre ele tenta relatar passo a 

passo os últimos dias de vida de Alexandre, desmentindo ainda a tese de um possível 

envenenamento. Embora tenha feito alusões, Plutarco não se prendeu a divisão do território e 

muito menos ao período de guerras iniciado pelos generais macedônicos. Sabemos que o império 

não resistiu à morte de Alexandre e que o território fora fragmentado em quatro zonas, a Síria e 

Mesopotâmia ficaram sobre o controle de Selêuco, Ptolomeu iniciou a dinastia lágida no Egito, a 

Ásia Menor ficou com Antígono, e a Grécia submetida, a muito custo, pela autoridade de 

Cassandro. Compreendemos que em sua Vida de Alexandre o biografo tenta construir noção de 

uma Grécia virtuosa a partir do retrato de um herói ideal que inspiraria todos os grandes 

conquistadores posteriores. Embora o autor nos apresente um Alexandre de certa forma 

mitológico, cercado por acontecimentos extraordinários, poderemos observar em Plutarco como 

um jovem macedônio admirável, dotado de qualidades, será transformado em um déspota 

implacável. Acreditamos que não era esta a intenção do inventor do paralelismo, mas sim 

descrever a evolução do comportamento e da postura do rei nas diferentes fases de sua conquista. 

O Alexandre de Plutarco não é só o rei que fascina Julio César ou Trajano, é o Alexandre que 

fascina o leitor, é o soberano que tentou se impor como divindade e não êxitou em correr riscos. 

Todavia “o homem Alexandre permanecerá para nós sempre estranho, pois só o conhecemos pelo 

olhar dos outros” (MOSSÉ, 2004: 217). 

 



COMO PLUTARCO DESCREVE ALEXANDRE DA MACEDÔNIA? 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 191 - 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

PLUTARCO. Alexandre o Grande. Rio de Janeiro: Ediouro, 2004. 

______. Vidas Comparadas, Alexandre e César. São Paulo: Escala, n/d. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ANDRESON, Perry. Passagens da Antiguidade Para o Feudalismo. São Paulo: Brasiliense, 

2002. 

CHAMUOX, François. A Civilização Grega, na Época Arcaica e Clássica. Lisboa: Edições 70, 

2003. 

FAGUNDES, Ernani; MIRANDA, Celso. “Os Amores de Alexandre”. Aventuras na História. 

São Paulo: Abril, 2011, Fevereiro. 

FLORENZANO, Maria Beatriz B. O Mundo Antigo: Economia e Sociedade. São Paulo: 

Brasiliense, 2004. 

MOSSÉ, Claude. Alexandre o Grande. São Paulo: Estação Liberdade, 2004. 

 



O LIVRO SIRÍACO DE DANIEL 

Doutorando Marcus Vinicius Ramos
1
 

 

O siríaco é uma variante do aramaico, idioma que foi a lingua franca no Oriente 

Médio durante quase um milênio, somente perdendo essa posição para o árabe a partir do 

séc. VII E.C. Foi por meio do dialeto siríaco, falado pelos habitantes da região que tinha 

como centro cultural e comercial a cidade de Edessa, no noroeste da Mesopotâmia, que se 

transmitiu praticamente toda a produção literária da cristandade oriental a partir do séc. IV 

E.C. (MURRAY, 2006: 04). A época precisa em que essas comunidades tornaram-se 

preponderantes naquela área pode ser apenas especulada, mas é praticamente certo que 

alguma forma de cristianismo já se encontrava estabelecida em Edessa desde meados do 

séc. II E.C. e havia se disseminado pela vizinhança ao final do séc. III E.C. (BROCK, 

1992: 228-229). 

 O reino de Osroene, do qual Edessa era a capital, esteve sob controle intermitente 

de partos, armênios e romanos entre a segunda metade do séc. II A.E.C. ao início do séc. 

III E.C. quando, sob a dinastia dos Severos, passou definitivamente ao domínio de Roma. 

Dependendo do resultado desse constante enfrentamento, grandes populações eram 

forçadas a se deslocar conforme se alteravam suas fronteiras. Nessas circunstâncias, a vida 

intelectual refletia, num discurso cultural mais amplo, os choques e acomodações entre o 

modo de pensar dos habitantes daqueles impérios. Aos poucos os traços dessas diferentes 

culturas foram sendo suavizados e coube ao idioma siríaco, entendido e falado por todos 

em ambos os lados dessa fronteira móvel, a tarefa de preservar a identidade local, 

(GRIFFITH, 2002: 06-07). 

Embora alguns pesquisadores tenham procurado atribuir a Edessa um papel central, 

a realidade de uma ‘cristandade judaica cristã’ como entidade social continua sendo, no 

mínimo, controversa, uma vez que não há consenso entre eles nem quanto à origem nem 

quanto ao modo de expansão dessa comunidade que tinha no siríaco sua língua natal. 

Controvérsias à parte, o Antigo Testamento siríaco, também conhecido como Peshitta
2
, 

provavelmente data do séc. II E.C. e ao contrário da maioria das demais igrejas cristãs 

primitivas, que se apoiavam na Septuaginta (LXX)
3
, corresponde a uma tradução baseada 

                                                           
1
 Pesquisador do Projeto de Estudos Judaico-Helenísticos (PEJ). Doutorando em História pela Universidade 

de Brasilia. Professor Orientador: Dr. Vicente Dobroruka. Título do Projeto: O Livro e os Livros de Daniel. 
2
 O nome Peshitta significa, em siríaco, “versão simples”. 

3
 A Septuaginta corresponde á versão grega mais antiga da bíblia Hebraica e data dos sécs. III-II A.E.C. 



Marcus Vinicius Ramos 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 194 - 

em um texto hebraico similar ao texto Massorético (TM)
4
, aproximando-se bastante, 

portanto, do texto adotado como canônico. 

O texto da bíblia hebraica não foi, no entanto, o único a relatar as histórias daquele 

profeta
5
, amplamente difundidas em outras línguas e versões, as quais sobrevivem ainda 

hoje em formas e linguagens distantes das do livro canônico, muitas delas compostas na 

Antiguidade tardia ou início da Idade Média, tanto no Oriente como no Ocidente. Essa 

literatura apócrifa
6
 pode ser definida como um corpus que tem em Daniel a referência 

contra a qual sua forma e conteúdo são identificados, classificados e entendidos. 

Dele fazem parte, além das chamadas ‘adições gregas’, alguns fragmentos esparsos 

encontrados entre os manuscritos do mar Morto, outros poucos textos dos sécs. II, III e IV 

E.C. e versões que surgiram ao longo de praticamente todo o período medieval, tanto nas 

tradições judaicas e cristãs como nas islâmicas, preservadas nas diversas línguas
7
 em que 

essas tradições historicamente se enraizaram (DITOMMASO, 2005: 09-11). 

A literatura apocalíptica judaica retratava experiências religiosas que revelavam 

ideias e conceitos inteiramente novos, percebidos sob uma perspectiva histórica regulada 

unicamente por Deus (GRUENWALD, 1980: 14). Tal percepção era ainda mais evidente 

no material associado à vida e ao tempo de Daniel, que misturava eventos políticos e 

figuras do passado com o presente e o futuro dos impérios mundiais, como entendidos por 

seus autores. Intimamente relacionadas a uma crise histórica, suas visões não 

representavam, no entanto, uma mera reflexão dessa crise. Constituíam construções que 

permitiram a edificação das bases para a resistência ao helenismo, revelando ao povo judeu 

a dimensão do momento pelo qual passavam e assegurando, ao mesmo tempo, “que as 

forças do mal seriam inevitavelmente superadas por um poder mais alto” (COLLINS, 

1998: 114).  

A entrada em cena do cristianismo modificou o estilo dos apocalipses, 

intensificando o foco no presente e no futuro imediato, uma vez que o autor ou autores de 

                                                           
4
 A Bíblia Hebraica moderna (Tanakh) adota o Texto Massorético (TM), que obedece à Masorah, conjunto 

de regras que define precisamente como os livros do cânone judaico devem ser escritos, vocalizados e 

entoados, geralmente por meio de marcações às margens dos textos. A versão mais conhecida corresponde ao 

Código de São Petersburgo, que data do início do séc. XI d.C. Masoretes era a denominação dada aos 

estudiosos que se notabilizaram pela precisão e ausência de erros com que compilavam os textos sagrados. 
5
 Na Bíblia Hebraica Daniel encontra-se em Escritos. 

6
 Do substantivo grego plural “as (coisas) escondidas” 

7
 A literatura apócrifa de Daniel é encontrada em hebraico, aramaico, grego, latim, siríaco, copta, árabe, 

persa, turco, armênio, eslavônico antigo, inglês antigo, inglês médio, irlandês antigo e islandês antigo, além 

de francês, italiano e alemão. 



O LIVRO SIRÍACO DE DANIEL 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 195 - 

um apocalipse cristão escreviam sob uma perspectiva cronológica diferente da judaica. 

Afinal, a vinda do messias já havia acontecido e a vida de Cristo, especialmente seu 

sofrimento e morte, estava disponível como fonte de inspiração para o visionário. Mas os 

valores éticos desses apocalipses não eram diferentes dos que os antecederam.  Tanto 

quanto aqueles que professavam a fé judaica, “os cristãos também procuraram expressar 

naqueles textos os medos e esperanças que os atormentavam” (COLLINS, 1998: 278). 

Foi provavelmente a partir da rede de sinagogas da Diáspora judaica - que servia 

como centro irradiador de um movimento abrigado sob o nome de um Deus comum, o 

mesmo Deus de Abraão e Moisés - que a cristandade nascente se expandiu. Seria razoável, 

nessa fase inicial do processo, supor que seus adeptos ainda se considerassem judeus e que 

esses indivíduos ou grupos não tenham enfrentado maiores dificuldades para dividir 

espaços com aqueles que ali já se encontravam há séculos, professando uma religião que 

partilhavam com a dos recém convertidos o mesmo passado (MURRAY, 2006: 06). 

Sinagogas podiam ser encontradas em quase todas as províncias do Império 

Romano, especialmente na Síria
8
, região em que os hebreus representavam um dos maiores 

grupos populacionais. Harnack (2010: 17-18) calcula um número pouco acima de quatro 

milhões para o total de judeus em todo o Império Romano à época de Augusto, cerca de 

7% de uma população estimada em 60 milhões. O cristianismo avançou, portanto, à 

sombra da importância e influência de uma fé que já era obedecida e professada de modo 

rotineiro por parte significativa dos habitantes da parte oriental do mundo controlado por 

Roma.  

Todavia, foram extrínsecas à fé judaica algumas das condições que facilitaram o 

proselitismo cristão, entre elas o processo de helenização, que experimentou novo ímpeto a 

partir do séc. IV E.C., com a mudança do centro do Império Romano para Constantinopla. 

Fatores que também contribuíram para essa expansão foram à homogeneização de 

costumes e ideias provocada por aquele processo e a unidade política, associada à 

estabilidade social, proporcionada por fronteiras mais estáveis, garantidas pelas legiões 

romanas. A esses pode ainda ser acrescentada a relativa tolerância da política religiosa de 

Roma, contra a qual a Igreja pouco tinha a objetar. 

                                                           
8
 Historicamente o termo Síria referia-se à região situada a leste do Mediterrâneo, a qual inclui, nos dias de 

hoje, a Síria, a Jordânia, o Líbano, Israel, os Territórios Palestinos, a ilha de Chipre, o sul da Turquia, parte 

do Irâ e do Iraque. Num sentido mais amplo e mais antigo da palavra, se estenderia também à Mesopotâmia, 

incluindo a área previamente conhecida como “Assíria”. 



Marcus Vinicius Ramos 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 196 - 

A progressiva expansão do cristianismo siríaco pode, portanto, ser considerada 

menos como um enfrentamento de um Deus único contra outras divindades e mais como a 

ressurreição de um sentimento religioso resultante do desenvolvimento filosófico 

provocado pela adição do mundo greco-romano à rica mistura da cultura oriental, que 

abrangia um amplo complexo de rituais e teorias conectados a cultos diversos 

(HARNACK, 2005: 25-31). 

Os estudos sobre as origens da cristandade e de suas relações com outros 

grupamentos religiosos se restringiram, durante séculos, a basicamente relatar a história da 

Igreja dentro dos limites do Império Romano. A História eclesiástica, de Eusébio de 

Cesárea, considerada como a primeira narrativa histórica escrita do ponto de vista cristão 

(publicada no início do séc.IV E.C.), atribui pouca ou quase nenhuma atenção às 

comunidades cristãs situadas nas províncias orientais, praticamente ignorando aquelas 

situadas em terras fronteiriças ao Império Sassânida. O peso desse ‘modelo ocidental’ e a 

grande influência daquela obra na história da Igreja nos séculos subseqüentes deixaram a 

impressão que a cristandade “teria se constituído num fenômeno restrito ao mundo cultural 

greco-latino, uma vez rompidos os laços que a ligavam às suas raízes judaicas”, 

praticamente marginalizando uma terceira tradição cultural, a cristandade siríaca (BROCK, 

1992: 212). 

A totalidade do corpus apócrifo de Daniel, incluindo os textos produzidos na 

Antiguidade tardia e a alta Idade Média foi publicada recentemente por Lorenzo 

DiTommaso. The Book of Daniel and the apocryphal Daniel literature (DITOMMASO, 

2005) é o primeiro trabalho acadêmico a relacionar, ainda que de forma genérica, o texto 

bíblico de Daniel aos diversos apocalipses a ele associados, enfatizando a informação 

fornecida pelos manuscritos. Nesse volumoso corpus literário apenas dois textos escritos 

originalmente em siríaco são conhecidos - Do Jovem Daniel para o Senhor e o final dos 

tempos e A Revelação de Daniel, o Profeta, na Terra da Pérsia e Elam -, esse último 

também chamado de Apocalipse Siríaco de Daniel. A versão em alemão do Jovem Daniel 

encontra-se incorporada à tese de doutorado de seu tradutor (SCHMOLDT, 1972: 25-105) 

e nunca foi publicada. Já o manuscrito que contém Apocalipse Siríaco de Daniel foi 

editado, publicado e traduzido, inicialmente para o esperanto sob o título Apokalipso de 

Danielo Profeto en la Lando Persio kaj Elamo (SLABCZYK, 2000) e logo depois por 

Henze (2001), que publicou uma edição crítica, em inglês.  



O LIVRO SIRÍACO DE DANIEL 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 197 - 

O Apocalipse Siríaco de Daniel mantém a estrutura básica do Texto Massorético, 

contendo uma parte narrativa e outra visionária. A primeira, a ‘histórica’, estende-se ao 

longo de doze capítulos, com o décimo terceiro servindo de transição para a seção 

escatológica. Essa segunda parte situa-se na Pérsia, onde Daniel serve na corte do rei Dario 

e tem início com a revolta dos povos do norte, anunciando o advento da figura do 

Anticristo (caps.21-24). Seguem-se os parágrafos referentes à sua derrota (caps.25-29), 

preparação da população para a segunda vinda de Cristo (caps.30-31), construção da nova 

Jerusalém (caps.32-33) e ressurreição dos mortos (caps.34-36). Os parágrafos finais 

(caps.34-40) descrevem o estabelecimento da paz entre os homens e a harmonia definitiva 

com Deus. 

Pensar em Daniel exclusivamente sob os embaraços às referências históricas, à falta 

de coincidência da divisão lingüística com forma e datação e à excessiva ênfase colocada 

em seus aspectos militares implica na defesa de um modelo resistente a modificações que 

não mais se justifica na medida em que o acontecimento social não pode ser dissociado do 

seu contexto cultural. Ora, uma vez que ‘cultura’ pode ser conceituada como “um padrão 

de significados incorporados em formas simbólicas historicamente transmitidas, por meio 

das quais os homens comunicam, desenvolvem e perpetuam seu conhecimento e atitudes 

em relação à vida” (GEERTZ, 1973: 89), torna-se necessário que se expanda a tradição 

estabelecida, trazendo-a para dentro do pensamento contemporâneo, de forma a diminuir 

suas ambiguidades. Sendo assim, a análise de Daniel precisa ser feita num espectro cultural 

amplo, onde não se destaque apenas o aspecto religioso do texto.  

As visões de Daniel podem ser interpretadas como uma situação em que passado e 

presente se articulam no futuro, independentemente de sua temporalidade real. Isso faz 

com que se acredite que se os acontecimentos do passado aconteceram conforme o 

previsto, o mesmo poderá ocorrer com os eventos futuros, o que validaria e garantiria a 

autenticidade daquelas visões aos leitores do texto apocalíptico. Além disso, ao se dar aos 

leitores o conhecimento que os eventos descritos - a sequência de impérios mundiais, por 

exemplo - se desenrolaram de acordo com o que pregou seu autor, agrega-se uma 

verificação empírica àquilo que a fé já afirmara, aumentando ainda mais a credibilidade do 

texto. Assim, fica claro que o presente em qualquer historiografia apocalíptica só se torna 

inteligível se entendido dentro de um contexto do que aconteceu e da expectativa do que 

acontecerá. 



Marcus Vinicius Ramos 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 198 - 

Esse raciocínio aplica-se também às diversas versões dos apócrifos daniélicos, que 

mesmo retratando situações históricas específicas sempre reassegurarão aos seus leitores 

uma solução divina favorável para os problemas do presente, por serem essencialmente 

semelhantes em conteúdo, forma e mensagem ao Daniel retratado na Bíblia. Nada mais 

natural, portanto, que um autor pós bíblico que atribuísse a Deus o controle do destino da 

humanidade adaptasse Daniel às necessidades de seu corpo social, conferindo-lhe o status 

de História de uma determinada comunidade (DITOMMASO, 2005: 216-18). 

Entre os autores siríacos influenciados por Daniel encontra-se Afraates, bispo 

cristão e súdito de Shapur II
9
 que, descrevendo os constantes conflitos entre esse império e 

o Romano no séc.IV E.C. toma emprestado, em suas Demonstrações (AFRAATES, 

1999)
10

, as passagens do texto bíblico sobre os quatro Impérios Mundiais (Dem 5:9) e as 

quatro bestas (Dem 5:15) para justificá-los.  

Efraim, doutor e padre da Igreja, contemporâneo tardio de Afraates, mas vivendo 

no lado romano da fronteira, também se refere a Daniel com freqüência em seus Hinos 

(EFRAIM, 1989), comparando Nabucodonosor não a Shapur II como fez aquele, mas a 

Juliano, o Apóstata, Imperador Romano entre 361-363 E.C. Daniel encontra-se ainda 

presente na obra de Jacob de Serugh, que viveu cerca de 150 anos depois de Efraim. Jacob 

fez uso de Daniel em suas Homilias (SERUGH, 2006) de forma mais teológica que militar, 

enfatizando o valor da prece e a simplicidade da vida sobre a preparação para a guerra, 

colocando o foco de Daniel “mais em seu ascetismo que em sua fidelidade à fé judaica” 

(SALVESEN, 2009: 07-08).  

O grupo do qual faziam parte os cristãos siríacos deve ter sido influenciado, senão 

por todas, por alguma das linhas de pensamento desses pensadores e O Apocalipse Siríaco 

de Daniel provavelmente exprime os modos e maneiras como as angústias e sofrimentos 

daquela coletividade cultural foram entendidos socialmente. Assim, conquanto pareça 

claro que tenha cabido ao texto bíblico fixar a história, o caráter e a forma da literatura 

associadas à figura de Daniel, sua associação com os apócrifos pós bíblicos não deve ser 

considerada uma simples relação linear de origem e conseqüência. Tais textos representam 

criações independentes em si mesmos, cada um deles associado às circunstâncias e 

                                                           
9
 Imperador Sassânida que reinou entre 309-379 E.C 

10
 As Demonstrações foram compostas entre 337-344 E.C. em razão das perseguições empreendidas por 

Shapur II, aparentemente em decorrência de Constantino I ter liberado o Cristianismo como uma das 

religiões do Império Romano. 



O LIVRO SIRÍACO DE DANIEL 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 199 - 

necessidades presentes de uma determinada comunidade em um momento específico de 

sua história. 

Os textos apócrifos conhecidos do livro hebraico (TM) de Daniel em siríaco são 

praticamente desconhecidos no mundo acadêmico, mas é provável que contenham 

elementos apocalípticos e tradições interpretativas ainda não assinaladas na literatura 

cognata de fundamental importância para o pesquisador interessado não só no gênero como 

também na história do judaísmo e da cristandade siríaca. 

Esses objetivos não se esgotam, todavia, na Antiguidade tardia. Representam 

também uma contribuição para o presente, especialmente quando a humanidade se defronta 

com problemas que demandam explicações atuais, relacionadas ao conhecimento da 

história das religiões e de suas implicações para as sociedades contemporâneas. 

 



Marcus Vinicius Ramos 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 200 - 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

Bíblia Hebraica Stuttgartensia. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2006. 

Bíblia de Jerusalém, São Paulo: Paulinas, 1985. 

Peshitta, Leiden: E. J. Brill, 1972. 

Septuaginta, Göttingen: 1931- 2006. 

HENZE, Matthias. The Syriac apocalypse of Daniel: introduction, text and commentary. 

Tübingen: Mohr Siebeck, 2001. 

SLABCZYK, Miron. Apokalipso de Danielo Profeto en la Lando Persio kaj Elamo: Sirian 

tekston, Esperantan tradukon kaj Komentarion preparis Miron Slabczyk. Vienna: Arkado 

eldonejo, 2000. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

AFRAATES. Demonstrations - Catholic theological studies in India. Changanassery: 

H.I.R.S. Publications, 1999. 

BROCK, Sebastian P. Eusebius and Syriac Christianity. In Eusebius, Christianity and 

Judaism. ATTRIDGE, H.W. e HATA, G. (Eds). Detroit: Wayne State University Press, 

1992. 

COLLINS, John J. The Apocalyptic Imagination: an Introduction to Jewish Apocalyptic 

Literature. Cambridge: Eerdmans, 1998. 

DITOMMASO, Lorenzo. The Book of Daniel and the Apocryphal Daniel Literature. 

Leiden: Brill, 2005.  

EFRAIM. Hymns. New York: Paulist Press, 1989. 

GEERTZ, Clifford. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books, 1973. 

GRIFFITH, Sidney. Christianity in Edessa and the Syriac-Speaking World: Mani, Bar 

Daysan and Ephraem; The Struggle for Allegiance on the Aramean Frontier. In: The 

Canadian Society for Syriac Studies Journal 2, 2002. 

GRUENWALD, Ithamar. Apocalyptic and Merkavah Mysticism. Leiden/Köln: Brill, 1980. 

HARNACK, Adolf von. The Mission and Expansion of Christianity in the First Three 

Centuries. 2 vols. London: Williams and Norgate, 2010. 



O LIVRO SIRÍACO DE DANIEL 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 201 - 

HENZE, Matthias. The Syriac apocalypse of Daniel: introduction, text and commentary. 

Tübingen: Mohr Siebeck, 2001. 

JACÓ DE SERUGH. Homilias. BEDJAN, Paul e BROCK, Sebastian P. (Eds.). Gorgias 

Press, 2006.  

MURRAY, Robert. Symbols of Church and Kingdom: a Study in Early Syriac Traditions. 

London: T&T Clark, 2006. 

SALVESEN Alison. King Darius and the Pool of Siloam: Syriac reception of the Book of 

Daniel. Brasilia: IV Seminário PEJ-UnB-CAPES, 2009. 

SCHMOLDT, H. Die Schrift ‘Vom jungen Daniel’ und ‘Daniel letzte Vision’: Herausgabe 

und Interpretation zweir apokalyptischer Texte. Hamburg: Evang.-Theogische Fakultät der 

Universität Hamburg, 1972.  



O POVO QUER UM REI: UM ENSAIO SOBRE A ARQUEOLOGIA DA 

SERVIDÃO 

Prof. Orestes Jayme Mega (UNIVASF) 

Graduando Antonio Carlos R. de A. M. Silva 

(UNIVASF) 

 

Roga pelos teus servos ao Senhor teu Deus, para que não venhamos a morrer; 

porque a todos os nossos pecados temos acrescentado este mal, de pedirmos para 

nós um rei. (I Samuel 12:17-19) 

 

  Copenhague, 2009, um pequeno número de pessoas está reunido com o objetivo de 

decidir o futuro de bilhões. Em suas mãos estão “as cartas do jogo”, isto é, os poderes 

capazes de “frearem”  o aquecimento global ou  de o “acelerarem” ainda mais. Os 

interesses dentro desta reunião de poderosos são conflitantes assim como os interesses das 

pessoas do lado de fora da reunião. Há protestos contra a inércia dos poderosos diante da 

questão, da mesma forma que há indiferença de muitos em relação a mesma questão.  

Este ensaio tem como foco uma questão antiga: Por que tão poucos tem poder sobre 

tantos? A centralidade do poder é estudada em alguns casos específicos: o surgimento da 

monarquia hebraica, onde a Bíblia é entendida como documento capaz de nos proporcionar 

alguns vislumbres a respeito da organização social existente antes da formação da 

monarquia; e os cacicados amazônicos, onde, em alguns aspectos, parece ter havido 

processos sociais bastante semelhantes aos acontecidos entre os hebreus da antiguidade. As 

ideias de três autores são utilizadas como o pano-de-fundo teórico: La Boétie, Pierre 

Clastres e Robert Carneiro. Entretanto, embora a monarquia hebraica e os cacicados 

amazônicos sejam nosso foco, nós ampliamos a questão para outros contextos históricos, 

fazendo uma comparação entre o discurso contido nos livros bíblicos de juízes e I Samuel 

e o discurso das assim chamadas sociedades primitivas sobre a questão do poder, 

utilizando-se para isso de alguns artigos do antropólogo Pierre Clastres. Mais 

adiante, fizemos uma análise do discurso bíblico através do “olhar” inaugurado por La 

Boétie no famoso Discurso Sobre a Servidão Voluntária. Partimos em seguida para uma 

análise desta mesma questão mas no que se refere ao nosso tempo. Tal análise foi baseada 

nas ideias de Herbert Marcuse.  

Portanto, neste nosso ensaio, abordaremos uma questão que, embora 

essencialmente política, engloba aspectos históricos, psicológicos, antropológicos e 



Orestes Jayme Mega  | Antonio Carlos R. de A. M. Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 204 - 

arqueológicos que formam um quadro importante para o entendimento de questões atuais 

onde, mais do que nunca, o poder de poucos sobre muitos se mostra muito mais eficiente.  

Mas, por onde podemos iniciar nossa busca?  

 

- O Contexto Bíblico  

Josué substituiu Moisés na liderança dos hebreus em seu caminho para a terra 

prometida. Com violência, ele aniquila a resistência de diversas cidades que já então, na 

última metade do segundo milênio antes de Cristo, pontilhavam a Palestina. Com sua 

morte os hebreus perdem um líder poderoso e, aos poucos, vão perdendo o ímpeto 

guerreiro e também religioso, adotando algumas práticas dos povos conquistados e também 

dos povos vizinhos. Com o tempo, a situação dos hebreus se inverte, passando de 

conquistadores a conquistados, fazendo com que a exultação de vencedores seja substituída 

pela lamentação de vencidos. Amalequitas, moabitas, filisteus... diversos povos passam a 

oprimir os hebreus, revezando-se no domínio da região. É nesse ambiente de perigo e 

violência que se estabelece entre as doze tribos hebraicas o regime dos juízes, homens e 

mulheres que exerciam uma centralização momentânea do poder em tempo de guerra, 

centralização esta que constituía a força necessária para a libertação dos hebreus do jugo de 

outros povos. Essa centralização cessava após a vitória, fazendo com que voltasse a 

prevalecer uma situação que aparece duas vezes no livro de juízes:  

Naqueles dias não havia rei em Israel; cada um fazia o que parecia bem aos 

seus olhos (juízes 17:6 e Juízes 21:25). 

 

Os nomes de alguns juízes aparecem na Bíblia: Eúde, Débora, Gideão, Abimeleque, 

Jefté, Sansão, Samuel, etc. Alguns deles tinham pretensões de domínio. Abimeleque, por 

exemplo, tentou tornar-se o primeiro monarca do hebreus incitando a classe dos 

proprietários de terra de Siquém a declará-lo rei (Juízes 9:2). 

  Abimeleque era filho de Jerubaal que também é chamado na Bíblia de Gideão. Ele 

realizara a tarefa de libertar os hebreus das mãos dos midianitas e, por isso, recebera do 

próprio povo um convite para reinar sobre ele (juízes 8: 22,23). 

Um dos filhos de Gideão foi Abimeleque que, como dito anteriormente, tentou 

reinar entre os hebreus. Já um outro filho de Gideão, de nome Jotão, parecia ter um 

pensamento mais próximo ao de seu pai. Ele se revoltara contra a atitude dos proprietários 

de terra de Siquém (uma das regiões dominadas pelos hebreus) de fazerem Abimeleque rei 



O POVO QUER UM REI: UM ENSAIO SOBRE A ARQUEOLOGIA DA SERVIDÃO 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 205 - 

(juízes 9:6). 

  Em sua revolta, Jotão, com uma parábola, lembrou o povo hebreu de seu passado 

sem uma autoridade central a lhe dominar (Juìzes 9:8-15). 

Abimeleque reinou por três anos e, em determinado momento, teve que enfrentar a 

rebelião daqueles que o fizeram rei. Uma guerra entre Abimeleque e os proprietários de 

terra de Siquém termina com a morte de Abimeleque. E assim termina o primeiro ensaio de 

uma monarquia hebraica. 

Vários juízes vieram depois de Abimeleque sem que tentassem estabelecer um 

domínio mais permanente. Um desses juízes, Jefté, tem uma origem curiosa: Filho de uma 

prostituta (juízes 11:1) Jefté teve que enfrentar o preconceito de seus irmãos (juízes 11:2-

3). 

Todavia, algum tempo depois, quando os hebreus estavam novamente em perigo 

por causa do povo de Amom, mandaram chamar Jefté por causa de sua valentia. O 

chamado fora para fazer um convite para que Jefté liderasse (Juízes 11:6). 

Jefté, a princípio, recusa a oferta (juízes 11:7). Mas os que o convidaram insistem 

(juízes 11:8) 

Jefté cede e acaba liderando os hebreus contra os amonitas. Contudo, nem todas as 

tribos hebraicas participaram desta guerra. A tribo de Efraim não participara e, por isso, 

ficou muito ofendida com tal situação. O capítulo 12 de juízes narra a “guerra civil” 

ocorrida entre Gileade (tribo a qual pertencia Jefté) e Efraim, a tribo ofendida. A guerra 

termina com a vitória de Gileade. 

Uma segunda guerra civil entre as tribos hebraicas aconteceu muitos anos após a 

morte de Jefté. De um lado, onze das doze tribos hebraicas queriam vingar um estupro 

seguido de morte da concubina de um homem que estava em viagem e que se hospedara 

por algum tempo numa cidade chamada Gibeá (juízes 19:22-30). 

O crime indignou os hebreus que se reuniram numa assembleia num lugar chamado 

Mispá. Os “homens chaves” ouviram o acusador e decidiram que fariam justiça, matando 

os assassinos. Entretanto, estes pertenciam à tribo de benjamim e esta tribo não quis 

entregar os assassinos. Desta recusa surgiu uma guerra entre as onze tribos hebraicas 

contra a tribo de benjamim. O importante neste fato é salientar que não havia nenhuma 

autoridade centralizada a exercer poder sobre as tribos hebraicas e, no entanto, estas eram 

capazes de se organizar e exercer ações conjuntas, como no caso acima. 

Ao final da guerra civil, a tribo de benjamim estava quase extinta, e aqui termina o 



Orestes Jayme Mega  | Antonio Carlos R. de A. M. Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 206 - 

livro de juízes. No entanto, o regime dos juízes ainda continuou. No livro I Samuel, 

aparecem os últimos dois juízes: Eli e o próprio Samuel. 

Eli julgou Israel até idade avançada. Ao todo, foram 40 anos como juiz. Ele morreu 

ao saber que a arca da aliança tinha sido capturada pelos filisteus. O capítulo 7 do livro I 

Samuel diz que houve um período de 20 anos entre a morte de Eli e a captura da arca da 

aliança e a ascensão de Samuel como juiz. Os filisteus continuavam a ser uma ameaça 

constante. Samuel foi bem sucedido em vencer os filisteus em batalhas importantes. 

Entretanto, os hebreus observavam que entre os povos vizinhos havia reis que os 

conduziam nas guerras e que exerciam uma centralização do poder. De alguma maneira 

essa situação lhes pareceu boa. Outro fator importante foi o fato de que os filhos de 

Samuel, que também se tornaram juízes em algumas localidades, eram corruptos. Todavia, 

era o desejo de ser igual “a todas as nações” que serviu como principal motivação. 

Deixaremos que a bíblia fale por si mesma: 

Então todos os anciãos de Israel se congregaram, e vieram a Samuel, a Ramá, 

E disseram-lhe: (...) constitui-nos, pois, agora um rei sobre nós, para que ele nos 

julgue, como o têm todas as nações. 

Porém esta palavra pareceu mal aos olhos de Samuel, quando disseram: Dá-nos 

um rei, para que nos julgue (…). 

E disse o Senhor a Samuel: Ouve a voz do povo em tudo quanto te dizem, pois 

não te têm rejeitado a ti, antes a mim me têm rejeitado, para eu não reinar sobre 

eles (...) 

Agora, pois, ouve à sua voz, porém protesta-lhes solenemente, e declara-lhes 

qual será o costume do rei que houver de reinar sobre eles. 

E falou Samuel todas as palavras do Senhor ao povo, que lhe pedia um rei. 

E disse: Este será o costume do rei que houver de reinar sobre vós; ele tomará 

os vossos filhos, e os empregará nos seus carros, e como seus cavaleiros, para 

que corram adiante dos seus carros. 

E os porá por chefes de mil, e de cinqüenta; e para que lavrem a sua lavoura, e 

façam a sua sega, e fabriquem as suas armas de guerra e os petrechos de seus 

carros. 

E tomará as vossas filhas para perfumistas, cozinheiras e padeiras. 

E tomará o melhor das vossas terras, e das vossas vinhas, e dos vossos olivais, e 

os dará aos seus servos. 

E as vossas sementes, e as vossas vinhas dizimará, para dar aos seus oficiais, e 

aos seus servos. 

Também os vossos servos, e as vossas servas, e os vossos melhores moços, e os 

vossos jumentos tomará, e os empregará no seu trabalho. 

Dizimará o vosso rebanho, e vós lhe servireis de servos. 

Então naquele dia clamareis por causa do vosso rei, que vós houverdes 

escolhido; mas o Senhor não vos ouvirá naquele dia. 

Porém o povo não quis ouvir a voz de Samuel; e disseram: Não, mas haverá 

sobre nós um rei. 

E nós também seremos como todas as outras nações; e o nosso rei nos julgará, e 

sairá adiante de nós, e fará as nossas guerras. 

Ouvindo, pois, Samuel todas as palavras do povo, as repetiu aos ouvidos do 

Senhor. 

Então o Senhor disse a Samuel: Dá ouvidos à sua voz, e constitui-lhes rei. Então 

Samuel disse aos homens de Israel: Volte cada um à sua cidade.(I Samuel, 



O POVO QUER UM REI: UM ENSAIO SOBRE A ARQUEOLOGIA DA SERVIDÃO 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 207 - 

capítulo 8) 

 

A pessoa escolhida para ser o primeiro monarca entre os hebreus foi um homem da 

tribo de benjamim chamado Saul. No capítulo 10 do livro I Samuel aparecem detalhes de 

sua coroação. 

Contudo, as relações entre Saul e Samuel foram ficando conturbadas com o passar 

do tempo. Samuel, como juiz, não via com bons olhos a instituição monárquica. Para ele, 

esta instituição constituía um verdadeiro pecado (I Samuel 12:17-19). 

Todavia, com a morte de Samuel, também morria o regime dos juízes. A partir de então as 

doze tribos hebraicas teriam um governo centralizado até o momento em que uma nova 

fragmentação viesse a dividir em dois o reino dos hebreus. Mas isso é uma outra história... 

 

-A Inquietação de La Boétie 

Chegamos, agora, à segunda parte de nossa interrogação. Ela começa com a 

inquietação de um jovem francês do século XVI. Suas questões lançam o pensamento no 

absurdo. Para muitos, o absurdo de suas interrogações é tão grande que é uma perda de 

tempo fazer o mínimo esforço para dar uma resposta. Enfim, La Boétie, em seu Discurso 

Sobre a Servidão Voluntária, se pergunta como é possível que um só domine toda uma 

multidão. Em outros termos, como é possível que exista uma hierarquia tão bem 

desenvolvida que seja capaz de fazer com que as ordens de uma só pessoa ou de um 

pequeno grupo sejam mais forte que a vontade de milhares ou mesmo milhões de súditos? 

Pessoas que nasceram e foram criadas num sistema hierárquico hão de estranhar qualquer 

menção à ausência de hierarquia. É uma estranha estranheza essa de La Boétie. A 

“naturalidade” de sistemas hierárquicos se assenta numa longa campanha de domesticação 

do pensamento dos “súditos”. É preciso mais do que força para fazer toda uma multidão 

obedecer (e o que é pior: desejar obedecer) a um pequeno grupo. 

Não nos demoraremos no pensamento de La Boétie. Neste artigo, basta aos leitores 

saberem que as questões levantadas por ele formam o eixo em torno do qual refletimos 

sobre as condições que geraram tanto a monarquia hebraica quanto aquelas relacionadas à 

questão do poder nas assim chamadas “sociedades primitivas”, Entretanto, não nos 

limitamos ao passado. Nossa reflexão atinge o presente e se aventura no “futuro” que, 

como sociedade cada vez mais globalizada, estamos construindo. Neste sentido, evocamos, 

com a brevidade necessária para este artigo, a questão das mudanças climáticas que afetam 



Orestes Jayme Mega  | Antonio Carlos R. de A. M. Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 208 - 

o planeta. Tal questão, onde a relação mando – obediência atinge limites de brutalidade e 

sutileza, constitui um dos temas mais importantes deste início de século XXI. É também aí 

que nossa questão se aprofunda na arqueologia, pois a centralização de poder parece exigir 

uma reorientação da cultura material dos povos atingidos por esta enfermidade. E tal 

reorientação parece que se dá sempre no sentido da destruição do meio ambiente. A 

concentração do poder político vem acompanhada da concentração do poder econômico 

(os marxistas invertem a ordem dos fatores, mas o produto é sempre o mesmo: submissão 

de uma imensa maioria aos desígnios de uma minoria). Nesta perspectiva, o exemplo da 

monarquia hebraica nos mostra uma situação que corrobora a visão de La Boétie: Não é a 

força o princípio do poder e sim o “mau desejo” expresso numa estranha necessidade de se 

ter um senhor, de obedecer às ordens de um tirano. Neste sentido, é provável que a religião 

hebraica, com seu monoteísmo militante, tenha fornecido uma base para a centralização do 

poder. Contudo, a própria leitura da bíblia parece indicar que este não foi o caso. 

 

- As Sociedades Primitivas 

A experiência pré-monárquica hebraica relatada nos livros de juízes e I Samuel 

guarda algumas semelhanças com a experiência de diversas sociedades por todo o mundo 

que, um tanto pejorativamente, foram denominadas como “primitivas”. Nelas também há 

um traço estrutural que, para antropólogos como Pierre Clastres, marca a fronteira entre 

dois “estados-de-ser” das sociedades. A saber: as sociedades de Estado, caracterizadas pela 

hierarquia inerente as suas relações sociais, e as sociedades sem Estado (ou contra o 

Estado), caracterizadas pela horizontalidade de suas relações sociais. Nas primeiras reina a 

submissão e a desigualdade; nas segundas, a chefia se encontra dissociada do poder 

(CLASTRES, 1980: 106-107). Neste caso, o chefe não comanda e os “súditos” não 

obedecem. A chefia é tão somente o lugar do discurso da sociedade sobre si mesma, sem 

nenhum potencial para o comando efetivo (CLASTRES, 1980: 107). E esta parece ter sido 

a forma de organização social predominante nos grupos humanos na maior parte de suas 

trajetórias sobre o planeta. 

No entanto, ao que parece, diversos grupos humanos, em algum momento de suas 

trajetórias históricas, pegaram um “atalho perigoso” e mudaram seus “estados-de-ser”. De 

sociedades sem (ou contra) o Estado, passaram a tomar direção rumo ao Estado em suas 

diversas formas. Robert Carneiro e André Prous apresentam sucintamente esta situação 

com referência aos assim chamados cacicados amazônicos e à sociedade tupinambá dos 



O POVO QUER UM REI: UM ENSAIO SOBRE A ARQUEOLOGIA DA SERVIDÃO 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 209 - 

séculos XVI e XVII: 

(...) em termos de organização sócio-política um cacicado representa um avanço 

de categoria. Ele marca um afastamento radical das comunidades autônomas e 

díspares que o precederam, e a emergência de um agregado de aldeias 

controladas por um chefe poderoso. Tal mudança, me parece, pode ocorrer muito 

rapidamente. Após certos movimentos antecipatórios nessa direção, um ponto 

crítico é alcançado e a transição tem lugar. E com o cruzamento desse limiar 

muitas possibilidades rapidamente se abrem. Inovações nas artes e no artesanato, 

que o sustento da chefatura faz possível, agora começam a tomar lugar 

(CARNEIRO, 2007: 135). 

Talvez a sociedade tupinambá (…) enfrentasse uma tentativa, por parte de alguns 

chefes, de 'tomar o poder'. Mas as sociedades americanas sem Estado (…) 

recusaram esta alienação e lutam, consciente ou inconscientemente, contra as 

tentativas neste sentido (PROUS, 1991: 574). 

 

Também de Robert Carneiro é o trecho abaixo que ilustra como a guerra exerceu 

um papel importante para a emergência da divisão das sociedades amazônicas entre 

aqueles que mandam e aqueles que obedecem: 

dos diversos fatores contribuindo para a formação dos cacicados, o mecanismo 

mais diretamente envolvido na sobreposição da autonomia da aldeia, e a criação 

de cacicados compostos por várias aldeias foi a guerra (CARNEIRO, 2007: 144) 

 

Outros trechos do mesmo autor corrobora o relato bíblico em estabelecer a guerra 

como um dos elementos primordiais para a eclosão de líderes com poder efetivo: 

Somente em tempos de guerra, e então somente temporariamente, era um homem 

capaz de exercer autoridade sobre mais do que sua própria aldeia (CARNEIRO, 

2007: 150) 

 

Mais a frente, no mesmo artigo, um cronista português do século XVI se utiliza de 

palavras muito próximas as da bíblia para caracterizar como eram as relações sociais entre 

os índios do litoral brasileiro no início da colonização: 

Pelo lado do argumento de aldeia autônoma, poderíamos citar Gabriel Soares de 

Souza que, depois de descrever os poderes de um chefe tupinambá durante 

tempos de guerra, observou por contraste que, em tempos de paz cada pessoa faz 

o que tem vontade (CARNEIRO, 2007: 151) 

 

E mais uma vez encontramos sinais de que dinâmicas sociais semelhantes 

ocorreram no Palestina do fim do segundo milênio a.C e no que viria a ser o território 

brasileiro muitos séculos depois: 

Diversas aldeias juntavam forças em tempos de guerra. E então, para que seus 

esforços militares fossem mais efetivos, era normal para eles selecionarem o 

guerreiro mais capaz entre aqueles e colocá-lo no comando de seu ataque. Esse 

líder temporário era agraciado com poderes extraordinários, que terminavam 

quando as hostilidades cessavam. Nesse ponto, cada aldeia retornava à sua 

condição normal de autonomia política. Com somente um chefe de aldeia como 

líder (CARNEIRO, 2007: 151) 



Orestes Jayme Mega  | Antonio Carlos R. de A. M. Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 210 - 

 

Neste breve panorama pudemos observar que houve uma mudança do “estado-de-

ser” das sociedades que seguiram, se não numa mesma direção, mas pelo menos para  

direções semelhantes. Em outros termos, parece ter existido similaridades de processos 

sociais em diferentes épocas e lugares que conduziram diferentes povos para, segundo 

alguns autores, formas mais “elevadas” de organização social. Já para outros autores, esses 

mesmos processos levaram sociedades inteiras a uma condição servil que de forma alguma 

pode ser classificada como “elevada”. E aqui se encontra uma cisão ideológica importante: 

evolução positiva rumo a uma maior complexidade social geradora de uma cultura material 

mais “desenvolvida”, ou queda no abismo da servidão? Exaltação da ordem instituída ou 

lamentação pela perda da liberdade primitiva? Cada um responderá conforme suas 

preferências pessoais. 

Contudo, a mudança de status político das sociedades veio acompanhada também 

por mudanças nas estruturas econômicas. A centralização do poder conduziu à 

concentração de recursos, fortalecendo ainda mais o papel dos “reis” dentro das sociedades 

recentemente estratificadas. No caso hebraico, temos tal situação representada no capítulo 

8 do livro I Samuel (versículos 12,14,16 e 17) onde as prerrogativas reais são apresentadas. 

Tais prerrogativas davam aos futuros reis privilégios sobre a terra, a manufatura de armas, 

a produção de vinhas e olivais e também sobre a própria força de trabalho da população. 

Tal quadro de concentração de recursos, ao invés de gerar uma elevação do padrão de vida 

das populações em geral, parece ter produzido, contraditoriamente, escassez. A contradição 

se encontra no fato de que durante muito tempo se pensou a economia das sociedades 

“primitivas” como ineficaz ou, em outras palavras, capaz de somente, a duras custas, 

garantir a subsistência. Entretanto, vários antropólogos observaram que, ao contrário do 

imaginado por muitos, a economia das sociedades “primitivas” é altamente eficaz e capaz 

de gerar excedentes. Robert Carneiro constata tal situação em seus estudos entre os índios 

kuikuru do Xingu que, devido às suas características sociais, podem ser considerados como 

uma sociedade “primitiva”: 

(...) mesmo com seu cultivo simples de coivara, era tecnicamente possível para 

os kuikuru produzir um excedente de alimentos, ter tempo de sobra após tarefas 

de subsistência e ter sustentado uma aldeia de mais de mil pessoas. (…) no que 

tange à produção de alimentos, seja medida por unidade de terra ou por unidade 

de trabalho, a agricultura Kuikuru poderia facilmente superar a dos Incas! Mas é 

claro, os Kuikuru nunca tinham dado origem a um cacicado, enquanto os Incas 

tinham desenvolvido um império (CARNEIRO, 2007: 122). 

 



O POVO QUER UM REI: UM ENSAIO SOBRE A ARQUEOLOGIA DA SERVIDÃO 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 211 - 

Poderíamos aqui multiplicar exemplos de tais constatações da eficiência da 

economia das sociedades “primitivas” mas este não é nosso intuito. Gostaríamos somente 

de salientar que pesquisadores tais como Marshall Sahlins (1974), Pierre Clastres (1980), 

Richard Leakey (1981), entre outros concordam com Robert Carneiro em destacar a grande 

produtividade da economia das sociedades “primitivas”. 

E aqui chegamos ao fundo do abismo! A concentração do poder político em poucas 

mãos parece ter conduzido, em diversos casos, à concentração do poder econômico 

igualmente em poucas mãos, gerando as condições socioeconômicas atuais que 

conhecemos bem mas que não compreendemos direito. Com a união fatal de poder político 

e econômico chegou-se ao fim as condições que permitiam a existência das sociedades 

“primitivas”. A partir de então se estabeleceu o domínio dos reis. 

 

- O Contexto Atual 

Reis passaram a reinar entre os hebreus. “Reis” passaram a reinar em diversas 

partes do mundo. Mais tarde, em muitos lugares, os reis foram substituídos por 

imperadores, presidentes, etc. Monarquias, cacicados, impérios e repúblicas sucederam-se 

na história humana. Diferentes tipos de organizações sociais hierarquizadas foram 

desenvolvidas em diversos contextos, gerando uma enorme diversidade. Entretanto, neste 

trabalho, não abordaremos esta diversidade mas usaremos, inspirados em  Pierre Clastres 

(1980: 106) de uma divisão dicotômica das sociedades entre aquelas organizadas de 

maneira não-hierárquica (sociedades primitivas) e as organizadas de maneira hierárquica 

(dominadas por relações sociais verticalizadas). Neste sentido, a partir deste ponto, 

faremos um salto histórico. Da breve análise que fizemos da monarquia hebraica e das 

sociedades “primitivas” em geral, pularemos para uma igualmente breve análise da 

organização social imperante em nossos dias, isto é, a civilização capitalista globalizada. 

Aproximadamente sete bilhões de pessoas vivem num mundo cada vez “menor”. 

As grandes distâncias geográficas de antes hoje tornaram-se pequenas, da mesma forma 

que as grandes distâncias culturais que antes imperavam hoje tornaram-se menores devido 

ao processo de globalização que, entre muitas de suas obras, levou o mundo a uma 

velocidade de comunicação e contato sem precedentes na história. A globalização mudou a 

face do mundo e transformou agendas culturais, sociais, econômicas e, sobretudo, 

políticas. 

Neste último aspecto, assistimos hoje, talvez mais do que nunca antes na história, à 



Orestes Jayme Mega  | Antonio Carlos R. de A. M. Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 212 - 

concentração de poder em poucas mãos, o que caracteriza a extrema verticalização das 

relações sociais encontradas atualmente. Em outros termos, em nossos dias, um número 

muito reduzido de pessoas tem o poder de decidir sobre assuntos de grande importância 

para todas as nações e que afetam diretamente a vida de bilhões de seres humanos. Entre 

estes assuntos, a fim de sermos sucintos, levantamos aqui a questão do aquecimento global. 

Nossa intenção não é a de entrar em detalhes sobre a questão do aquecimento 

global. Neste ensaio gostaríamos apenas de refletir a respeito das implicações políticas 

inerentes a ela. Por implicações políticas entendemos a questão da “tomada de decisões”. E 

aqui entra o primeiro problema: como já salientado acima, a “tomada de decisões” no que 

diz respeito ao aquecimento global não pertence à “assembleia dos sete bilhões de seres 

humanos” mas sim a um número reduzido de pessoas que representam muito mais a 

vontade de grandes conglomerados industriais do que a vontade de seus “eleitores”. O 

segundo problema é o da inércia da “assembleia dos sete bilhões” em relação à questão: a 

que se deve esta inércia de parcela significativa da população mundial?
1
. Contudo, o 

principal problema é do “por que” da permanência desta condição política “ultra-

concentrada” em poucas mãos: Por quais motivos permanece a concentração de poder 

mesmo numa era tida como “avançada” e “esclarecida”? 

Uma das possíveis respostas a estes questionamentos provém da obra do filósofo 

alemão Herbert Marcuse intitulada Eros e Civilização. Neste livro de 1955, o autor se 

utiliza de conceitos oriundos da psicologia e da psicanálise a fim de explicar condições 

políticas inerentes à segunda metade do século XX mas que, ainda hoje, estão presentes em 

muitos aspectos nas vidas dos seres humanos do globalizado século XXI. Como pontos 

principais da abordagem de Herbert Marcuse destacamos: 

 A conversão de categorias psicológicas em categorias políticas devido ao fato da 

perda da autonomia psíquica dos indivíduos frente aos cada vez mais eficazes 

métodos de dominação elaborados por aqueles que detêm as “as forças da 

sociedade que definem a psique” (MARCUSE, 1955: 19). 

 O progresso tecnológico, ao invés de proporcionar liberdade, fez com que se 

intensificasse a sujeição psíquica dos indivíduos àqueles poucos que detêm o poder. 

O aumento da eficiência tecnológica serviu ao aumento da eficiência dos métodos 

                                                 
1Embora tenhamos plena consciência das várias manifestações contras as “forças” que promovem o 

aquecimento global por todo o mundo promovidas por diversos grupos ambientalistas. Entretanto, queremos 

frisar que a “inércia” pública parece ter sido bem maior do que estas manifestações. 



O POVO QUER UM REI: UM ENSAIO SOBRE A ARQUEOLOGIA DA SERVIDÃO 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 213 - 

de dominação (MARCUSE, 1955: 21-22). 

 

Esses dois pontos formam um eixo sobre o qual focamos nossa análise da 

concentração de poderes no mundo atual. Se, por um lado, assistimos ao fato paradoxal da 

perda da individualidade numa sociedade que se pretende “individualista”, por outro, 

assistimos ao também paradoxal fato de que  o vertiginoso desenvolvimento tecnológico 

dos últimos séculos nos trouxe apenas um progresso “enganoso”, pois que nos cobra um 

alto preço ambiental a respeito do qual ainda não sabemos como iremos pagar. Enfim, 

aqueles poucos que dominam ambas as tecnologias (a da produção industrial, que 

continuamente cria produtos cada vez mais sedutores, e a da dominação social, que 

continuamente cria consumidores cada vez mais ávidos) detêm, a nosso ver, aquilo que 

Marcuse chama de as “forças da sociedade que definem a psique”. A partir da união destas 

duas tecnologias moldou-se um sistema político-econômico onde não há mais espaço para 

“comunidades livres” independentes da rede globalizada de produção e consumo. Desta 

forma, o mundo de hoje constitui uma antítese do mundo das sociedades “primitivas” onde 

a autonomia das comunidades era a regra. Mas, voltamos a salientar, a pior das autonomias 

perdidas foi a dos indivíduos que, sobrecarregados de controles repressivos 

inteligentemente desenvolvidos pelos poucos que detêm o poder, caíram numa triste 

situação onde, segundo Marcuse (1955: 212): 

A personalidade autônoma, no sentido de “unicidade” criadora e plenitude 

existencial, sempre foi o privilégio de poucos. No presente estágio, a 

personalidade tende para um modelo padronizado de reação, estabelecido pela 

hierarquia do poder e das funções, e por seu mecanismo técnico, intelectual e 

cultural. 

 

- Considerações Finais 

Assim, chegamos ao fim deste breve ensaio sobre o que acreditamos constituir uma 

arqueologia da servidão. Nosso mundo, cada vez mais unificado pelo processo de 

globalização, é o reverso de um mundo que, muitos milênios atrás, era pontilhado por 

comunidades autônomas e, talvez, por indivíduos, se não totalmente autônomos, ao menos 

coagidos por forças menos eficazes de dominação. A passagem política (ou queda!) das 

sociedades “primitivas” para as formas estatais de organização social foi complementada 

necessariamente pela reorganização psíquica dos indivíduos pertencentes a estas 

comunidades. Desta forma, neste breve ensaio, unimos a dimensão social, através da 

investigação histórica, antropológica e arqueológica à dimensão individual, através da 



Orestes Jayme Mega  | Antonio Carlos R. de A. M. Silva 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 214 - 

investigação psicológica e psicanalítica. Nesta perspectiva, consideramos que a melhor 

forma de concluirmos este ensaio seja com as palavras de Pierre Clastres em seu artigo A 

Questão do Poder nas Sociedades Primitivas (1980: 110-111): 

O exemplo das sociedades primitivas nos ensina que a divisão não é inerente ao 

ser do social; que, em outros termos, o Estado não é eterno, que existe, aqui e ali, 

uma data de nascimento. Por que foi que ele emergiu? A questão da origem do 

Estado deve ser precisada desta maneira: mediante que condições uma sociedade 

deixa de ser primitiva? Por que as codificações que conjuram o Estado falham 

em determinado momento da história? Está fora de dúvida que unicamente a 

interrogação atenta do funcionamento das sociedades primitivas permitirá 

esclarecer o problema das origens. Talvez a luz assim lançada sobre o momento 

do nascimento do Estado iluminará igualmente as condições de possibilidade 

(realizáveis ou não) de sua morte. 

 



O POVO QUER UM REI: UM ENSAIO SOBRE A ARQUEOLOGIA DA SERVIDÃO 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 215 - 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

CARNEIRO, Robert. A Base Ecológica dos Cacicados Amazônicos. Revista de 

Arqueologia SAB, volume 20. São Paulo, Brasil. 2007. 

CLASTRES, Pierre. Arqueologia da Violência: Ensaios de Antropologia Política. Editora 

Brasiliense s.a. São Paulo, Brasil. 1980. 

LEAKEY. Richard. A Evolução da Humanidade. Editora Melhoramentos. São Paulo, 

Brasil. 1981. 

MARCUSE, Herbert. Eros e Civilização. Editora Círculo do Livro. São Paulo, Brasil. 

1955. 

PROUS, André. Arqueologia Brasileira. Editora Universidade de Brasília. Brasília, Brasil. 

1991. 

SAHLINS, Marshall. Stone Age Economics. Editora Routledge. Londres, Reino Unido. 

2004. 

 

REFERÊNCIAS DIGITAIS 

BÍBLIA ONLINE. Disponível em: http://www.bibliaonline.com.br/ 

LA BOÉTIE. Discurso sobre a Servidão Voluntária. Disponível em: 

http://www.ebooksbrasil.org/adobeebook/boetie.pdf 



ALGUMAS CONSIDERAÇÕES ACERCA DAS IDADES DO MUNDO INDIANAS 

Raul B. Maravalhas
1
 

 

 As chamadas “idades do mundo” constituem um tema intrigante e problemático. A 

começar pela delimitação deste objeto: pode-se dar uma definição básica como uma 

divisão do “fluxo do tempo [...] em fases, cada uma dotada de uma essência peculiar e que 

seguem uma seqüência degradante” (DOBRORUKA, 2009: 17)
2
. Permanece, no entanto, a 

questão de quais devem ser os critérios para incluir documentação específica nesta série, já 

que as possibilidades se abrem para fontes provindas de contextos muito diferentes. A 

semelhança formal deve ser o único parâmetro, já que o contato histórico-cultural nem 

sempre é fácil de ser determinado
3
? Quando se deve falar de influências e difusão? Quando 

de origens comuns? Ou ainda, será que de fato essas ocorrências devem ser tratadas em 

conjunto? 

 Os maiores avanços da historiografia neste sentido têm sido tomados na análise da 

relação intertextual entre o zoroastrismo e a literatura apocalíptica judaica. O caso mais 

célebre dessa concepção no âmbito do judaísmo está no livro bíblico de Daniel (Dn): os 

quatro reinos (ou reis) sucessivos e gradualmente decadentes (representados em Dn 2 como 

partes de uma estátua e em Dn 7 como bestas surgidas do mar), culminando em um 

desfecho escatológico. A tese mais corrente atualmente defende, grosso modo, que essa 

concepção metahistórica rapidamente delineada aqui provenha da tradição persa 

(WIDENGREN, 1995: 51-59; COHN, 1996: 286-296). 

O objetivo desta comunicação, porém, não será tratar deste tema tão polêmico, 

sobre o qual há muita erudição. O escopo aqui é muito mais modesto: buscar fornecer uma 

visão geral sobre o sistema de idades do mundo indiano, especificamente aquele defendido, 

interpretado e reelaborado da antiguidade até os dias de hoje pelos chamados hinduístas. 

                                                 
1
 Graduando em História pela Universidade de Brasília. Atualmente realiza pesquisa acerca do tema 

“Androginia, gêmeos primordiais e idades do mundo na Índia antiga e na literatura relativa às idades do 

mundo” como parte do Programa de Iniciação Científica da Universidade de Brasília (ProIC – UnB), 

financiado pelo CNPq. É orientado pelo Prof. Dr. Vicente Dobroruka e faz parte do Projeto de Estudos 

Judaico-Helenísticos (PEJ). 
2
 Não concordo, porém, com o tratamento dos metais associados às idades, presentes em Dn 2, em Hesíodo, 

no texto persa do Bahman Yasht, entre outros, como um “complexo mítico [...] distinto daquele das idades” 

(DOBRORUKA, 2009: 18). A associação entre metais em seqüência degradante e idades do mundo é 

freqüente e presente em diferentes contextos, de modo a ausência dessa associação na tradição indiana das 

yugas não implica que os metais constituam um complexo mítico independente. 
3
 A tentativa de uma abordagem morfológica do tema foi esboçada numa apresentação minha e de meus 

colegas em uma mesa do I Colóquio de Magia e Mito na Antiguidade e Medievo: Feitiçaria e Poder 

Simbólico (NEA/UERJ) em 2008. 



Raul B. Maravalhas 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 218 - 

Com isso, pretendo tocar em algumas questões básicas: algumas variantes, o 

desenvolvimento e o tópico sempre delicado da datação. A partir daí poder-se-á situar o 

caso indiano no contexto das outras ocorrências de idades do mundo da antiguidade. 

As eras indianas recebem o nome de yugas. Ao que tudo indica, este vocábulo é 

anterior ao desenvolvimento do sistema de idades em si e possui em sânscrito dois grandes 

significados. O primeiro, menos relacionado com o tema deste estudo, é de “jugo”, o 

instrumento que une um animal de tração a um carro, ou “junta”, “junção”.  Provém da 

raiz yuj, que indica união, a mesma raiz da palavra yoga. Como o leitor já deve ter 

desconfiado, vocábulo sânscrito e os portugueses estão relacionados na sua origem 

(GONZÁLEZ-REIMANN, 1988: 58-59). 

O outro significado, mais importante aqui, é de uma “geração”, ou uma “era”, num 

sentido mais amplo do termo. Este chegou a ser traduzido por Geldner e Griffith, 

responsáveis por traduções modernas do        , como “raça” (GONZÁLEZ-REIMANN, 

1988: 55-56). Essa postura, contudo, parece mais uma influência do contexto de produção 

destas traduções (final do séc.XIX e início do séc.XX) do que do contexto indiano original. 

Mesmo em relação ao significado de “era” as possibilidades são bastante variáveis. 

Possivelmente, na origem o termo referia-se ao intervalo de tempo da vida humana, uma 

geração, e posteriormente teria ampliado seu significado para denotar outros tipos de 

períodos. É importante aqui uma observação quanto ao uso do termo nos textos antigos: 

nem todo caso em que yuga é empregado no sentido de uma era se tem uma ocorrência do 

sistema de idades do mundo indiano. 

No que consiste, então, o sistema clássico de yugas, cuja maturidade é alcançada a 

partir dos         (textos mitológicos da literatura religiosa pós-védica)? Partirei das 

descrições disponíveis no             3, 148 e 3, 186-189
4
; e no                   46, 

22-44, que, com algumas variações, configuram o modelo que prevaleceu na tradição 

hinduísta, mas que de forma alguma esgotam a rica literatura sobre o tema.  

O tempo divide-se em quatro yugas,     ,      ,         e Kali Yuga. Cada uma 

possui uma duração específica, à qual são somados dois períodos de transição (sandhi, 

também chamados nos textos de aurora e crepúsculo) que a precedem e sucedem e cuja 

duração unitária é sempre de um décimo da yuga em si. A primeira idade, então, tem a 

                                                 
4
 Para os livros de 1 a 5, usarei a tradução em três volumes de Johannes A. B. van Buitenen (VAN 

BUITENEN, 1973; VAN BUITENEN, 1975; VAN BUITENEN, 1978), o qual faleceu antes de podê-la 

completar. Para o restante, utilizarei passagens transcritas em livros de comentadores modernos. 



ALGUMAS CONSIDERAÇÕES ACERCA DAS IDADES DO MUNDO INDIANAS 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 219 - 

duração de 4.000 anos, aos quais se juntam 400 de aurora e 400 de crepúsculo, somando 

um total de 4.800 anos. A segunda era,      , dura 3.000 anos, com 300 precedendo-a e 

300 sucedendo-a, somando 3.600 anos. A terceira,        , dura 2.000 anos, mais 200 

anos de sandhi antes e 200 depois, totalizando 2.400 anos. Por fim, a terrível Kali Yuga 

dura 1.000 anos, com sandhis de 100 anos, somando 1.200, ao final da qual se reinicia o 

ciclo com o advento da          . O total de anos de um ciclo completo, chamado de 

         (“grande yuga”) é de 12.000 anos. O cálculo da duração das yugas no sistema 

clássico, porém, não é feito em termos de anos humanos, mas divinos: um ano humano 

corresponde a apenas um dia e uma noite dos deuses, de modo que são necessário 360 anos 

humanos para se completar um ano divino, já que 360 é o número de dias que constituem 

um ano na Índia antiga. Essa distinção entre anos humanos e anos divinos, porém, 

provavelmente não estava presente no esquema original: os testemunhos relativos ao tema 

são frequentemente discordantes e há muitas passagens em que não é feita essa 

diferenciação. Sendo assim, é razoável supor que se trata de uma reelaboração posterior 

com fins de adiar o fim da nossa era a um ponto confortável no futuro (GONZÁLEZ-

REIMANN, 1988: 97-98).  

Para além de cálculos matemáticos, que ao longo do desenvolvimento do sistema 

de idades vão se tornando cada vez mais complexos, um ponto importante a ser salientado 

nesta descrição é o escalonamento das durações das idades segundo uma lógica 4-3-2-1: 

     (400 + 4.000 + 400 = 4.800)>       (300 + 3.000 + 300 = 3.600)>         (200 + 

2.000 + 200 = 2.400)> Kali (100 + 1.000 + 100 = 1.200). Esse escalonamento não diz 

respeito apenas à duração das idades e revela uma característica muito importante desse 

sistema: a gradual decadência do mundo e da humanidade a cada período. O dharma, 

significando tanto a lei religiosa, quanto a lei cósmica, transcendental (ZAEHNER, 1962: 

01-03), decai em um quarto a cada era. Em uma passagem (            3, 148, 7) chega-

se ao extremo de mencionar que não só os homens, como também a terra, os rios, as 

montanhas, os vegetais e até os deuses conformam-se de acordo com as yugas. Por fim, 

deve-se mencionar que em cada yuga o deus supremo ( i  u) possui uma cor diferente: 

branca na     , vermelha na      , amarela na         e negra na Kali Yuga. 

Na          , então, temos um mundo perfeito na perspectiva hindu: não há 

doenças, conflito, sofrimento, calúnia, arrogância, nem necessidade do trabalho humano, as 

quatro castas (      ) vivem com suas características bem definidas e cada indivíduo faz 

aquilo a que fora designado (            3, 148, 5-20).  



Raul B. Maravalhas 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 220 - 

A esse estado de perfeição contrapõe-se a Kali Yuga, especialmente em sua parte 

final, uma época de barbárie extrema e decadência generalizada do mundo: a hierarquia e 

os deveres das quatro        estão invertidos; os homens já não seguem a religião, nem 

praticam os ritos e sacrifícios, são gananciosos, egoístas e cruéis; os filhos já não respeitam 

os pais e matam uns aos outros; meninas dão à luz aos cinco ou seis anos e meninos são 

pais aos sete ou oito. As impiedades praticadas pelos homens também ecoam na natureza e 

há uma quebra da ordem cósmica. Enfim, uma grande lista de desgraças é elencada nas 

descrições da última era e especialmente do seu final. Com o fim da yuga, porém, o mundo 

começa a se regenerar gradualmente e uma nova   ta Yuga se reinicia (            3, 

188). A perspectiva clássica situa o nosso tempo na última e pior das yugas. 

 Mil repetições desses ciclos de quatro idades equivalem a um kalpa, também 

chamado de dia de Brahm , deus criador do hinduísmo. Ao final de seu dia, Brahm  

dorme, promovendo a destruição do universo, que permanece dissolvido durante o tempo 

equivalente a um kalpa, e é novamente criado no seu despertar
5
.  

Há, contudo, um ciclo ainda mais amplo, adicionado pelos compositores dos 

        (GONZÁLEZ-REIMANN, 2002: 03-0 )  o da vida de Brahm . Esta é constituída 

de 100 anos, sendo cada ano equivalente a 360 dias desse deus. Ao final de sua vida 

teríamos, enfim, uma destruição total do universo e a reabsorção de todos os elementos na 

unidade original (                  46, 22-  ).  O cálculo, como se pode notar, alcança 

proporç es astron micas, ou melhor, ainda maiores que astron micas,  á a duração total da 

vida de Brahm , intervalo de tempo necessário para a destruição completa do universo, é 

de 3,1104 x 10
14

, mais do que 20.000 vezes a idade do universo segundo a teoria do big-

bang (MAGALHÃES, 2003: 20)
6
. 

Como se pode notar, a ciclicidade é um conceito caro às concepções indianas 

antigas e repete-se desde um nível microscópico (as reencarnações do mundo do        ) 

                                                 
5
 É comum encontrar a menção de que um kalpa equivale a uma          (WIDENGREN, 1995: 24; 

DOBRORUKA, 2009: 18), e não a mil          . Esta confusão, no entanto, é fundamentada por um caso 

desviante presente no             12, 291, 14 (GONZÁLEZ-REIMANN, 2002: 72).  
6
 Atualizo aqui os cálculos feitos por González-Reimann (GONZÁLEZ-REIMANN, 1988: 122). Outro tipo 

de ciclo presente na tradição indiana são os chamados manvantaras, “períodos de Manu”. Consiste em uma 

era iniciada por um Manu – o primeiro homem e progenitor da humanidade na concepção hinduísta –, um 

novo grupo de deuses e de sete     . Cada kalpa possui 14 manvantaras e um manvantara consiste de 71 

         , adicionado de um período não-especificado. Essa harmonização pouco precisa com sistema de 

yugas/kalpas (que foi posteriormente desenvolvida e aperfeiçoada) aponta para uma origem diversa da 

periodização por manvantaras (GONZÁLEZ-REIMANN, 1988: 116-121).  



ALGUMAS CONSIDERAÇÕES ACERCA DAS IDADES DO MUNDO INDIANAS 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 221 - 

até um nível macroscópico (as criações e destruições sucessivas do universo e os 

nascimentos e mortes do deus criador) (GONZÁLEZ-REIMANN, 1988, p. 85-88). 

Estabelecidas suas linhas gerais passarei agora a tratar alguns problemas relativos à 

antiguidade da doutrina das idades do mundo indianas. É significativo, em primeiro lugar, 

a total ausência do sistema de yugas na literatura védica
7
, i.e., nas porções mais antigas da 

literatura indiana, o que leva a crer que esse sistema surgiu com o final do período védico. 

O seu desenvolvimento, em conjunto com os dois grandes épicos indianos, o             

e o         , marcariam o fim da religião védica e o início do hinduísmo (GONZÁLEZ-

REIMANN, 2002: 01-02). Tal afirmação, contudo, está longe de ser ponto pacífico na 

indologia. Com efeito, há uma passagem que foi interpretada por diversos historiadores 

como testemunho da doutrina de yugas em textos védicos. Antes de analisá-la, porém, deve 

ser feita uma breve explanação acerca dos nomes das quatro yugas. 

A origem dos termos     ,      ,         e Kali está no jogo de dados védico, que 

podia ocorrer tanto num contexto litúrgico, como parte do ritual de consagração do rei, 

quanto no cotidiano, modalidade que parece ter sido bastante popular na antiguidade 

(GONZÁLEZ-REIMANN, 1988: 59-62). Ainda que sua ocorrência seja bastante freqüente 

na literatura védica, não se sabe ao certo o modo pelo qual o jogo transcorria. Há, contudo, 

razões para acreditar que se tratava de algo bastante diverso daquilo que entendemos por 

um jogo de dados hoje. Em primeiro lugar, os dados, feitos a partir da castanha da árvore 

          (Terminalia bellerica), provavelmente não tinham vários lados com valores 

diferentes, de modo que o fator essencial era o número de dados lançados (MACDONNEL 

& KEITH, 1912: 02-03). Em segundo lugar, o jogo aparentemente não dependia 

inteiramente da sorte, como também de algum tipo de habilidade de contar 

(MACDONNEL & KEITH, 1912: 04). Por fim, havia quatro (ou possivelmente cinco, 

numa época mais antiga) jogadas possíveis, cujos nomes, segundo o                     

3, 4, 16 são   ta,      ,         e Kali (DUMONT, 1963: 181)
8
. Estas quatro jogadas 

                                                 
7
 A literatura sagrada hindu pode ser dividida em duas partes: ś     (“audição”, mais sagrada, revelada) e 

      (“memória”, menos sagrada, transmitida pela tradição, mas não menos importante). A primeira 

compreende o Veda, que significa “sabedoria”, “verdade eterna”, e pode ser dividido em três partes: os 

         (coleções de hinos e fórmulas, sendo o         a mais antiga coleção), os           (textos 

sacrificias) e os Ā  n      (“tratados das florestas”, que culminam com os    n     , tratados filosófico-

esotéricos), a literatura védica, portanto, inicia-se com o         e termina com os    n      (ZAEHNER, 

1962: 09-10). 
8
 Nessa lista temos também a menção de         , o “rei dos dados”. Porém, não é certo que se trate 

realmente de um lance de dados (GONZÁLEZ-REIMANN, 1988: 61-62). 



Raul B. Maravalhas 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 222 - 

possíveis aparentemente estavam ordenadas segundo a seqüência 4-3-2-1, respectivamente, 

sendo      o lance vencedor e Kali o perdedor (MACDONNEL & KEITH, 1912: 03-04). 

Feita essa breve explanação do jogo de dados e da origem dos nomes das yugas, 

podemos agora analisar a passagem que foi seguidamente interpretada como a primeira 

menção às yugas, e constituiria um exemplar único em toda a literatura védica (         

         7, 15, 4 – séc.VII a.C.)
9
: 

Torna-se Kali aquele que se deita, 

Dv para quando se levanta, 

 ret  quando ele está ereto, 

E K ta quando ele se move. 
 

 O trecho é parte de uma exortação do deus Indra para que um jovem personagem se 

ponha em movimento, perambule pela floresta e não fique estagnado em sua vila. Parece 

pouco lógico que tal passagem se refira às quatro idades do mundo. Tampouco faria 

sentido imaginar aqui uma referência às jogadas de dados. Os nomes de duas destas, no 

entanto, também possuem um outro significado num sentido figurado. De um lado,   ta 

designa boa sorte, êxito; e do outro, kali má sorte, conflito ou o pior de algo. Com efeito, 

estes dois termos, mesmo em textos em que o sistema de yugas aparece plenamente 

desenvolvido, mantiveram esses sentidos metafóricos de má e boa sorte, embora esse 

detalhe semântico tenha sido de uma forma geral ignorada por comentadores e tradutores 

(GONZÁLEZ-REIMANN, 2002: 60-61). Sendo assim, deve-se ter o cuidado de não 

associar automaticamente a menção dos nomes das yugas, ou mesmo o próprio termo yuga 

– que, como vimos, possui outras possibilidades de significado – com o sistema de idades 

do mundo do hinduísmo. 

 Se a doutrina de yugas está, portanto, totalmente ausente da literatura védica, o que 

pode, então, ser dito a respeito da sua datação? As seções do                  , um dos 

mais antigos        , em que são mencionadas as yugas são datáveis no séc.III d.C. e 

possivelmente anteriores. Já o   n                  já devia existir em sua formal atual 

no séc.II d.C (GONZÁLEZ-REIMANN, 1988: 99). Estes dois, juntamente com o chamado 

                                                 
9
 A tradução da passagem é minha, feita a partir da tradução de Keith (KEITH, 1920: 302). Outro trecho da 

literatura védica interpretado como testemunho do sistema de yugas é o         10, 10 (WIDENGREN, 

1995: 24-25), onde temos a menção de que “idades futuras virão, de fato, quando parentes de sangue agirão 

como se não tivessem parentesco” (O’FLAHER Y, 1981: 248). A passagem, ainda que indique a idéia de 

uma decadência futura da humanidade, não menciona de forma alguma um sistema de idades propriamente 

dito. 



ALGUMAS CONSIDERAÇÕES ACERCA DAS IDADES DO MUNDO INDIANAS 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 223 - 

            (texto ao qual ainda não tive acesso)
10

, são as ocorrências mais antigas da 

doutrina de idades hinduísta e dos quais possuímos uma datação mais precisa. No entanto, 

um importantíssimo texto, fonte de grandes discussões acerca desse tema, também deve ser 

considerado. Trata-se do            , que, junto do          constituem os dois 

grandes épicos indianos. Nele temos numerosas menções do sistema de yugas e a datação 

do texto como um todo se estende desde o séc.V a.C. até o séc.V d.C. (VAN BUITENEN, 

1973: XXIV-XXV). O caráter compósito do épico, fruto de uma tradição oral, é notável e 

por isso seu período de composição é tão largo e pode até mesmo extrapolar esse intervalo 

de oito séculos, principalmente em relação ao seu terminus ante quem.  

No que diz respeito às suas origens, se por um lado não há dúvidas de que se trata 

de um texto pós-védico (VAN BUITENEN, 1973: XXIV), por outro, é possível que seu 

conteúdo preserve concepções mais antigas, védicas, ou mesmo pré-védicas, indo-

européias. Georges Dumézil e Alf Hiltebeitel se baseiam na validade dessa possibilidade e 

defendem que o fato de certos aspectos não aparecerem no         ou em outros textos 

védicos não implica que eles não existiam na época pré-hindu (HILTEBEITEL, 1972: 

133)
11

. 

A questão da datação da doutrina de yugas, portanto, depende da postura que se 

adota na análise do processo de composição do            . Luis González-Reimann 

(GONZÁLEZ-REIMANN, 2002: 202-207), argumentando a partir da lógica interna do 

texto e analisando com mais precisão a terminologia relacionada ao tema, defende que o 

sistema de idades do mundo não faz parte do estrato original do épico. As referências 

claras a essa doutrina proveriam dos estratos mais recentes do texto e ela não seria um 

tema essencial do texto
12

. De acordo com esta perspectiva, seria possível tanto que a 

doutrina tenha sido gradualmente inserida, quanto que ela tenha se desenvolvido aos 

poucos no seio do texto. A formação do sistema de yugas estaria, portanto, atrelada à 

composição do épico (séc.V a.C. – séc.V d.C.) e se trataria de um processo marcante do 

fim da religião védica e do início daquilo que chamamos de hinduísmo. 

                                                 
10

 Neste, datado por John E. Mitchiner no ano 25 a.C., texto há uma menção rápida, porém inquestionável do 

sistema de yugas, o que constituiria no testemunho mais antigo dessa doutrina precisamente datável 

(GONZÁLEZ-REIMANN, 2002: 98-99). 
11

 Semelhante concepção é defendida por Biardeau, que, no entanto, prefere não recuar essas origens à sua 

raiz indo-européia (GONZÁLEZ-REIMANN, 2002: 08-09). 
12

 As adições posteriores das yugas estariam fortemente relacionadas com a apropriação do épico pelos 

 ai  avas, adoradores de  i  u. Aponta para isso a grande insistência na definição desse deus como 

divindade suprema em passagens relativas às yugas (GONZÁLEZ-REIMANN, 2002: 203-206).  



Raul B. Maravalhas 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 224 - 

A argumentação de González-Reimann acerca desse tema me parece bastante 

razoável; o debate, porém está longe de terminar. Especialmente interessante é a sua 

proposta de associar o surgimento das yugas, que parecem refletir um estado de desordem 

social, política e religiosa com o período entre os séc. III a.C. ao séc. IV d.C. Neste 

intervalo de tempo, vemos motivos de sobra, na perspectiva de um brâmane dessa época, 

para o pessimismo e o horror expressos nas descrições da terrível Kali Yuga, nossa era 

contemporânea. Em primeiro lugar, ascensão das duas grandes religiões desviantes do 

bramanismo, o jainismo e especialmente do budismo, que foi abraçada pelo imperador 

Aśoka e que exerceu grande influência na Índia. Em segundo lugar, as invas es 

estrangeiras (de citas, gregos,     n   etc.), mencionadas no             3, 186, 25-55. 

Além disso, a mim parece questionável, até pelo enorme volume da literatura védica, que o 

sistema de idades tenha passado totalmente despercebido em todo o período pré-hinduista, 

já que ele está totalmente ausente da literatura védica. Isso implicaria, portanto, num 

surgimento tardio.  

Por outro lado, ao notar as semelhanças que o sistema de yugas possui com as cinco 

raças de Hesíodo (HESÍODO. Os trabalhos e os dias 106-201) e as quatro (ou sete) idades 

do texto persa Bahman Yasht, é tentador estabelecer uma origem indo-européia comum a 

essas concepções. Parece-me, de fato, que uma possibilidade de resposta para essas 

questões possa estar justamente numa análise da relação desses sistemas de idades com 

possíveis modelos indo-europeus, caminho cujo ponto de partida pode ser a da 

trifuncionalidade proposta por Dumézil (LYLE, 1982: 25-27). 

 



ALGUMAS CONSIDERAÇÕES ACERCA DAS IDADES DO MUNDO INDIANAS 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 225 - 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

HESÍODO. Os Trabalhos e os Dias. Cambridge, Massachusetts / London: Harvard 

University Press, 2006. 

                 . Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1920. 

           . Chicago / London: The University of Chicago Press, 1973. 

  n                 . Oxford: Clarendon Press, 1886. 

                 . Calcutta: The Asiatic Society, 1904. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BÜHLER, Georg. The Laws of Manu. Oxford: Clarendon Press, 1886. 

COHN, Norman. Cosmos, caos e o mundo que virá – as origens das crenças no 

Apocalipse. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. 

DOBRORUKA, Vicente. História e apocalíptica: ensaios sobre tempo, metahistória e 

sincretismo religioso na Antigüidade. Brasília: Edição do autor, 2009. 

DUMONT, Paul-Emile.  he Human Sacrifice in the  aittirīya-Br hma a   he Fourth 

Prap ṭhaka of the  hird K  ḍa of the  aittirīya-Br hma a with  ranslation. Proceedings 

of the American Philosophical Society. Philadelphia, v. 107, n. 2, p. 177-182, abril 1963. 

GONZÁLEZ-REIMANN, Luis. Tiempo cíclico y eras del mundo em la Índia. Ciudad de 

México: El Colegio de México, 1988. 

______.                  n           : In   ’           c  õ    n      H n          of 

world ages. New York / Washington / Baltimore / Bern / Frankfurt am Main / Berlin / 

Brussels / Vienna / Oxford: Peter Lang, 2002. 

HILTEBEITEL, Alf. The “ ah bh rata” and Hindu Eschatology. History of Religions. 

Chicago, v. 12, n. 2, p. 95-135, novembro 1972. 

KEITH, Arthur B. Rigveda Brahmanas:               n                      of     

Rigveda. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1920. 

LYLE, Emily. Dumezil's Three Functions and Indo-European Cosmic Structure. History of 

Religions. Chicago, v. 22, n. 1, p. 25-44, agosto 1982. 

MACDONNEL, Arthur A.; KEITH, Arthur B. Vedic Index of Names and Subjects – Vol.I.  

London: John Murray, 1912. 

MAGALHÃES, Antonio Mário. O nosso universo. In: FRIAÇA, Amâncio C. S. et alli. 

Astronomia: uma visão geral do universo. São Paulo: Editora Universidade de São Paulo, 

2003, p. 13-21. 



Raul B. Maravalhas 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 226 - 

MOST, Glenn W. Hesiod – Theogony; Works and Days; Testimonia. Cambridge, 

Massachusetts / London: Harvard University Press, 2006. 

O’FLAHER Y, Wendy Doniger. The Rig Veda. London: Penguin Books, 1981. 

PARGITER, Federick E.                      . Calcutta: The Asiatic Society, 1904. 

VAN BUITENEN, Johannes A. B.                 – 1. The Book of the Beginning. 

Chicago / London: The University of Chicago Press, 1973. 

______.                 – 2. The Book of the Assembly Hall 3. The Book of the Forest. 

Chicago / London: The University of Chicago Press, 1975. 

______.                 –         oo  of        5. The Book of the Effort. Chicago / 

London: The University of Chicago Press, 1978. 

WIDENGREN, Geo et alli. Apocalyptique iranienne et dualisme qoumrânien. Paris: 

Adrien Maisonneuve, 1995. 

ZAEHNER, Robert C. Hinduism. Oxford: Oxford University Press, 1962. 

 

  

  

 



ENTRE HISTÓRIA E ARQUEOLOGIA: RELIGIÃO OFICIAL, POPULAR E 

PRIVADA NUM ASSENTAMENTO EGÍPCIO DO REINO NOVO: O CASO DE 

AMARNA
1
 

Rennan de Souza Lemos
2
 

 

- Introdução 

 As fontes relativas a práticas religiosas realizadas fora dos âmbitos estatal e 

templário da religião egípcia antiga são bastante escassas para períodos como, por 

exemplo, o do Reino Antigo e o do Reino Médio. Entretanto, “a falta de documentação 

acerca de cultos populares nesses períodos não necessariamente significa sua 

inexistência” (SADEK, 1989: 05). 

 Apesar da falta de documentação, já antes do Reino Novo (c. 1550-169 a.C.), 

práticas religiosas “populares” e contato pessoal com os deuses parecem ter sido elemento 

importante na vida social dos egípcios antigos, e indícios dessas práticas podem ser 

extraídos, por exemplo, de textos literários (CARDOSO, 2002). 

 Concentrar-me-ei, contudo, no período mais bem documentado que é o Reino 

Novo. As escavações arqueológicas, principalmente aquelas realizadas em assentamentos 

antigos – tais como Deir el-Medina e Amarna –, trouxeram à luz uma gama de achados 

ligados a contextos populares de práticas religiosas. 

 Tratarei, então, neste artigo, de aspectos gerais da religião popular no Egito do 

Reino Novo, centrando-me no estudo de caso da cidade de Akhetaton (atual Tell el-

Amarna), durante a  o período conhecido como Reforma de Amarna (1352-1336 a.C.), 

com o objetivo de delimitar uma abordagem que me permita dar conta da alta 

dinamicidade presente nas práticas religiosas cotidianas e de suas articulações no interior 

                                                           
1
 Este trabalho consiste nos questionamentos iniciais que elaborei sobre o meu objeto de estudo, isto é, as 

práticas e concepções religiosas populares durante o período de Amarna, em pesquisa para elaboração de 

monografia de conclusão de curso. Gostaria de agradecer ao professor Ciro Flamarion Cardoso por aceitar 

orientar minha pesquisa; à Dra. Anna Stevens, do Amarna Project, por toda sua ajuda desde a fase mais 

inicial da pesquisa, tirando dúvidas, discutindo o tema e cedendo material; e também ao professor Barry 

Kemp e à Egypt Exploration Society, na figura da Dra. Patricia Spencer, que permitiram a reprodução de 

algumas imagens no corpo do texto. Além destes, um agradecimento especial à Liliane Cristina Coelho, que 

leu e fez comentários ao texto; à Profa. Adriene Baron Tacla, pelo grande incentivo de sempre; e à Gisela 

Chapot e ao André Effgen, que aceitaram compor uma mesa de debates sobre o período amarniano. 
2
 Graduando em História pela Universidade Federal Fluminense e bolsista de iniciação científica da FAPERJ, 

inserido em projeto de pesquisa no Grupo de Estudos Egiptológicos Maat – Centro de Estudos 

Interdisciplinares da Antiguidade (GEEMaat/CEIA-UFF). Contato: rslemos@id.uff.br. 



Rennan de Souza Lemos 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 228 - 

do fenômeno religioso mais geral. Basear-me-ei no conteúdo do Grande Hino ao Aton e 

em artefatos arqueológicos escavados nesta cidade pela equipe liderada por Barry Kemp. 

 

- A religião de Amarna no contexto do ReinoNovo 

 O Egito do Reino Novo, isto é, iniciado com a re-unificação do território após o 

Segundo Período Intermediário, significou a supremacia política e religiosa da cidade de 

Uaset (do grego, Tebas). O culto de Amon ganhou proeminência e este deus, associado à 

divindade solar da cidade de Iunu (Heliópolis), tornou-se Amon-Ra, rei dos deuses. 

 Ao mesmo tempo em que se enfatizara Amon-Ra, que se tornara deus dinástico, 

outra tendência do Reino Novo foi a deificação, ainda em vida, do faraó: este, associado à 

divindade de diversas formas, ao mesmo tempo que legitimava seu poder, passara a ser 

foco de culto – tal fenômeno pode ser percebido, por exemplo, em Hatshepsut e 

Amenhotep III, ou ainda, num momento de auge da tendência, durante o reinado de 

Ramsés II (cf. GRALHA, 2002; CARDOSO, 2001). 

 Nesse contexto, o caso amarniano talvez tenha configurado uma tentativa de 

associação entre o culto estatal e templário; consistido num momento de encontro entre 

duas tendências da época do Reino Novo: “aquela a uma crescente exaltação do deus 

dinástico Amon-Ra de Tebas; e a que levou a uma também crescente divinização do faraó 

ainda vivo” (CARDOSO, 2001: 119). No caso específico de Amarna, exaltou-se o Aton e 

o caráter divino do faraó, e também da rainha e da família real, como intermediários entre 

as pessoas comuns e o Disco Solar. 

 Além de um período de junção de tendências do Reino Novo, o período amarniano, 

ao mesmo tempo, pode ser considerado como um divisor de águas: foi o momento de 

choque entre uma tradição religiosa historicamente construída com outra, imposta 

arbitrariamente por Akhenaton – uma tentativa falha de substituição de uma religião por 

outra, extremamente simplificada (CARDOSO, não publicado). 

 No tocante às concepções e práticas da maior parte da população, a Reforma de 

Amarna talvez tenha consistido num período de crise. Pode-se ler, por exemplo, no Grande 

Hino ao Aton: 

Ninguém conhece o teu paradeiro (quando) descansas no horizonte ocidental. A 

terra está (então) nas trevas, à maneira da morte. Dorme-se no(s) quarto(s), as 

cabeças cobertas, um olho não pode ver o outro (lit. o seu igual), todos os bens 

das pessoas (lit. deles) podem ser roubados, (mesmo se) estiverem debaixo de 

suas cabeças, sem que elas percebam. Todas as feras (lit. todos os leões) saem de 

seus covis, todos os répteis picam (na) escuridão desprovida de luz! (?) A terra 



ENTRE HISTÓRIA E ARQUEOLOGIA: RELIGIÃO OFICIAL, POPULAR E PRIVADA NUM ASSENTAMENTO EGÍPCIO 
DO REINO NOVO: O CASO DE AMARNA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 229 - 

está em silêncio, (pois) aquele que criou os seres (lit. eles) repousa no horizonte. 

(CARDOSO trad., não publicado) 

 

 Esta passagem exemplifica o que Ciro Cardoso chama de aspectos negativos da 

religião de Akhenaton, isto é, aquilo que fora obliterado da religião tradicional e que fizera 

parte do cotidiano das pessoas. Levando-se em conta a conjuntura mais geral, ao analisar-

se este texto, pode-se perceber que não havia nenhum tipo de garantia da manutenção da 

ordem cósmica universal expressada pela noção de maat; o momento noturno significava a 

invasão do Egito pelas forças caóticas, já que não se sabia do Aton e nem o que poderia 

acontecer às pessoas após o pôr do sol.  

 Segundo o conteúdo dos Livros do Mundo Inferior da XVIII Dinastia (ver 

HORNUNG, 1999a), antes, durante a noite, o deus solar Ra vencia as forças caóticas 

representadas pela serpente Apep, unia-se a Osíris no mundo inferior, e reaparecia pela 

manhã, renovando a vida – o que se associa ao tempo cíclico; na língua egípcia antiga, 

neheh  – e garantindo a manutenção da ordem das coisas – associado à ideia de eternidade; 

em egípcio, djet. Agora, nada se sabe sobre o paradeiro do deus solar e as bases 

mitológicas da continuidade djet, foram abolidas, juntamente com Osíris e os outros deuses 

(CARDOSO, não publicado; HORNUNG, 1999b). 

 Além das incertezas mitológicas mais gerais, situações cotidianas de perigo, 

impossíveis de serem controladas materialmente pelas pessoas, foram ignoradas pela nova 

religião de Akhenaton. Não houve, na nova religião, elementos mitológicos que dessem 

conta da resolução de problemas e da garantia de seguridade, nesta e na outra vida: 

momentos de dificuldade, tais como o ato de dar à luz, situações de doenças, ou ainda o 

pós-morte, foram completamente ignorados na nova doutrina religiosa amarniana – ao 

contrário da religião tradicional, em que uma gama de deuses pessoais eram cultuados 

cotidianamente a fim de que se pudesse ter estabilidade durante a vida, e com uma 

mitologia funerária riquíssima em detalhes, que assegurava ao morto sucesso e 

permanência após a morte. 

 Não se pode pensar, entretanto, que houve simplesmente uma não aceitação da 

nova religião de Akhenaton por parte da população em geral: a Arqueologia mostra ser 

muito mais complexo o contexto da religião popular em Amarna, sendo necessário 

construir-se um modelo interpretativo que dê conta da alta dinamicidade presente nas 

práticas religiosas populares e cotidianas, para que se chegue às concepções mais gerais da 

população em relação àquelas postuladas pelo faraó (STEVENS, 2006). 



Rennan de Souza Lemos 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 230 - 

 

- Uma análise a partir das fontes 

 Em contextos populares, a maioria das pessoas sem acesso ao culto oficial 

precisava recorrer a outros meios que não os rituais diários nos templos e as oferendas aos 

deuses para assegurar a permanência da vida e a superação de situações problemáticas. 

Elementos tais como o uso de amuletos representando os deuses e práticas de magia eram 

recorrentes no cotidiano na religião tradicional egípcia em âmbitos populares (BAINES, 

2002). 

 Como, então, ficaram essas pessoas comuns – isto é, aquelas de fora dos círculos 

sociais da elite, que parece ter aderido em vários aspectos à religião de Akhenaton, mesmo 

que superficialmente – frente a uma religião que tolerava somente o culto ao Aton e ao 

faraó com sua rainha, e que aboliu os elementos mitológicos tradicionais nos quais se 

baseava a crença geral da maioria das pessoas? Predominara a incerteza acerca da 

manutenção do mundo e de suas próprias vidas?  

 Ao contrário, as fontes encontradas provenientes de Amarna parecem indicar que 

tanto o Aton e a família real quanto os deuses tradicionais – abolidos oficialmente da nova 

religião – pertenciam à paisagem religiosa popular nesta cidade, como garantidores da 

continuidade da vida cotidiana e do pós-morte. 

 Jóias e pequenos amuletos consistem nos achados mais constantes de prática 

religiosa popular em Amarna. Encontrou-se, nesta cidade, por exemplo, representações de 

divindades tais como Amon-Ra, Anúbis e Hathor, além daquelas divindades mais 

cotidianas, como Bes e Tuéris, em diversas localidades – Cidade Central; Cidade Principal; 

Vila dos Trabalhadores; Subúrbios do Norte e do Sul. Além dos deuses tradicionais, foram 

escavados também placas de faiança, pingentes e anéis de faiança ou metal contendo o 

nome do Aton, em cartouches ou em forma simples; ou ainda representações de membros 

da família real (Fig. 1 e 2; STEVENS, 2006: 29-41). 

 



ENTRE HISTÓRIA E ARQUEOLOGIA: RELIGIÃO OFICIAL, POPULAR E PRIVADA NUM ASSENTAMENTO EGÍPCIO 
DO REINO NOVO: O CASO DE AMARNA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 231 - 

 

Figura 1: Placas de faiança contendo o nome do Aton. PETRIE, W. M. F. Tell el-Amarna. London: Methuen 

& Co., 1894, Plate XIV.73-5.  

 

Figura 2: Amuletos representando a rainha, Hathor, Tuéris e Bes. PETRIE, W. M. F. Tell el-Amarna. 

London: Methuen & Co, 1894, Plate XVII. 

 

 Estelas também estão entre os achados arqueológicos provenientes de contextos 

populares amarnianos. Objetos como estes, contendo representações do Aton e da família 

real como intermediários entre as pessoas comuns e o deus solar, foram escavados na 

Cidade Principal e no Subúrbio Norte, talvez associados a contextos mais elitistas. 

Entretanto, um exemplo encontrado no Subúrbio Norte talvez represente o Aton sozinho, 

com seus raios terminados em mãos sobre uma mesa de oferendas (Fig. 3). Também foram 

encontrados outros exemplos de estelas, representando deuses tradicionais – como por 

exemplo, Tuéris (Fig. 4) – e indivíduos – talvez mortos, como elemento de um culto 

doméstico ao ancestral (STEVENS, 2006: 133-152). 

 



Rennan de Souza Lemos 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 232 - 

 

Figura 3: Estela escavada no Subúrbio Norte, na casa T36.36. Tampo redondo, de 9,7 cm de comprimento, 

mostrando o Aton possivelmente sozinho, sobre uma mesa de oferendas. Referências: STEVENS, Anna. 

Private religion at Amarna: the material evidence. BAR International Series 1587. Oxford: Archaopress, 

2006, p. 136. FRANKFORT, H. and PENDLEBURY, J. D.S. The city of Akhenaten II: the North Suburb and 

the Desert Altars. London: Egypt Exploration Society, 1933, p 46. Reprodução: cortesia de Anna Stevens. 

 

Figura 4: Estela medindo 15,2 cm de comprimento por 12,7 cm de largura, mostrando uma mulher e um 

garoto adorando a deusa Tuéris, proveniente da casa N49.21, na Cidade Principal. STEVENS, Anna. Private 

religion at Amarna: the material evidence. BAR International Series 1587. Oxford: Archaopress, 2006, p. 

144. Reprodução: cortesia Egypt Exploration Society. 

 

 Exemplos de ostraca representando divindades e indivíduos também foram 

achados. Dois possíveis exemplos, provenientes da Vila dos Trabalhadores, representando 

o Aton sozinho, com raios terminados em mãos, segurando um símbolo ankh (), 

destacam-se, talvez demonstrando acesso direto a este deus (STEVENS, 2006: 154). Não 

se pode concluir com certeza, contudo, devido ao caráter fragmentário dos achados neste 

relativo, que o Aton tenha sido objeto de culto direto. Mesmo assim, Susanne Bickel, busca 

demonstrar o acesso direto a este deus, por parte dos oficias de Akhenaton, a partir dos 

textos das tumbas de Amarna (BICKEL, 2003).  



ENTRE HISTÓRIA E ARQUEOLOGIA: RELIGIÃO OFICIAL, POPULAR E PRIVADA NUM ASSENTAMENTO EGÍPCIO 
DO REINO NOVO: O CASO DE AMARNA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 233 - 

 

 

Figura 5: Ostracon de cerâmica com imagem do Aton, proveniente da Vila dos Trabalhadores. STEVENS, 

Anna. Private religion at Amarna: the material evidence. BAR International Series 1587. Oxford: 

Archaeopress, 2006, p. 154. Reprodução: cortesia de Barry J. Kemp e da Egypt Exploration Society. 

 Exemplos de estatuas de divindades e da família real também foram escavados, 

assim como de indivíduos (STEVES, 2006: 121-131). Estes e outros tipos de artefatos 

talvez tenham sido utilizados em cultos domésticos a divindades tradicionais e cotidianas, 

ancestrais, e à própria família real e ao Aton, nos altares e capelas escavadas em zonas 

residenciais (Fig. 6; STEVENS, 2006: 215-218), e também nos santuários escavados, 

localizados na parte externa das casas (IKRAM, 1989). 

 

 

Figura 6: Altar doméstico feito de tijolos de barro, escavado na sala principal da casa P46.24, na Cidade 

Central. STEVENS, Anna. Private religion at Amarna: the material evidence. BAR International Series 

1587. Oxford: Archaeopress, 2006, p. 222. Reprodução: cortesia da Egypt Exploration Society. 

 

- Considerações finais 

 Como explicitado por meio das fontes arqueológicas, tanto o Aton e a família real, 

quanto deuses tradicionais, indivíduos e ancestrais divinizados faziam parte do contexto da 

religião popular na cidade de Amarna – que pode ser um estudo de caso para se entender o 



Rennan de Souza Lemos 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 234 - 

contexto das práticas e concepções religiosas mais gerais da população egípcia sob o Reino 

Novo, tal como defende Anna Stevens (2006). 

 Sendo assim, a discussão metodológica acerca da religião oficial e da religião 

popular de Karen Louise Jolly faz-se muito funcional para este caso egípcio. Tendo em 

vista a autora, os âmbitos oficial e popular das religiões compreendem duas esferas não de 

todo distintas e opostas: configuram dois domínios em constante interação, sendo a religião 

popular “a esfera mais compreensiva e mais amorfa, que incorpora uma vasta parte da 

população e das práticas”, enquanto a religião formal pode ser entendida como sendo 

aquela esfera “menor, mais estreita, composta por uma minoria dominante em relação ao 

total das práticas religiosas” (JOLLY, 1996, 18). 

 Religião popular, então, pode ser entendida como “a categoria mais inclusiva, na 

medida em que se relaciona com as crenças religiosas mais gerais e as práticas de toda a 

comunidade, não com indivíduos selecionados ou instituições específicas” (JOLLY, 1996: 

19). Pensando o contexto das conversões ao cristianismo na Inglaterra medieval, Jolly 

considera religião popular 

(...) como um recorte da uma cultura maior e mais complexa, consiste nas 

crenças e práticas comuns à maioria das pessoas. Engloba a totalidade da 

cristandade, incluindo o aspecto formal da religião, assim como a experiência 

religiosa geral da vida cotidiana. Essas práticas populares incluem rituais que 

marcam os ciclos da vida (nascimento, casamento e morte), de luta  contra o 

sobrenatural (doença e perigo), ou de garantia da segurança espiritual (pós-

morte). A crença popular é refletida nesses rituais e em outros símbolos 

mostrados na sociedade, tais como pinturas, santuários e relíquias (JOLLY, 

1996: 09). 

 

 Entretanto, o termo “religiosidade” ao invés de “religião popular”, talvez possa ser 

empregado; isto porque, segundo Julian Pitt-Rivers, este termo busca a superação da noção 

de “superstição” – de forte carga pejorativa – assim como a de “religião popular” – que 

pode ser entendida como algo diferente do fenômeno religioso mais geral, e também 

implicar a ideia de que práticas religiosas populares são regidas de acordo com regras 

predefinidas, tal como na religião dita “oficial” (PITT-RIVERS, 1989). 

 De qualquer forma, levando-se conta esses pressupostos, o aspecto estatal e o 

templário da religião egípcia antiga podem ser inseridos no âmbito formal ou oficial da 

religião, na medida em que, tendo em vista Jolly, incluíam apenas uma minoria de pessoas: 

segundo John Baines, a maioria da população do antigo Egito não tinha acesso ao culto 

oficial, precisando recorrer a outros meios – por exemplo, a magia – para equilibrar 

situações cotidianas, as quais não se podia controlar materialmente, como por exemplo, 



ENTRE HISTÓRIA E ARQUEOLOGIA: RELIGIÃO OFICIAL, POPULAR E PRIVADA NUM ASSENTAMENTO EGÍPCIO 
DO REINO NOVO: O CASO DE AMARNA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 235 - 

doenças ou o momento do parto (BAINES, 2002). Já no âmbito popular da religião, ou 

melhor, de religiosidade popular, enquadram-se as práticas cotidianas e domésticas ou 

privadas, assim como a piedade pessoal, englobando a maioria das pessoas, com caráter 

mais inclusivo e dinâmico. 

 John Baines, num estudo das práticas religiosas através de cartas do período do 

Reino Novo, põe a seguinte questão: 

Foram as reformas [empreendidas por Akhenaton – R.S.L.] o catalisador para a 

transformação da vida religiosa, ou foi a mudança, pelo menos em parte, no 

decoro e no caráter e foco do comportamento religioso, enquanto as crenças e 

práticas subordinadas mudaram menos do que possa parecer? (BAINES, 2001) 

 

 Segundo Jan Assmann, por exemplo, foi somente no período dos Ramsés que 

houve o auge do aumento do contato direto das pessoas com as divindades (ASSMANN, 

1995). Entretanto, Baines, considerando as diferenças entre elite e maioria da população 

sem acesso ao culto, a incidência de dados como, por exemplo, as oferendas votivas, e 

baseado no conteúdo e na forma de cartas de indivíduos do período do Reino Novo, 

considera o fenômeno do aumento da relação direta entre pessoas comuns e divindades 

como originário do período do Reino Novo anterior à Reforma de Amarna (BAINES, 

2001:13). 

 Talvez, então, o impacto da reforma de Akhenaton sobre a religiosidade popular – 

num contexto mais geral – e privada – especificamente –, tenha sido de intensificar e 

estimular o contato direto da população com o divino, em reação às eliminações 

mitológicas da religião oficial de Akhenaton. Como consequência disso, parece ter 

ocorrido, em Amarna, um aumento da relação direta entre as pessoas e os deuses, a família 

real e o Aton, e ancestrais, atestado nas fontes (vide, por exemplo: STEVENS, 2003; 2006; 

2009). 

 Sendo assim, considerando o modelo proposto por Jolly, a utilização do conceito de 

religiosidade popular e a abordagem de Anna Stevens, a religiosidade popular no Egito do 

Reino Novo pode ser considerada como a categoria mais inclusiva do fenômeno religioso 

mais geral, englobando uma pluralidade de concepções de mundo e práticas cotidianas e 

privadas, e funcionando segundo regras de decoro socialmente compartilhadas, sem 

cânones específicos, entretanto, tal como o culto estatal e templário. 

 

 



Rennan de Souza Lemos 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 236 - 

DOCUMENTAÇÃO ARQUEOLÓGICA 

FRANKFORT, Henri and PENDLEBURY, John D. S. The city of Akhenaten II: the North 

Suburb and the Desert Altars. London: Egypt Exploration Society, 1933 

PETRIE, William Matthew Flinders. Tell el-Amarna. London: Methuen & Co, 1894. 

STEVENS, Anna. Private religion at Amarna: the material evidence. BAR International 

Series 1587. Oxford: Archaeopress, 2006. 

 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

CARDOSO, Ciro Flamarion (trad.). Hinos ao Aton atribuídos ao faraó Akhenaton. Não 

Publicado. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ASSMANN, Jan. Egyptian solar religion in the New Kingdom: Re, Amum and the crisis of 

polytheism. Translated by Anthony Alcock. London: Kegan Paul International, 1995. 

BAINES, John. Egyptian letters of the New Kingdom as evidence for religious practice, 

Journal of Ancient Near Eastern Religions, 1.1, 2001, pp. 1-31. 

______. Sociedade, moralidade e práticas religiosas. In: SHAFER, B. E. (org.). As 

religiões no Egito antigo: deuses, mitos e rituais domésticos. Tradução de Luís S. Krausz. 

São Paulo: Nova Alexandria, pp. 150-252. Edição original em inglês, 1991. 

BICKEL, Susanne. 2003, “Ich spreche ständig zu Aton...”: zur mensch-gott-beziehung in 

der Amarna religion, Journal of Ancient Near Eastern Religions, 3, pp. 23-45. 

CARDOSO, Ciro Flamarion. A segunda morte de Osíris: o fim da transcendência e o fim 

da mitologia. Não Publicado. 

______. De Amarna aos Ramsés, Phoînix, 7, 2001, pp. 115-141. 

______. As práticas religiosas individuais no antigo Egito durante o terceiro milênio a.C. e 

a primeira metade do segundo: um programa de pesquisa. In: LIMA, Lana Lage da Gama 

et alii (orgs.). História & Religião. Rio de Janeiro: FAPERJ-Mauad, 2002 pp. 183-192. 

GRALHA, Julio. Deuses, faraós e o poder: legitimidade e imagem do deus dinástico e do 

monarca no antigo Egito. Rio de Janeiro: Barroso Produções Editoriais, 2002. 

HORNUNG, Erik. The ancient Egyptian books of the afterlife. Translated by David 

Lorton. Ithaca: Cornell University Press, 1999a. Original German edition, 1997. 

______. Akhenaten and the religion of light. Translated by David Lorton. Ithaca: Cornell 

University Press, 1999b. Original German edition, 1995. 



ENTRE HISTÓRIA E ARQUEOLOGIA: RELIGIÃO OFICIAL, POPULAR E PRIVADA NUM ASSENTAMENTO EGÍPCIO 
DO REINO NOVO: O CASO DE AMARNA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 237 - 

IKRAM, Salima. 1989, Domestic shrines and the cult of the royal family at el-‘Amarna, 

Journal of Egyptian Archaeolgy, 75, pp. 89-101. 

PITT-RIVERS, Julian. La gracia en antropología. In: SANTALÓ, Carlos Álvarez et alii 

(orgs.) La religiosidad popular. Barcelona: Anthropos, 1989, pp.117-122. 

SADEK, Ashraf Iskander. Popular religion in Egypt during the New Kingdom. 

Hildesheim: Gerstenberg Verlag, 1987. 

STEVENS, Anna. The material evidence for domestic religion and preliminary remarks on 

its interpretation, Journal of Egyptian Archaeology, 89, 2003, pp. 143-168. 

______. Private religion at Amarna: the material evidence. BAR International Series 

1587. Oxford: Archaeopress, 2006. 

______. Domestic Religious Practices. In: WENDRICH, Willeke and DIELEMAN, Jacco 

(eds.). UCLA Encyclopedia of Egyptology. California: Los Angeles, 2009. 



O VERDADEIRO DEUS EM CUJAS MÃOS SE ACHAM TODOS OS REINOS: 

AGOSTINHO DE HIPONA E OS PRESSUPOSTOS DO “IMPÉRIO” DE DEUS NA 

TERRA 

Prof. Wendell dos Reis Veloso
1
 

 

Este artigo tem por objetivo analisar a influência da idéia de império no projeto 

agostiniano de identidade cristã, identificando aí as reverberações relacionadas aos que 

foram situados em uma posição social de marginalidade e exclusão. 

Metodologicamente optamos por uma Análise de Discurso de trechos das obras 

agostinianas Confissões (c. 397 d. C.) e A Cidade de Deus (413-424 d. C.), valendo-nos, 

para tal, de pressupostos de uma História Sociocultural. Tais escritos devem ser 

enquadrados no que denominamos de literatura patrística Pós-Nicena, literatura esta de 

grande importância para a teologia medieval, sendo mesmo utilizada por elites episcopais 

de períodos posteriores como argumento de autoridade. 
2
 

Os discursos que formam nosso corpus documental não são entendidos por nós 

como cópias da realidade, pois como nos mostra Reinhart Koselleck em sua obra Futuro 

Passado
3
, “a história nunca se identifica com seu registro lingüístico nem com sua 

experiência formulada, condensada oralmente ou por escrito, mas também não é 

independente dessas articulações lingüísticas” (KOSELLECK, 2006: 196). Como nos 

ensina Jurandir Malerba, os constructos lingüísticos guardam referências com o real, ao 

passo que fazemos usos das palavras para nos orientarmos na realidade. (MALERBA, 

2000) 

Os historiadores que dedicam seus estudos aos últimos séculos do Império Romano 

no Ocidente, especialmente os ligados a uma perspectiva cultural, nos parecem unânimes 

em caracterizar tal período por uma série de interacionismos culturais, apontando em 

especial três grandes eixos, sendo eles: Germanismo, Cristianismo e Romanismo. Eixos 

                                                 
1
 Graduado em História pela Universidade Gama Filho e associado ao Laboratório Interdisciplinar de Teoria 

da História, Antiguidade e Medievo (LITHAM) da UFRRJ onde desenvolve a pesquisa “O Regramento 

Sexual no Pensamento Agostiniano” sob a orientação da Prof.ª Dr.ª Renata Rozental Sancovsky 

(UFRRJ/LITHAM - LEI/USP). 
2
 Sobre a presença da discursividade agostiniana em discursos de momentos posteriores, podemos citar a 

medievalista Renata Rozental Sancovsky em seu estudo sobre a legitimação ontológica que o Bispo Isidoro 

de Sevilha encontrou em nosso autor (SANKOVSKY, 2008, p. 99-125). Outro exemplo acerca dos influxos 

agostinianos em escritos medievais pode ser encontrado em artigo de nossa autoria sobre a análise do 

processo de regramento do sexo no século XIII (VELOSO, 2009). Este assunto será abordado, no presente 

trabalho, mais à frente. 
3
 Todas as referências às reflexões de Reinhart Koselleck feitas daqui por diante referem-se ao capítulo 10 de 

sua obra Futuro Passado (2006). 



Wendell dos Reis Veloso 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 240 - 

estes existentes em diferentes graus no extrato cultural do que podemos denominar de 

cultura medieval. 

O Romanismo citado acima caracteriza-se na cultura tardo-antiga e medieval 

também pela preservação de um imaginário imperial, ligado à grandeza e magnificência 

características do Império Romano. No entanto, diferente do que comumente se pensa, esta 

idéia de império não está ligada apenas à instituições políticas ou militares formais, antes, 

como nos ensina a historiadora Norma Musco Mendes, devemos entender “império como 

uma organização relacional formal ou informal para o controle da soberania política 

sobre um amplo território que apresenta caráter multiétnico (...)”, de modo que “a sua 

sobrevivência não está ligada meramente às forças de coerção e aos atos de acumulação 

de riqueza.” (MENDES, 2010: 04). 

Em um contexto de múltiplas crises, a Igreja cristã tendeu à aproximação crescente 

com as instituições formais de poder, como evidenciado já no Edito de Milão que data do 

primeiro quarto do século IV.
4
 Desta maneira, organizando-se à semelhança do Império 

Romano, com sua disciplina e hierarquia, a Igreja não era somente o caminho da salvação 

eterna, mas também uma fonte de recursos terrenos em meio aos vazios de poder deixados 

pelo Império. (PEREIRA, 2009: 48-49) 

O Bispo de Hipona, em A Cidade de Deus, ao abordar o porquê dos seus escritos 

afirma: “também prometi mostrar os costumes e o porquê do querer do verdadeiro Deus, 

em cujas mãos se acham todos os reinos, ao reafirmar o Império para engrandecê-lo, 

(...).” (A CIDADE DE DEUS, Vol. I, Livro IV, Cap. II, p. 151) Nota-se neste trecho o uso 

de um vocabulário tipicamente político, o que nos aponta a influência da idéia de império 

no pensamento agostiniano. De maneira análoga ocorre em outro trecho quando nosso 

bispo assevera: “O poder de dar o império e reino não o atribuímos senão ao verdadeiro 

Deus, que dá a felicidade no reino dos céus somente aos piedosos, e o reino terrestre a 

piedosos e a ímpios, como lhe apraz.” (Idem, Vol. I, Livro V, Cap. XXI, p. 222). 

No primeiro trecho Agostinho afirma que todos os reinos encontram-se sob o poder 

daquele denominado por ele de verdadeiro Deus, de modo que se a ele pertence, ele 

distribui a quem lhe apraz, como verificamos no segundo trecho ao lermos que o poder de 

dar o império e o reino não deve ser atribuído senão ao verdadeiro Deus. Todos os seres 

                                                 
4
 O Edito de Milão datado de 313 d. C., é importante documento que nos evidencia a crescente aproximação 

entre o cristianismo eclesiástico e as instituições formais de poder. 



O VERDADEIRO DEUS EM CUJAS MÃOS SE ACHAM TODOS OS REINOS: AGOSTINHO DE HIPONA E OS 
PRESSUPOSTOS DO “IMPÉRIO” DE DEUS NA TERRA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 241 - 

humanos estariam, portanto, sujeitos a um mesmo princípio ordenador, como nos ensina 

Peter Brown:  

Em termos genéricos, e ao contrário de muitas associações comerciais e 

irmandades religiosas – que em grande parte eram específicas de certas 

classes ou dependiam do sexo – a Igreja cristã era um grupo que se 

caracterizava por uma grande variedade. Deste ponto de vista 

assemelhava-se a um novo império em miniatura: os grandes e os 

pequenos encontravam-se como iguais porque todos eles estavam sujeitos 

à lei universal de um mesmo deus. (BROWN, 1999: 43-44.) 

 

Todavia, como perceptível, ainda no segundo trecho, a felicidade que caracterizaria 

o reino dos céus somente seria possível aos piedosos, ao contrário do reino terrestre que 

poderia ser partilhado por piedosos e aqueles a quem o nosso autor, de maneira antípoda, 

denomina ímpios. 

Os teóricos da identidade afirmam ser o binômio “nós” e “vós” seus constituintes 

básicos
5
. Koselleck argumenta que “o simples uso destes termos estabelecem inclusões e 

exclusões, e desta maneira constituem uma condição para que a ação se torne possível” 

(Koselleck, 2006: 191-192). Ou seja, uma vez que os escritos agostinianos, inseridos em 

uma tradição patrística, consolidavam importantes axiomas sobre a sacralidade cristã e 

sobre os entes que dela poderiam desfrutar, assim como definiam lugares sociais e 

históricos àqueles que se distanciavam, por erro ou desvio, das projeções escatológicas 

presentes em sua teologia (ROZENTAL, 2010: 128), nós defendemos serem os escritos 

agostinianos não apenas indicadores de ação, mas também responsáveis por caracterizar e 

criar grupos políticos e sociais com base em conceitos antitéticos e assimétricos
6
 que 

almejavam atribuir constantes naturais à condições que são históricas. 

 Em confluência com as idéias defendidas anteriormente, Michel de Certeau nos 

adverte que a violência que se encontra marcada a ferro na linguagem, define de onde eu 

falo, está inscrita no lugar de onde eu falo (CERTEAU, 2008: 88), portanto, define se sou 

“nós” ou se sou “vós”. 

 Entretanto, há que nos atentarmos para o fato de que, tacitamente pelo menos, as 

classificações históricas, tais como, gregos e bárbaros, cristãos e pagãos, ou como visto na 

documentação analisada anteriormente, piedosos e ímpios, sempre referiram-se a 

                                                 
5
 Acerca da construção das identidades e diferenças nossas reflexões referem-se, além da já referida obra de 

Koselleck, especialmente à obra organizada por Tomas Tadeu da Silva (2000). 
6
 Tais expressões são utilizadas por R. Koselleck para se referir a conceitos opostos assimétricos, onde o seu 

oposto não é somente o seu contrário em uma relação de equilíbrio, antes, ocupa uma posição de 

desigualdade em uma relação hierarquizada. 



Wendell dos Reis Veloso 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 242 - 

totalidade dos homens, de modo que a humanidade mostra-se imanente a todos os 

dualismos. Contudo, isto muda quando ela, a humanidade, entra na argumentação como 

uma grandeza política de referência e produz separações em pólos opostos, não obstante a 

sua pretensão à totalidade. (KOSELLECK, 2006: 219-231) E é justamente isto que ocorre 

no período da Antiguidade Tardia. 

 Em um contexto de crescente catocilização da sociedade, incluindo aí as estruturas 

políticas formais, os pertencentes à cidade de Deus, os cristãos, confundem-se cada vez 

mais com aqueles integrados à estrutura política vigente. 

No primeiro parágrafo do capítulo oitavo de suas Confissões Agostinho empreende 

a seguinte reflexão:  

Acaso será em alguma parte e momento injusto amar a Deus de todo o coração, 

com toda a alma e com todo o entendimento e amar ao próximo como a nós 

mesmos? Por isso todos os pecados contra a natureza, como o foram os dos 

sodomitas, hão de ser detestados e castigados sempre e em toda parte, (...). 

(CONFISSÕES, Livro II, Cap. VIII, p. 73) 

 

Podemos perceber no seguinte trecho o estabelecimento de alguns pecados, 

exemplificado por um pecado sexual, como que antitéticos à natureza humana, ou seja, os 

seres sociais tidos como desviantes, como os sodomitas citados por nosso autor, são 

enquadrados em uma relação antagônica e hierarquizante, ou, fazendo referência à 

supracitada obra de Koselleck, antitética e assimétrica, em que ocupam uma posição de 

inferioridade que nos sugere a potencialidade até mesmo de inexistência, uma vez que suas 

práticas contrariariam a própria natureza. 
7
 

Mais à frente encontramos:  

Com relação aos pecados que são contra os costumes humanos, também hão de 

ser evitados de acordo com a diversidades de costumes, a fim de que o pacto 

mútuo entre povos e nações, firmado pelo costume ou pela lei, não seja quebrado 

por nenhum capricho de cidadão ou forasteiro, porque é indecorosa a parte que 

não se acomoda ao todo. (Ibidem) 

 

Mais uma vez temos uma evidência da correlação operada por Agostinho entre 

pecado e uma assertiva negativa à humanidade de alguns seres sociais, e, portanto, uma 

correlação entre a falta de pecados, ou luta contra estes, e uma assertiva positiva à 

humanidade de outros seres. 

                                                 
7
 A tentativa de controle da sexualidade humana, enquanto importante mecanismo de controle social do 

cotidiano, possui importância capital na proposta de identidade cristã forjada por Agostinho de Hipona e foi 

estudada por nós anteriormente (VELOSO, 2010). 



O VERDADEIRO DEUS EM CUJAS MÃOS SE ACHAM TODOS OS REINOS: AGOSTINHO DE HIPONA E OS 
PRESSUPOSTOS DO “IMPÉRIO” DE DEUS NA TERRA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 243 - 

De maneira indiciária podemos localizar nos trechos acima as matrizes filosóficas 

do discurso alvo de nossa análise. O próprio Bispo de Hipona admite em suas Confissões 

que lera algumas obras platônicas:  

Primeiramente, querendo tu mostrar-me como resistes aos soberbos e dás tuas 

graças aos humildes, e com quanta misericórdia ensinastes aos homens o 

caminho da humanidade, por se ter feito carne teu Verbo, e ter habitado entre os 

homens, me fizestes chegar às mãos por meio de um homem inchado de 

monstruoso orgulho, alguns livros dos platônicos, traduzidos do grego para o 

latim. (CONFISSÕES, Livro VII, Cap. IX, p. 151) 

 

Na biografia dedicada ao nosso bispo, Peter Brown nos mostra que nosso autor 

tivera contato com o Platonismo provavelmente através de Plotino. Sobre o pensamento 

deste, Brown assevera:  

O sentimento pungente de que o homem comum, preso ao mundo óbvio dos 

sentidos, move-se na penumbra e de que o saber que ele afirma possuir é 

meramente o estado obscuro e derradeiro de uma progressão inelutável de 

estágios decadentes de consciência é a marca da visão plotiniana do universo. 

(BROWN, 2008: 116) 

 

E segue afirmando que os “seguidores“ de uma concepção platônica de pensar a 

realidade sempre assentiram ante a possibilidade de oferecer uma visão de Deus que o 

homem poderia conquistar por si e para si através da “ascenção” racional e desassistida de 

sua mente ao mundo inteligível.  (Idem, p. 125) Atentando para a matriz socrática existente 

no pensamento de Platão entendemos que falamos, portanto, do axioma platônico do logos. 

Sobre ele, o logos, podemos dizer: 

Ora: “que é?” significa para estes gregos “dar a razão disso”, encontrar a fórmula 

racional que o abranja completamente, sem deixar fresta alguma. E a essa razão 

que o explica, a esta fórmula racional denominam com a palavra grega logos, 

uma das palavras mais refulgentes do idioma humano; ilustre, porque dela 

provém a lógica e tudo aquilo que com a lógica se relaciona; ilustre também 

porque o credo religioso apossou-se dela, e a introduziu no latim com o nome de 

verbum, que se encontra até mesmo nos dogmas fundamentais de nossa religião: 

o verbo divino. (GARCÍA MORENTE, 1980: 87) 

 

Em capítulo dedicado a utilização do pensamento agostiniano como matriz 

discursiva do pensamento isidoriano a medievalista Renata Sancovsky defende que a 

reapropriação do conceito filosófico do logos deu-se porque a ontologia platônica está 

essencial e intrinsecamente associada a tal conceito grego, elemento do ser que apresenta 

uma conformidade unitária, coerente e existencial. Desta maneira acabou por ocorrer à 

coincidência entre o logos, posto que perfeito, e a instância divina. Tal coincidência é 

verificável quando Agostinho, ao comentar sobre as obras platônicas que lera, afirma: 



Wendell dos Reis Veloso 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 244 - 

“Neles eu li - não com estas palavras, mas substancialmente o mesmo e expresso com 

muitos e diversos argumentos – que no princípio era o Verbo, e o Verbo estava em Deus, e 

o Verbo era Deus. Este estava desde o princípio em Deus.” (CONFISSÕES, Livro VII, 

Cap. IX, p. 151) 

Mais à frente a mesma autora nos mostra que a luta maniqueísta infinita do bem 

contra mal, para o nosso autor, resumir-se-ía à luta do logos/verbum contra os seres que 

não o são de verdade, por serem falsos, ilusórios e nocivos, posto que não teriam sido 

purificados pelo reconhecimento do verbum – já consubstanciado na pessoa de Cristo – 

pelos seres. 

Com base nestas reflexões podemos entender melhor o antagonismo formulado por 

Agostinho, e evidenciado nos dois trechos analisados anteriormente, entre pecado e 

humanidade, uma vez que em sua opinião o não reconhecimento do verbum, ou seja, da 

pessoa de Cristo como imanente de toda bondade e verdade, implicaria necessariamente 

em uma vida balizada pela maldade e pela inverdade.  

Os sodomitas, os gentios dados as paixões, ou os ímpios citados no trecho 

documental do início de nosso texto, dentre outros seres sociais, evidenciariam por seu 

comportamento a sua ligação com a maldade e a inverdade, a não busca da Imago Dei, do 

Verbum, não podendo, por isso, participar das alegrias do Reino dos Céus, da Cidade de 

Deus, o que para estes homens e mulheres assumia tons dramáticos.  

Como também visto por nós anteriormente, devido a tendência à assimilação entre 

os conceitos de bom-cristão e humano/natural, assim como entre Igreja e poderes formais, 

os supostamente desviantes ficariam à margem das relações sociais também no reino 

terrestre. Evidenciando assim que na dinâmica do “Império” de Deus na terra, aqueles que 

se desviassem da proposta oficial para o “ser cristão” / “ser humano” concebido pelas 

elites eclesiásticas deveriam ocupar não somente um lugar antitético em relação aos 

inseridos na ordem do discurso (FOUCAULT, 2006), mas também uma posição 

assimétrica.  

Diante do discutido acima, cabe-nos lembrar que: 

Ao contrário da tentativa de melhoramento pessoal do filósofo, ferozmente 

individual, o “pecado” era tratado pelos cristãos como um problema comum a 

todos eles. Era possível transformá-lo em rectidão através da reparação e da 

penitência de Deus. Mas esta reparação não era puramente pessoal. (BROWN, 

1999: 47) 

  



O VERDADEIRO DEUS EM CUJAS MÃOS SE ACHAM TODOS OS REINOS: AGOSTINHO DE HIPONA E OS 
PRESSUPOSTOS DO “IMPÉRIO” DE DEUS NA TERRA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 245 - 

E neste contexto em que a recuperação do supostamente desviante é um dever 

coletivo que as assertivas agostinianas devem ser entendidas levando em consideração às 

noções de violência justa e de violência injusta. Esta, a empregada pelos supostamente 

desviantes contra os ordenadores do discurso, enquanto aquela é empregada por todos os 

que estão à frente de uma instituição dominante contra qualquer tipo de oposição, podendo, 

em nome de sua justiça, fazer uso dos mais atrozes castigos (MEREU, 2000). Italo Mereu 

afirma ser Agostinho de Hipona um dos maiores teóricos deste tipo de violência (Idem, p. 

43), o que se comprova quando o próprio bispo escreve que:  

Há outras ações semelhantes a ações maldosas ou a delitos, e que não são 

pecados, porque nem te ofendem a ti, Senhor, nosso Deus, nem tão pouco à 

sociedade humana; como por exemplo quando procuramos coisas convenientes 

para o uso da vida e às circunstâncias, sem que se saiba se essa busca é cobiça, 

ou quando castigamos a alguém com desejo de que se corrija. (CONFISSÕES, 

Livro III, Cap. IX, p. 75)
8
 

 

Tais teorizações coadunam-se com as determinações presentes nos discursos 

analisados logo no início de nosso artigo, quando Agostinho de Hipona afirma que os seres 

sociais destoantes deveriam não somente serem detestados, mas em confluência com a 

lógica da intolerância de que se nega o Outro como verdadeiro humano para excluí-lo, 

causar-lhe mal, destruí-lo (HÉRITIER, 2000: 25), Agostinho afirma que os desviantes 

deveriam também serem castigados. Em todo o tempo. Em todo o Lugar. 

 

                                                 
8
 Há que se ressaltar que este não é o único trecho em que Agostinho teoriza sobre a relação entre violência e 

uma dada concepção de justiça. Após o trecho citado nosso autor continua empreendendo tais reflexões. 



Wendell dos Reis Veloso 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 246 - 

DOCUMENTAÇÃO TEXTUAL 

AGOSTINHO, Santo. A Cidade de Deus Contra os Pagãos. 2 V. 8 ed. Tradução de Oscar 

Paes Leme. Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2008. 

AGOSTINHO, Santo. Confissões. São Paulo: Martin Claret, 2004. 

Edito de Milão. In: Medieval Sourcebook: The "Edict of Milan" (313 A. D.). Disponível 

em: http://www.fordham.edu/halsall/source/edict-milan.html. Acesso em fevereiro de 

2011. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BROWN, Peter. A Ascensão do Cristianismo no Ocidente. Lisboa: Editorial Presença, 

1999. 

BROWN, Peter Robert Lamont. Santo Agostinho: uma Biografia. Rio de Janeiro: 5ª ed. 

Record, 2008. 

CARNEIRO, M.L.T. O Discurso da Intolerância: Fontes para o Estudo do Racismo. In: 

Fontes Históricas: Abordagens e Métodos. São Paulo: Faculdade de Ciências e Letras - 

UNESP. Campus de Assis. Programa de Pós-Graduação em História, 1996. p.21-32. 

CERTEAU, Michel. A Linguagem da Violência. In: ______. A Cultura no Plural. 

Campinas, São Paulo: Papirus, 1995, p. 87-97. 

CHARTIER, Roger. A História Cultural: entre Práticas e Representações. Trad. Lisboa; 

Rio de Janeiro: Difel; Bertrand, 1990. 

FOUCAULT, Michel. A Ordem do Discurso: Aula Inaugural no College de France, 

pronuciada em 2 de dezembro de 1970. 14 ed. São Paulo: Edições Loyola, 2006. 

GARCÍA MORENTE, Manuel. Fundamentos de Filosofia I: Lições Preliminares. São 

Paulo: 8ª ed. Mestre Jou, 1980. 

GINZBURG, Carlo. O Queijo e os Vermes: o Cotidiano e as Idéias de um Moleiro 

Perseguido pela Inquisição. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

______. Sinais: Raízes de um Paradigma Indiciário. In: Mitos, Emblemas e Sinais: 

Morfologia e História. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. p. 143-179. 

HÉRITIER, Françoise. O Eu, o Outro e a Intolerância. In: DRUCROCQ, Françoise Barret 

(org). A Intolerância: Foro Internacional sobre a Intolerância. Academia universal das 

Culturas. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2000, p. 24-27. 



O VERDADEIRO DEUS EM CUJAS MÃOS SE ACHAM TODOS OS REINOS: AGOSTINHO DE HIPONA E OS 
PRESSUPOSTOS DO “IMPÉRIO” DE DEUS NA TERRA 

NÚCLEO DE ESTUDOS DA ANTIGUIDADE 
- 247 - 

KOSELLECK, Reinhart. A Semântica Histórico-Política dos Conceitos Antitéticos 

Assimétricos. In: Futuro Passado: Contribuição à Semântica dos Tempos Históricos. Rio 

de Janeiro: PUC-Rio Ed., 2006, p. 191-231. 

LE GOFF, Jacques. Os Marginalizados no Ocidente Medieval. In: ______. O Maravilhoso 

e o Quotidiano no Ocidente Medieval. Lisboa: Edições 70, 1990, p. 175-183. 

MALERBA, Jurandir. Para uma Teoria Simbólica: Conexões entre Elias e Bourdieu. In: 

CARDOSO, Ciro F.; MALERBA, Jurandir (Orgs.). Representações: Contribuições a um 

Debate Transdisciplinar. Campinas: Papirus, 2000, p. 199-225. 

MEREU, Italo. A Intolerância Institucional: Origem e Instauração de um Sistema sempre 

Dissimulado. In: DRUCROCQ, Françoise Barret (org). A Intolerância: Foro Internacional 

sobre a Intolerância. Academia universal das Culturas. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 

2000, p. 42-45. 

MENDES, Norma Musco. Professora Norma Musco Mendes Evidencia Estudos de Roma 

no Brasil (Entrevista Concedida ao Pesquisador Carlos Eduardo da Costa Campos – 

NEA/UERJ). Philía: Jornal Informativo de História Antiga. Rio de Janeiro, n. 35, p. 4-5, 

jul/ago/set, 2010. 

PEREIRA, Antônio Celso Alves. Estado e Soberania na Idade Média. In: SILVA, 

Francisco Carlos Teixeira da; CABRAL, Ricardo; MUNHOZ, Sidnei. Impérios na 

História. Rio de Janeiro: Elsevier, 2009, p. 47-56. 

SANCOVSKY, Renata Rozental. Práticas Discursivas e Campos Semânticos das 

Narrativas “Adversus Iudaeos”. Século IV ao VII d.C. Phoînix. Rio de Janeiro, v. 16, n. 1, 

p. 128-145 

______. Inimigos da Fé: Judeus, Conversos e Judaizantes na Península Ibérica. Século 

VII. Rio de Janeiro: Imprinta Express, 2008. 

SILVA, Tomaz Tadeu da (Org.). Identidade e Diferença: a Perspectiva dos Estudos 

Culturais. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 2000. 

VELOSO, Wendell dos Reis. Os Concílios Lateranenses e a Questão Sexual: Idéias, 

Teorias e Práticas. In: I Encontro Nacional de Estudos sobre o mediterrâneo Antigo, 2009, 

Rio de Janeiro. Anais do I Encontro Nacional de Estudos sobre o Mediterrâneo Antigo. 

Rio de Janeiro : NEA/UERJ, 2009. p. 1-17. 

______. O Regramento Sexual no Pensamento Agostiniano: Alguns Apontamentos. In: 

MARAL, Clínio; BARROS, José D'Assunção; CALDAS, Marcos; COSER, Miriam; 

LOBIANCO, Luis Eduardo; SANCOVSKY, Renata Rozental; SILVA, Rosana Marins dos 



Wendell dos Reis Veloso 

III ENCONTRO NACIONAL DE ESTUDOS SOBRE O MEDITERRÂNEO ANTIGO 
X FÓRUM DE DEBATES EM HISTÓRIA ANTIGA DA UERJ 

- 248 - 

Santos. (Orgs.). Representações, Poder e Práticas Discursivas. Rio de Janeiro: Editora da 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 2010, p. 1-10. 


